# (BnF Gallica

Morale à Nicomaque. Livre VIII, expliqué littéralement par F. de Parnajon et traduit en français par Fr. Thurot / [...]

## (BnF Gallica

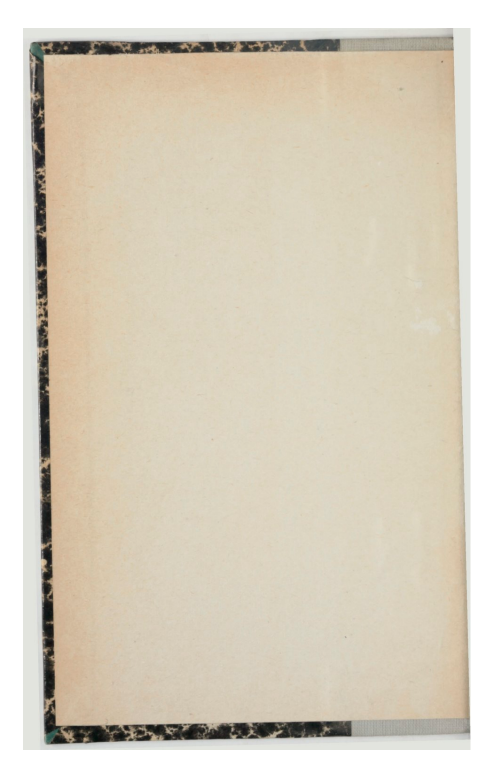
Aristote (0384-0322 av. J.-C.). Auteur du texte. Morale à Nicomaque. Livre VIII, expliqué littéralement par F. de Parnajon et traduit en français par Fr. Thurot / Aristote. 1881.

- 1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet 1978 :
- La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d'une publication académique ou scientifique est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source des contenus telle que précisée ci-après : « Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France » ou « Source gallica.bnf.fr / BnF ».
- La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service ou toute autre réutilisation des contenus générant directement des revenus : publication vendue (à l'exception des ouvrages académiques ou scientifiques), une exposition, une production audiovisuelle, un service ou un produit payant, un support à vocation promotionnelle etc.

#### CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

- 2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes publiques
- 3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :
- des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits
- des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont signalés par la mention Source gallica.BnF.f / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation
- **4/** Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du code de la propriété intellectuelle.
- 5/ Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec le droit de ce pays.
- 6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.
- 7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter

utilisation.commerciale@bnf.fr.



**87 320** (59)

7583

LES

## AUTEURS GRECS

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES

401

8·Z 320(59) 88.43

Cet ouvrage a été expliqué littéralement par M. F. de Parnajon, professeur au lycée Henri IV.

La traduction française est celle de Fr. Thurot, revue par M. Ch. Thurot, membre de l'Institut, maître de conférences à l'École normale supérieure.

TARIS. -- IMPRIMERIE CHARLES BLOT, RUE BLEUE, 7.

LES

# **AUTEURS GRECS**

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

## PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES

L'UNE LITTÉRALE ET JUXTALINÉAIRE PRÉSENTANT LE MOT A MOT FRANÇAIS EN REGARD DES MOTS GRECS CORRESPONDANTS L'AUTRE CORRECTE ET PRÉCÉDÉE DU TEXTE GREC

avec des arguments et des notes

PAR UNE SOCIETE DE PROFESSEURS

ET D'HELLÉNISTES

ARISTOTE

MORALE A NICOMAQUE

LIVRE VIII

hol

#### PARIS

LIBRAIRIE HACHETTE ET C18

79, BOULEVARD SAINT-GERMAIN, 79

1881



#### AVIS

#### RELATIF A LA TRADUCTION JUXTALINÉAIRE

On a réuni par des traits, dans la traduction juxtalinéaire, les mots français qui traduisent un seul mot grec.

On a imprimé en *italique* les mots qu'il était nécessaire d'ajouter pour rendre intelligible la traduction littérale, et qui n'ont pas leur équivalent dans le grec.

Enfin, les mots placés entre parenthèses, dans le français, doivent être considérés comme une seconde explication, plus intelligible que la version littérale.

### ARGUMENT ANALYTIQUE

CHAPITRE I. L'importance de l'amitié. Son rôle dans la vie publique et privée de l'homme. Critique d'Héraclite et d'Empédocle.

CHAPITRE II. - Définition de l'amitié. Toute amitié est

fondée sur l'intérêt, ou le plaisir, ou la vertu.

CHAPITRE III. — Des amitiés fondées sur l'intérêt et le plaisir. Leurs caractères : leurs différences avec l'amitié parfaite.

Chapitre iv. — Avantages de l'amitié parfaite fondée sur la vertu. Si l'amitié peut subsister entre ceux qui

ne sont pas vertueux.

Chapitre v. — L'acte de l'amitié est surtout dans un commerce constant des amis entre eux. L'amitié est une égalité.

Chapitre vi. — Du nombre des amis. Les grands en ont de diverses sortes. La véritable amitié ne peut se disperser sur beaucoup d'objets.

Chapitre vii. — De l'amitié entre supérieurs et inférieurs. Comment doit se rétablir l'égalité entre les amis

de rang ou de condition différents.

Chapitre viii. — L'amitié consiste plutôt à aimer qu'à être aimé. Exemple de l'amour maternel. Les contraires tendent parfois à s'unir dans un moyen terme.

CHAPITRE IX. — De la justice et de l'amitié, dans les différentes relations de la vie domestique et sociale.

CHAPITRE X. — De l'amitié dans les différentes formes de gouvernement. Comparaison de l'État et de la famille.

Chapitre xi. — Rapports du père et des enfants, du mari et de la femme, des frères et des sœurs, du maître et de l'esclave.

Chapitre XII. — L'amour des parents pour leurs enfants est plus fort que celui des enfants pour leurs parents. Origine de la famille. Rôle distinct de l'homme et de la femme.

CHAPITRE XIII. — Des querelles qui peuvent s'élever dans l'amitié vulgaire. Conduite à tenir quand on est l'objet d'une amitié intéressée.

Chapitre xiv. — Devoirs réciproques des amis qui sont de rang inégal. Comment éviter les querelles; chacun rend à l'autre ce qui convient le mieux.

#### ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ

# ΗΘΙΚΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ Θ

Ι. Μετὰ δὲ ταῦτα ' περὶ φιλίας ἔποιτ' ἄν διελθεῖν. "Εστι γὰρ ἀρετή τις ἢ μετ' ἀρετῆς, ἔτι δ' ἀναγκαιότατον εἰς τὸν βίον. "Ανευ γὰρ φίλων οὐδεὶς ἔλοιτ' ἄν ζῆν, ἔχων τὰ λοιπὰ ἀγαθὰ πάντα (καὶ γὰρ πλουτοῦσιν, καὶ ἀρχὰς καὶ δυναστείας κεκτημένοις, δοκεῖ φίλων μάλιστ' εἶναι χρεία τι γὰρ ὄφελος τῆς τοιαύτης εὐετηρίας, ἀφαιρεθείσης εὐεργεσίας, ἢ γίνεται μάλιστα καὶ ἐπαινετωτάτη πρὸς φίλους; ἢ πῶς ἄν τηρηθείη καὶ σώζοιτο ἄνευ φίλων; "Οσω γὰρ πλείων, τοσούτω ἐπισφαλεστέρα) · ἐν πενία τε καὶ ταῖς λοιπαῖς δυστυχίαις μόνην οἴονται καταφυγήν εἶναι τοὺς φίλους · καὶ νέοις

I. Maintenant il serait à propos de traiter de l'amitié; car elle est une sorte de vertu ou unie à la vertu. En outre elle est très nécessaire à la vie humaine; car il n'est personne qui consentit à vivre sans amis, dût-il posséder tous les autres biens; et en effet c'est surtout quand on est riche, qu'on exerce une magistrature ou un pouvoir héréditaire, qu'il semble qu'on ait besoin d'amis: car, à quoi sert cette abondance de biens, si l'on ne peut pratiquer la bienfaisance, qui s'exerce principalement et le plus louablement à l'égard des amis? D'ailleurs comment entretenir et conserver tous ces biens sans amis? car plus une situation est belle, plus elle est critique. De plus, dans la pauvreté ou dans toute autre infortune il semble qu'il n'y ait de refuge qu'auprès des amis. En outre, jeune, l'amitié vous ga-

#### ARISTOTE

## MORALE A NICOMAQUE

LIVRE VIII.

Ι. Μετὰ δὲ ταῦτα ξποιτο αν διελθείν περί φιλίας. "Εστι γάρ τις άρετή ή μετά άρετης, ἔτι δὲ ἀναγκαιότατον είς τὸν βίον. Οὐδεὶς γὰρ έλοιτο αν ζήν άνευ φίλων. πάντα τὰ λοιπὰ ἀγαθά (καὶ γὰρ χρεία σίλων δοχεί είναι μάλιστα πλουτούσι, καί κεκτημένοις άρχὰς καὶ δυναστείας. τί γὰρ ὄφελος της εύετηρίας τοιαύτης, εὐεργεσίας ἀφαιρεθείσης, ή γίνεται μάλιστα καὶ ἐπαινετωτάτη πρός φίλους; η πως τηρηθείη αν χαὶ σώζοιτο ἄνευ φίλων: Τοσούτω γάρ ἐπισφαλεστέρα, όσω πλείων). έν πενία τε καὶ ταῖς λοιπαῖς δυστυχίαις οιονται τούς φίλους είναι μόνην καταφυγήν καὶ βοηθείας νέοις δὲ

I. Or après cela il serait-conséquent de discourir sur l'amitié. Car elle est une certaine (une sorte de) vertu ou avec la vertu, [nécessaire et en outre elle est chose trèspour la vie. Car personne ne choisirait de vivre sans amis, tout en ayant tous les autres biens (et en effet besoin d'amis paraît être surtout à ceux étant-riches, et à ceux possédant magistratures et pouvoirs: car quelle utilité de la bonne-récolte telle, la bienfaisance étant retranchée. laquelle a-lieu surtout et très louable envers les amis? ou comment serait-elle conservée et serait-elle gardée sans amis? Car elle est d'autant plus hasardeuse, qu'elle est plus grande); et dans la pauvreté et les autres infortunes on pense les amis être le seul refuge; et être des secours aux jeunes-gens d'ailleurs

δέ πρὸς τὸ ἀναμάρτητον ' καὶ πρεσδυτέροις πρὸς θεραπείαν καὶ τὸ ἐλλεῖπον τῆς πράξεως δι' ἀσθένειαν βοηθέιας 2, τοῖς τε ἐν ἀκμῆ πρὸς τὰς καλὰς πράξεις.

σύν τε δύ' ἐρχομένω 3.

Καὶ γὰρ νοῆσαι καὶ πρᾶξαι δυνατώτεροι.

Φύσει τε ἐνυπάρχειν ἔοικεν πρὸς τὸ γεγεννημένον τῷ γεννήσαντι [καὶ πρὸς τὸ γεννήσαν τῷ γεννηθέντι <sup>4</sup>], οὐ μόνον ἐν ἀνθρώποις, ἀλλὰ καὶ ἐν ὅρνισι καὶ τοῖς πλείστοις τῶν ζῷων, καὶ τοῖς ὁμοεθνέσι πρὸς ἄλληλα, καὶ μάλιστα τοῖς ἀνθρώποις, ὅθεν τοὺς φιλανθρώπους ἐπαινοῦμεν. "Ιδοι δ' ἄν τις καὶ ἐν ταῖς πλάναις δὸς οἰκεῖον ἄπας ἄνθρωπος ἀνθρώπφ καὶ φίλον.

"Εοιχεν δὲ καὶ τὰς πόλεις συνέγειν ἡ φιλία, καὶ οἱ νομοθέται μᾶλλον περὶ αὐτὴν σπουδάζειν ἢ τὴν δικαιοσύνην ἡ γὰρ ὁμόνοια ὅμοιόν τι τῆ φιλία ἔοικεν εἶναι, ταύτης δὲ μάλιστα ἐφίενται, καὶ τὴν στάσιν ἔχθραν οὖσαν μάλιστα ἐξελαύνουσιν. Καὶ φίλων μὲν ὄντων 6 οὐδὲν

rantit des fautes; vieux, elle vient en aide pour vous assurer des soins et suppléer à ce que la faiblesse de l'âge ne permet pas d'exécuter; dans l'âge mûr, elle est une auxiliaire pour les belles actions: deux hommes qui marchent unis valent mieux pour concevoir et pour agir.

La nature semble avoir inspiré ce sentiment à l'être qui met au monde pour l'être dont il est l'auteur [et à l'être mis au monde pour l'être qui est son auteur], et cela non seulement chez les hommes, mais encore chez les oiseaux et la plupart des animaux; [elle l'inspire] aussi aux êtres de même espèce les uns pour les autres, surtout aux hommes, et c'est pourquoi nous louons ceux qui aiment leurs semblables. On peut voir en particulier dans les voyages combien l'homme est familier et ami à l'homme.

Il semble aussi que l'amitié soit le lien d'un État, et les législateurs s'en préoccupent plus que de la justice; car la concorde paraît avoir quelque chose de semblable à l'amitié: c'est elle qu'ils aspirent surtout [à établir], tandis qu'ils s'efforcent surtout de bannir la discorde comme une sorte d'inimitié. D'ailleurs, quand les gens sont amis, il n'est pas besoin de justice; πρός τὸ ἀναμάρτητον καὶ πρεσθυτέροις πρὸς θεραπείαν καὶ τὸ ἐλλεῖπον τῆς πράξεως διὰ ἀσθένειαν, τοῖς τε ἐν ἀκμῆ πρὸς τὰς καλὰς πράξεις δύο τε ἐρχομένω σύν. Καὶ γὰρ δυνατώτεροι νοῆσαι καὶ πράξαι.

"Εοικέν τε ένυπάρχειν φύσει τῷ γεννήσαντι πρός τὸ γεγεννημένον καὶ τῷ γεννηθέντι πρὸς τὸ γεννῆσαν, ού μόνον έν άνθρώποις, άλλὰ καὶ ἐν ὄρνισι καὶ τοῖς πλείστοις τῶν ζώων, χαὶ τοῖς ὁμοεθνέσι πρὸς ἄλληλα, χαὶ μάλιστα τοῖς ἀνθρώποις, δθεν έπαινούμεν τούς φιλανθρώπους. Τὶς δὲ ἴδοι ἄν καὶ ἐν ταῖς πλάναις ώς ἄπας ἄνθρωπος οίχεῖον χαὶ φίλον άνθρώπω.

Ή δὲ φιλία ἔοικεν καὶ συνέχειν τὰς πόλεις, καὶ οἱ νομοθέται σπουδάζειν μᾶλλον περὶ αὐτὴν ἢ τὴν δικαιοσύνην ἡ τὴν δικαιοσύνην ἡ γὰρ ὅμόνοια ἔοικεν εἶναί τι ὅμοιον τῆ φιλία, ἐφίενται δὲ μάλιστα ταύτης, καὶ ἐξελαύνουσιν μάλιστα τὴν στάσιν οὖσαν ἔχθραν. Καὶ ὅντων μὲν φίλων δεῖ οὐδὲν δίκκιοσύνης, ὅντες δὲ δίκαιοι

pour l'innocence et aux plus vieux pour le soin et l'insuffisance de l'action à cause de la faiblesse, [l'àge et à ceux étant dans la force-depour les belles actions; et deux hommes allant ensemble. Et en effet ils sont plus capables de concevoir et d'agir.

Et elle (l'amitié) semble exister naturellement chez l'être avant enfanté pour l'être enfanté et chez l'être enfanté pour l'être ayant enfanté, non seulement chez les hommes, mais encore chez les oiseaux et la plupart des animaux, et chez les êtres de-même-espèce les uns envers les autres, et surtout chez les hommes, d'où nous louons ceux qui-aiment-les-hommes. D'ailleurs onverrait (on peut voir) aussi dans les voyages comme tout homme est un être familier et ami pour l'homme.

D'autre part l'amitié semble aussi contenir les villes, et les législateurs semblent s'intéresser plus à elle qu'à la justice; car la concorde semble être quelque chose semblable à l'amitié, or ils désirent le plus celle-là (la concorde), et ils chassent le plus la discorde étant ennemie. Et d'une part étant amis il n'est-besoin en rien dejustice, d'autre part étant justes

δεῖ δικαιοσύνης, δίκαιοι δ' ὄντες προσδέονται φιλίας, καὶ τῶν δικαίων τὸ μάλιστα φιλικὸν εἶναι δοκεῖ.

Οὐ μόνον δ' ἀναγκαῖόν ἐστιν, ἀλλὰ καὶ καλόν · τοὺς γὰρ φιλοφίλους ἐπαινοῦμεν, ή τε πολυφιλία δοκεῖ τῶν καλῶν ἕν τι εἶναι, καὶ ἔνιοι τοὺς αὐτοὺς οἴονται ἄνδρας ἀγαθοὺς εἶναι καὶ φίλους.

Διαμφισδητεϊται δὲ περὶ αὐτῆς οὐκ ὀλίγα. Οἱ μὲν γὰρ ὁμοιότητά τινα τιθέασιν αὐτὴν καὶ τοὺς ὁμοίους φίλους, ὅθεν τὸν ὅμοιόν φασιν ὡς τὸν ὅμοιον¹, καὶ κολοιὸν ποτὶ κολοιόν², καὶ τὰ τοιαῦτα· οἱ δ' ἐξ ἐναντίας κεραμεῖς³ πάντας τοὺς τοιούτους ἀλλήλοις φασὶν εἶναι. Καὶ περὶ αὐτῶν τούτων ἀνώτερον ἐπιζητοῦσιν καὶ φυσικώτερον, Εὐριπίδης⁴ μὲν φάσκων ἐρᾶν μὲν ὅμβρου γαῖαν ξηρανθεῖσαν, ἐρᾶν δὲ σεμνὸν οὐρανὸν πληρούμενον ὅμβρου πεσεῖν ἐς γαῖαν, καὶ Ἡράκλειτος τὸ ἀντίζουν

mais, avec la justice, il est encore besoin de l'amitié, et, entre toutes les espèces de justice, celle qui a encore le plus le caractère de la justice semble tenir de l'amitié.

Mais l'amitié n'est pas seulement nécessaire, elle est encore quelque chose de beau, et quelques-uns pensent que les gens de bien sont en même temps de bons amis.

Cependant il s'élève au sujet de l'amitié bien des discussions. Les uns la font consister dans une sorte de ressemblance et soutiennent que ceux qui se ressemblent s'aiment, d'où ces locutions proverbiales: Qui se ressemble s'assemble. Le gear vient se percher à côté du geai, et autres semblables. Les autres, au contraire, disent que tous ceux qui sont dans ce cas sont les uns pour les autres le potier [d'Hésiode]. D'autres, remontant plus haut, s'élèvent à des considérations qui sont du domaine de la science de la nature, comme Euripide qui dit que la terre desséchée est amoureuse de la pluie et que le majestueux Uranus, quand il est chargé de pluie, brûle de se précipiter dans le sein de la terre; Héraclite veut que le contraire concoure [avec

προσδέονται φιλίας. χαὶ τῶν διχαίων τὸ μάλιστα δοχεῖ εἶναι φιλιχόν. Έστι δὲ ού μόνον άναγχαῖον, άλλὰ καὶ καλόν. έπαινούμεν γάρ τούς φιλοφίλους, ή τε πολυσιλία δοχεῖ εἶναι ἕν τι τῶν χαλῶν, χαὶ ἔνιοι οἴονται τούς αὐτούς είναι άνδρας άγαθούς καὶ φίλους. Διαμφισθητείται δὲ περί αὐτῆς ούχ ολίγα. Οἱ μὲν γὰρ τιθέασιν αὐτήν τινα όμοιότητα χαὶ τοὺς όμοίους φίλους, δθεν φασίν τὸν ὅμοιον ὡς τὸν ὅμοιον, καὶ κολοιόν ποτὶ χολοιόν, καὶ τὰ τοιαῦτα. οί δὲ ἐξ ἐναντίας φασὶν πάντας τούς τοιούτους είναι κεραμείς αλλήλοις. Καὶ περὶ τούτων αὐτῶν ἐπιζητοῦσιν άνωτερον και φυσικώτερον, Εύριπίδης μέν φάσκων γαΐαν μέν ξηρανθείσαν έρᾶν ὅμβρου, ούρανον δέ σεμνόν πληρούμενον ὅμβρου έραν πεσείν ές γαίαν, καὶ Ἡράκλειτος

τὸ ἀντίξουν

ils ont (on a) besoin-en-outre d'amitié; et des choses justes ce qui l'est le-plus [tié). paraît être amical (tenir de l'ami-

D'autre part elle (l'amitié) est non seulement chose nécessaire, mais encore belle; car nous louons ceux qui-aiment-leurs-amis, et le grand-nombre-d'amis paraît être une chose d'entre les belles, et quelques-uns pensent les mêmes être hommes bons et amis bons.

D'autre part il est discuté sur elle non peu. Car les uns définissent elle une (une sorte de) ressemblance et définissent les semblables des amis, d'où l'on dit le semblable vers le semblable, et le geai près du geai, et les adages tels; les autres au contraire disent tous ceux tels (étant semblables) être des potiers les uns-pour-les-autres. Et sur ces questions mêmes recherchent d'une manière plus élevée et plus naturelie, Euripide d'une part prétendant la terre d'un côté desséchée être-amoureuse de la pluie, d'un autre côté le ciel majestueux rempli de pluie être-désireux de tomber dans la et Héraclite disant le contraire

συμφέρον, καὶ ἐκ τῶν διαφερόντων καλλίστην ἀρμονίαν, καὶ πάντα κατ' ἔριν γίνεσθαι · ἐξ ἐναντίας δὲ τούτοις ἄλλοι τε καὶ Ἐμπεδοκλῆς · τὸ γὰρ ὅμοιον τοῦ ὁμοίον ἐφίεσθαι. Τὰ μὲν οὖν φυσικὰ τῶν ἀπορημάτων ἀφείσθω (οὐ γὰρ οἰκεῖα τῆς παρούσης σκέψεως) · ὅσα δέ ἐστιν ἀνθρωπικά, καὶ ἀνήκει εἰς τὰ ἤθη καὶ τὰ πάθη, ταῦτα ἐπισκεψώμεθα, οἶον πότερον ἐν πᾶσιν γίνεται φιλία ἢ οὐχ οἴόν τε μοχθηρούς ὄντας φίλους εἶναι, καὶ πότερον εἰδος τῆς φιλίας ἔστιν ἢ πλείω. Οἱ μὲν γὰρ εν οἰόμενοι, ὅτι ἐπιδέχεται τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἡττον, οὐχ ἱκανῷ πεπιστεύκασι σημείω · δέχεται γὰρ τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἡττον καὶ τὰ ἔτερα τῷ εἴδει. Εἴρηται δ' ὑπὲρ αὐτῶν ἔμπροσθεν ¹.

Π. Τάχα δ' ἀν γένοιτο περὶ αὐτῶν ² φανερόν, γνωρισθέντος τοῦ φιλητοῦ · δοκεῖ γὰρ οὐ πᾶν φιλεῖσθαι,

son contraire], que la plus belle harmonie vienne de la diversité et que toutes choses naissent de la discorde. D'autres, au contraire, et parmi eux Empédocle, disent que le semblable recherche son semblable. Laissons donc de côté ces discussions qui appartiennent à la science de la nature et ne sont pas de notre sujet. Considérons seulement ce qui se rapporte à la nature humaine, à nos mœurs et à nos passions, par exemple s'il peut y avoir amitié entre des gens quels qu'ils soient, ou s'il est impossible que des hommes vicieux soient amis, s'il n'y a qu'une espèce d'amitié, ou s'il y en a plusieurs. Ceux qui pensent qu'il n'y en a qu'une espèce, parce qu'elle est susceptible de plus et de moins, ne s'en rapportent pas à un indice suffisamment probant; car les choses spécifiquement différentes sont aussi susceptibles de plus et de moins. Mais nous en avons parté précédemment.

II. Peut-être verra-t-on clair en ces questions, après avoir reconnu ce qui est aimable; car il semble qu'on n'aime pas

συμφέρον; καλ καλλίστην άρμονίαν έχ τῶν διαφερόντων, καὶ πάντα γίνεσθαι κατά ξριν' έξ έναντίας δὲ τούτοις άλλοι τε καὶ Ἐμπεδοκλης. τὸ γὰρ ὅμοιον έφίεσθαι τοῦ όμοίου. Τὰ μέν οὖν φυσικὰ των ἀπορημάτων άφείσθω (οὐ γὰρ οἰχεῖα της σχέψεως παρούσης). έπισχεψώμεθα δὲ ταῦτα, όσα ἐστὶν ἀνθρωπικά, καὶ ἀνήκει είς τὰ ἤθη καὶ τὰ πάθη, οίον πότερον φιλία γίνεται έν πᾶσιν η ούχ οξόν τε δντας μοχθηρούς είναι φίλους, καὶ πότερον έν είδος φιλίας έστιν η πλείω. Οί μέν γάρ οἰόμενοι ότι ἐπιδέγεται τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ήττον, πεπιστεύχασι σημείω ούχ ίχανω. τὰ γὰρ καὶ ἔτερα τῷ εἴδει δέχεται τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ήττον. Εξρηται δὲ ἔμπροσθεν περὶ αὐτῶν.

Π. Ταχὰ δὲ γένοιτο ἄν φανερὸν περὶ αὐτῶν, τοῦ φιλητοῦ γνωρισθέντος\* οὐ γὰρ πᾶν δοκεῖ

être concourant à son contraire, et la plus belle harmonie naître des choses différentes, et toutes choses naître en vertu de la discorde; d'autre part contrairement à ceuxparlent et d'autres et Empédocle; car ils disent le semblable désirer son semblable. D'une part donc que les naturelles de ces controverses soient laissées-de-côté (car elles ne sont pas propres à l'examen présent); d'autre part examinons ces chotoutes-celles-qui sont humaines, et ont-rapport aux mœurs et aux passions, comme par exemple si l'amitié naît dans tous ou s'il n'est pas possible des hommes étant méchants être amis, et si une seule forme d'amitié existe ou plusieurs. Car ceux pensant une seule forme exister, parce qu'elle admet le plus et le moins, ont cru à un indice non suffisant: car les choses même différentes par l'espèce admettent le plus et le moins. Mais il a été parlé précédemment sur ces questions.

II. Mais peut-être serait-il évident sur elles l'aimable ayant été reconnu ; car non tout paraît άλλὰ τὸ φιλητόν, τοῦτο δ' εἶναι ἀγαθὸν ἢ ἡδὺ ἢ χρήσιμον. Δόξειε δ' ἄν χρήσιμον εἶναι, δι' οὐ γίνεται ἀγαθόν τι ἢ ἡδονή, ὥστε φιλητὰ ἄν εἴη τάγαθόν τε καὶ τὸ ἡδὺ ὡς τέλη.

Πότερον οὖν τάγαθὸν φιλοῦσιν ἢ τὸ αύτοῖς ἀγαθόν; διαφωνεῖ γὰρ ἐνίστε ταῦτα. 'Ομοίως δὲ καὶ περὶ τὸ ἡδύ. Δοκεῖ δὲ τὸ αύτῷ ἀγαθὸν φιλεῖν ἔκαστος, καὶ εἶναι ἀπλῶς μὲν τὸ ἀγαθὸν φιλητόν, ἐκάστῳ δὲ τὸ ἑκάστῳ. Φιλεῖ δὲ ἕκαστος οὐ τὸ ὂν αύτῷ ἀγαθόν, ἀλλὰ τὸ φαινόμενον. Διοίσει δ' οὐδέν · ἔσται γὰρ τὸ φιλητὸν φαινόμενον.

Τριών δὴ ὄντων δι' ἄ φιλοῦσιν, ἐπὶ μὲν τῷ τῶν ἀψύχων φιλήσει οὐ λέγεται φιλία. Οὐ γὰρ ἔστιν ἀντιφίλησις, οὐδὲ βούλησις ἐκείνων ἀγαθοῦ (γελοῖον γὰρ ἴσως τῷ οἴνῳ βούλεσθαι τάγαθά · ἀλλ' εἴπερ¹, σῷζεσθαι βούλε-

toute chose indifféremment, mais seulement ce qui est aimable, et ce qui est aimable est bon, ou agréable, ou utile. On pourrait regarder comme utile ce qui procure quelque bien ou quelque plaisir; en sorte que le bon et l'agréable seraient aimables comme fins.

Aimons-nous le bon en soi ou ce qui est bon pour nous? Ce n'est pas toujours la même chose. On peut poser la même question au sujet de l'agréable. Il semble que chacun aime ce qui lui est bon, et que ce qui lui est bon en soi soit aimable absolument, tandis que ce qui est bon pour chacun est aimable pour chacun. Or chacun aime non point ce qui lui est bon, mais ce qui lui paraît tel. Il n'en sera pas autrement de l'aimable; ce qui paraîtra aimable à chacun sera aussi aimable pour lui.

Il y a donc trois motifs qui font aimer. Or on ne se sert pas du mot amitié en parlant du goût que nous avons pour les choses inanimées; en effet, elles n'ont point, à leur tour, de goût pour nous, et nous ne leur voulons pas du bien: il est sans doute ridicule de vouloir du bien au vin; et si on lui veut du bien, c'est qu'il se conserve pour qu'on en fasse usage.

φιλεϊσθαι, άλλά τὸ φιλητόν, τοῦτο δὲ εἶναι ἀγαθὸν ἢ ἦδὺ ἢ χρήσιμον. Δόξειε δὲ ἄν εἶναι χρήσιμον, διὰ οῦ γίνεταί τι ἀγαθὸν ἢ ἦδονή, ὥστε τὸ ἀγαθόν τε καὶ τὸ ἡδὸ εἶη ἄν φιλητὰ ὡς τέλη.

Πότερον οὖν φιλούσι τὸ ἀγαθὸν ἢ τὸ ἀγαθὸν αύτοῖς; ταῦτα γὰρ διαφωνεῖ ἐνίοτε. 'Ομοίως δε και περὶ τὸ ἡδύ. Έχαστος δὲ δοχεῖ φιλεῖν τὸ άγαθὸν έαυτῶ, χαὶ τὸ ἀγαθὸν μὲν είναι φιλητόν άπλῶς. τὸ δὲ ἐχάστω έκάστω. Εκαστος δὲ φιλεῖ ού τὸ ὂν ἀγαθὸν αὐτῶ. άλλὰ τὸ φαινόμενον. Διοίσει δε ούδεν. τὸ γὰρ φαινόμενον φιλητόν ἔσται.

εστα.
Τριῶν δὴ ἄντων
διὰ ἄ φιλοῦσιν,
ἐπὶ μὲν τῆ φιλήσει
τῶν ἀψύχων
φιλία ωῦ λέγεται.
Οὐ γάρ ἔστιν ἀντιφίλησις,
οὐδὲ βούλησις ἀγαθοῦ ἐκείνων
(ἴσως γὰρ γελοῖον
βούλεσθαι τὰ ἄγαθὰ
οἴνῳ.
ἀλλὰ εἴπερ,
βούλεται αὐτὸν σφζεσθαι,

être aimé,
mais l'aimable,
et cela (l'aimable) paraît être
bon ou agréable
ou utile.
Or cela paraîtrait
être utile,
par quoi naît
quelque bien ou quelque plaisir,
de sorte que et le bon
et l'agréable
seraient aimables
comme fins.

Est-ce-que donc ils aiment (on aime) le bon ou le bon pour eux-mêmes ?[fois. car ces choses différent quelque-D'autre part il en est semblabletouchant l'agréable. [ment aussi Or chacun paraît aimer le bon pour lui-même, et le bon d'une part parait être aimable absolument, d'autre part le bon pour chacun être aimable pour chacun. Or chacun aime [même. non la chose étant bonne pour luimais celle paraissant l'être. Et cela ne différera en rien; car la chose paraissant à chacun sera aimable pour chacun.

Trois motifs donc étant pour lesquels on aime, d'une part relativement au goût des (pour les) choses inanimées amitié n'est pas dite.
Car il n'y a pas goût-réciproque, ni désir du bien de celles-ci (car peut-être serait-il ridicule de vouloir les biens (du bien) au vin; [au vin, mais si quelqu'un veut du bien il veut lui (le vin) se garder,

ται αὐτόν, ἵνα αὐτὸς ἔχη) · τῷ δὲ φίλω φασὶ δεῖν βούλεσθαι τἀγαθὰ ἐκείνου ἔνεκα. Τοὺς δὲ βουλομένους οὕτω
τάγαθὰ εὔνους λέγουσιν, ἐὰν μὴ τὸ αὐτὸ καὶ παρ' ἐκείνου γίνηται · εὔνοιαν γὰρ ἐν ἀντιπεπονθόσιν φιλίαν
εἶναι. Ἡ προσθετέον μὴ λανθάνουσαν; πολλοὶ γάρ εἰσιν
εὔνοι οἰς οὐχ ἑωράκασιν, ὑπολαμδάνουσι δὲ ἐπιεικεῖς
εἶναι ἢ χρησίμους · τοῦτο δὲ τὸ αὐτὸ κἄν ἐκείνων τις
πάθοι πρὸς τοῦτον. Εὔνοιμὲν οὖν οὖτοι φαίνονται ἀλλήλοις · φίλους δὲ πῶς ἄν τις εἴποι λανθάνοντας ὡς ἔχουσιν
ἑαυτοῖς; δεῖ ἄρα εὐνοεῖν ἀλλήλοις, καὶ βούλεσθαι τὰγαθὰ μὴ λανθάνοντας, δι' ἕν τι τῶν εἰρημένων.

ΙΙΙ. Διαφέρει δὲ ταῦτα ἀλλήλων εἴδει· καὶ αὶ φιλήσεις ἄρα καὶ αὶ φιλίαι. Τρία δὴ τὰ τῆς φιλίας εἴδη, ἀσάριθμα τοῖς φιλητοῖς· καθ' ἔκαστον γὰρ ἔστιν ἀντισ

Mais on dit qu'il faut vouloir du bien à un ami pour lui-même. Or ceux qui veulent ainsi du bien [à un autre] sont appelés bienveillants, si celui qui est l'objet de leur bienveillance n'a pas pour eux le même sentiment; car la bienveillance entre personnes qui se portent réciproquement le même sentiment, est l'amitié. Peut-être faut-il encore ajouter que cette bienveillance doit être connue des deux parts. On est souvent bienveillant pour des gens qu'on n'a pas vus, mais qu'on suppose honnêtes ou utiles; et l'un de ceux-là peut à son tour éprouver les mêmes sentiments pour celui [à qui il les inspire]. Ils sont évidemment bienveillants l'un pour l'autre, mais peut-on dire qu'ils soient amis, quand ils ne connaissent pas leurs sentiments réciproques? [Les amis] doivent donc être bienveillants l'un pour l'autre, se vouloir du bien pour l'un des trois motifs énoncés, et non à l'insu l'un de l'autre.

III. Or ces motifs sont spécifiquement différents, et par conséquent les goûts aussi et les amitiés. Il y a donc trois espèces d'amitiés, autant que d'espèces de ce qui est aimable; car chacune d'elles comporte une réciprocité de sentiments connue de

ϊνα αὐτὸς ἔχη). φασί δὲ δεῖν βούλεσθαι τὰ ἀγαθὰ τῶ φίλω ἕνεχα ἐχείνου. Λέγουσι δὲ εὔνους τούς βουλομένους ούτω τὰ ἀγαθά, έὰν τὸ αὐτὸ μὴ γίνηται καὶ παρὰ ἐκείνου. εύνοιαν γάρ έν άντιπεπονθόσιν είναι φιλίαν. "Η προσθετέον μή λανθάνουσαν; πολλοί γάρ είσιν εύνοι οξς ούχ έωράκασιν, ύπολαμβάνουσι δὲ εἶναι έπιειχείς ή χρησίμους. τις δὲ ἐχείνων πάθοι αν τοῦτο τὸ αὐτὸ πρός τούτον. Ούτοι μέν ούν φαίνονται εύνοι άλλήλοις. πῶς δέ τις ἄν εἴποι φίλους λανθάνοντας ώς έχουσιν έαυτοῖς; Δεῖ ἄρα εὐνοεῖν άλλήλοις. καὶ βούλεσθαι τὰ άγαθὰ διά εν τι των είρημένων μή λανθάνοντας.

ΙΗ. Ταῦτα δὲ διαφέρει ἀλλήλων εἴδει καὶ αἱ φιλήσεις ἄρα καὶ αἱ φιλίαι.
Τρία δὴ τὰς φιλίας, ἰσάριθμα τοῖς φιλητοῖς κατὰ γὰρ ἔχαστον ἔστιν ἀντιφίλησις

afin que lui-même l'ait); mais on dit qu'il faut vouloir les biens (du bien) à son ami dans l'intérêt de lui. Or on appelle bienveillants ceux voulant ainsi les biens (du bien), si le même sentiment n'est pas aussi de la part de l'autre; car on dit la bienveillance entre gens ayant éprouvé-la-réêtre de l'amitié. [ciprocité Est-ce qu'il faut ajouter [chée? une bienveillance n'étant pas cacar beaucoup sont bienveillants pour ceux qu'ils n'ont pas vus, mais supposent être honnêtes ou utiles; or quelqu'un de ceux-là [timent pourrait éprouver ce même senpour celui auquel il l'inspire. Ceux-ci d'une part donc se montrent [autres; bienveillants les-uns-pour-lesmais comment appellerait-on amis eux ignorant comment ils sont pour eux-mêmes. Il faut donc être-bienveillant l'un-pour-l'autre, et se vouloir les biens (du bien) pour quelqu'un des motifs énoncés ne l'ignorant pas.

III. Or ces motifs [l'espèce; différent les-uns-des-autres par ainsi-que les goûts conséquemet les amitiés. [ment Trois donc sont les espèces de l'amitié, [mables; égales-en-nombre aux choses aicar pour chacune de ces espèces est une réciprocité-de-goût

φίλησις οὐ λανθάνουσα. Οἱ δὲ φιλοῦντες ἀλλήλους βούλονται τὰγαθὰ ἀλλήλοις ταύτη ἡ φιλοῦσιν. Οἱ μὲν οὖν
διὰ τὸ χρήσιμον φιλοῦντες ἀλλήλους οὐ καθ' αὐτοὺς
φιλοῦσιν, ἀλλ' ἡ γίνεταί τι αὐτοῖς παρ' ἀλλήλων ἀγαθόν · ὁμοίως δὲ καὶ οἱ δι' ἡδονήν. Οὐ γὰρ τῷ ποιούς
τινας εἶναι ἀγαπῶσι τοὺς εὐτραπέλους ¹, ἀλλ' ὅτι ἡδεῖς
αὐτοῖς. Οἱ τε δὴ διὰ τὸ χρήσιμον φιλοῦντες διὰ τὸ
αὐτοῖς ἀγαθὸν στέργουσι, καὶ οἱ δι' ἡδονὴν διὰ τὸ αὐτοῖς
ἡδύ, καὶ οὐχ ἡ ὁ φιλούμενος ἐστιν <ὅσπερ ἐστίν²>, ἀλλ'
ἡ χρήσιμος ἡ ἡδύς. Κατὰ συμδεδηκός ³ τε δὴ αὶ φιλίαι
αὐται εἰσίν · οὐ γὰρ ἡ ἐστιν ὅσπερ ἐστὶν ὁ φιλούμενος,
ταύτη φιλεῖται, ἀλλ' ἡ πορίζουσιν οἱ μὲν ἀγαθόν τι, οἱ
δ' ἡδονήν. Εὐδιάλυτοι δὴ αἱ τοιαῦταί εἰσιν, μὴ διαμενόντων αὐτῶν ὁμοίων · ἐὰν γὰρ μηκέτι ἡδεῖς ἡ γρήσιμοι

ceux qui l'éprouvent. Ceux qui ont un attachement mutuel se veulent du bien par le motif qui détermine leur attachement. Par conséquent ceux qui s'aiment en vue de l'utile ne s'aiment pas pour eux-mêmes, mais en raison du bien qui peut revenir à chacun d'eux de la part de l'autre. De même ceux qui s'aiment en vue du plaisir; car ce n'est pas pour leurs qualités personnelles qu'on aime les gens enjoués, mais pour l'agrément qu'ils vous procurent. Donc ceux qui aiment en vue de l'utile aiment à cause de ce qui leur est bon, ceux qui aiment en vue du plaisir aiment à cause de ce qui leur est agréable, non en tant que celui qu'ils aiment est ce qu'il est, mais en tant qu'il est utile ou agréable. D'où il suit que ces amitiés ne sont amitiés que par accident, puisque celui qui est aimé n'est pas aimé en tant qu'il est ce qu'il est, mais en tant qu'il procure ou du bien ou du plaisir. Il en résulte que de telles amitiés se dissolvent facilement, si les amis ne demeurent pas les mêmes; quand celui qui est aimé n'est plus agréable ou utile,

ού λανθάνουσα. Οί δὲ φιλοῦντες ἀλλήλους βούλονται τὰ ἀγαθὰ άλλήλοις ταύτη ή φιλούσιν. Οίμεν ούν φιλούντες άλλήλους διά το γρήσιμον ού φιλούσιν κατά αύτούς, άλλα ή τι αγαθόν γίνεται αὐτοῖς παρά άλλήλων. όμοίως δὲ καὶ οί δια ήδονήν. Οὐ γὰρ ἀγαπῶσι τούς εύτραπέλους τῶ εἶναι ποιούς τινας, άλλα ὅτι ἡδεῖς αύτοῖς. Οί τε δή φιλούντες διά τὸ χρήσιμον στέργουσιν διὰ τὸ ἀγαθὸν αύτοῖς, xaloi διά την ηδονήν διά τὸ ήδὺ αὐτοῖς, καὶ ούχ ή ό φιλούμενός έστιν όσπερ ἐστίν, άλλὰ ή χρήσιμος η ηδύς. Αδταί τε δή αι φιλίαι είσὶ κατὰ συμβεβηκός. ό γαρ φιλούμενος ού φιλείται ταύτη ή έστιν όσπερ έστίν, άλλὰ ή πορίζουσιν οί μέν τι άγαθόν, οί δὲ ἡδονήν. Αί δή τοι αῦταί είσιν εὐδιάλυτοι, αὐτῶν μη διαμενόντων όμοίων. έὰν γὰρ μηχέτι ώσιν ήδεζς

non latente. [tres Or ceux s'aimant les uns-les-auveulent les biens (du bien) les uns pour-les-autres parce motif par lequel ils aiment. Ceux d'une part donc s'aimant les-uns-les-autres à cause de l'utile [mêmes, ne s'aiment pas en (pour) euxmais en tant que quelque bien naît pour eux de la-part des-uns-pour-les-auet semblablement aussi ceux qui s'aiment à cause du plai-Car ils n'affectionnent pas les gens enjoués pour le être tels-ou-tels, fà eux. mais parce qu'ils sont agréables Et ceux donc qui aiment à cause de l'utile cherissent [eux-mêmes, à cause de la chose bonne pour et ceux qui aiment à cause du plaisir [ble pour eux, aiment à cause de la chose agréaet non en tant que celui qui est aimé est celui (tel) qu'il est, mais en tant qu'il est utile ou agréable. Donc et ces amitiés le sont par accident; car celui qui est aimé n'est pas aimé par ce motif qu'il est celui qu'il est, mais en tant qu'ils procurent les uns quelque bien, les autres du plaisir. Donc les amitiés telles sont faciles-à-dissoudre, eux (les amis) ne restant pas semblables les uns pour les aucar si ceux qui sont aimés [tres] ne sont plus agréables

ἄσιν , παύονται φιλοῦντες. Το δὲ χρήσιμον οὐ διαμένει, ἀλλ' ἄλλοτε ἄλλο γίνεται. 'Απολυθέντος οὖν δι' ὁ φίλοι ἦσαν, διαλύεται καὶ ἡ φιλία, ὡς οὕσης, τῆς φιλίας

πρός έχεῖνα.

Μάλιστα δ' ἐν τοῖς πρεσδύταις ἡ τοιαύτη δοκεῖ φιλία γίνεσθαι (οὐ γὰρ τὸ ἡδὺ οἱ τηλικοῦτοι διώκουσιν, ἀλλὰ τὸ ὡφέλιμον), καὶ τῶν ἐν ἀκμῆ καὶ νέων ὅσοι τὸ συμφέρον διώκουσιν². Οὐ πάνυ δ' οἱ τοιοῦτοι οὐδὲ συζῶσι μετ' ἀλλήλων. Ἐνίοτε γὰρ οὐδ' εἰσὶν ἡδεῖς · οὐδὲ δὴ προσδέονται τῆς τοιαύτης ὁμιλίας, ἐὰν μὴ ὡφέλιμοι ὧσιν³ · ἐπὶ τοσοῦτον γάρ εἰσιν ἡδεῖς, ἐφ', ὅσον ἐλπίδας ἔχουσιν⁴ ἀγαθοῦ. Εἰς ταύτας δὲ καὶ τὴν ξενικὴν τιθεασιν.

Ἡ δὲ τῶν νέων φιλία δι' ἡδονὴν εἶναι δοκεῖ · κατὰ πάθος γὰρ οὖτοι ζῶσιν, καὶ μάλιστα διώκουσιν τὸ ἡδὺ αὐτοῖς καὶ τὸ παρόν · τῆς ἡλικίας δὲ μεταπιπτούσης, καὶ τὰ ἡδέα γίνεται ἔτερα. Διὸ ταχέως γίνονται φίλοι

on cesse de l'aimer. Or l'utile n'est pas durable, mais telle chose est utile dans un temps, telle autre dans un autre. Ainsi, quand la cause pour laquelle on était ami, cesse, l'amitié n'est plus, puisqu'elle n'était relative qu'à cette cause.

Cette sorte d'amitié semble surtout naître chez les vieillards; car ce n'est pas l'agréable, mais l'utile que recherchent les hommes de cet âge. Elle se rencontre aussi chez ceux qui, parmi les hommes mûrs et les jeunes gens, sont préoccupés de l'utile. Ceux qui ont cette disposition ne vivent pas non plus beaucoup les uns avec les autres; car ils ne sont pas toujours agréables, et ils n'ont pas non plus besoin d'un tel commerce, s'ils n'y trouvent pas d'utilité; car ils ne trouvent d'agrément dans un ami qu'autant qu'il leur fait espérer de l'avantage. C'est à ces sortes d'amitiés qu'on rapporte les liaisons d'hospitalité.

Quant à l'amitié des jeunes gens, elle paraît être fondée sur le plaisir, car ils ne se conduisent que par passion et recherchent avant tout ce qui leur est agréable dans le présent, et quand la fleur de l'âge passe, ce qui est agréable change en même temps. η χρήσιμοι,
παύονται φιλοῦντες.
Τὸ δὲ χρήσιμον
οὐ διαμένει,
ἀλλὰ γίνεται ἄλλο
ἄλλοτε,
Διὰ ὅ οὖν ήσαν φίλοι
ἀπολυθέντος,
καὶ ἡ φιλία διαλύεται,
ὡς τῆς φιλίας οὖσης
πρὸς ἐκεῖνα.

Η δε φιλία τοιαύτη δοχεῖ γίνεσθαι μάλιστα έν τοῖς πρεσδύταις (οί γάρ τηλικούτοι διώχουσιν ου τὸ ηδύ, άλλα το ωφέλιμον), χαὶ ὅσοι των έν αχμή χαὶ νέων διώχουσι τὸ συμφέρον. Οί δὲ τοιούτοι οὐδὲ συζῶσιν οὐ πάνυ μετά άλλήλων. Ένίστε γάρ ούδε είσιν ηδείς. οὐδὲ δὴ προσδέονται της όμιλίας τοιαύτης, έὰν μή ὧσιν ὼφέλιμοι. είσι γάρ ηδείς έπὶ τοσούτον ἐπὶ ὅσον έχουσιν έλπίδας άγαθου. Τιθέασιν δὲ εἰς ταύτας τὴν ξενιχήν.

δοκεῖ εἶναι διὰ ἡδονήν\*
οὖτοι γὰρ ζῶσιν κατὰ πάθος,
κὰι διἀκουσιν μάλιστα
τό ἡδὺ αὐτοῖς
κὰι τὸ παρόν\*
τῆς ἡλικίας δὲ μεταπιπτούσης,
καὶ τὰ ἡδέα
γίνεται ἔτερα.
Διὸ γίνονται ταχέως φίλοι

Ἡ δὲ φιλία τῶν νέων

MORALE A NICOMAQUE.

ou utiles, [d'aimer).

ceux qui aiment cessent aimant
D'autre part l'utile
ne le reste pas,
mais il devient autre
en-d'-autres-circonstances. [amis
Donc ce pour quoi ils étaient
ayant été rompu,
l'amitié aussi est dissoute,
comme l'amitié existant
relativement à ces causes.

Or l'amitie telle semble naître surtout chez les vieillards (car les gens de-cet-âge poursuivent non l'agréable, mais l'utile), et chez tous ceux-qui [de-l'âge d'entre les hommes dans la forceet d'entre les jeunes-gens poursuivent l'utile. Or ceux étant tels ne vivent non-plus guère les uns-avec-les-autres. Car quelquefois [bles; ils ne sont pas-non-plus agréani certes ils n'ont-besoin du commerce tel, futiles: si ceux quisont aimés ne sont pas car ceux-là sont agreables autant que [bien. ils procurent les espérances d'un Or ils placent dans ces amitiés l'amitié entre-hôtes.

D'autre par l'amitié des jeunesparaît exister à cause du plaisir : car ceux-ci vivent par passion, et poursuivent surtout la chose agréable à eux et la chose présente, d'autre part l'âge changeant, les choses agréables aussi deviennent autres. [amis G'ést pour quoi ils deviennent vite

9

καὶ παύονται άμα γὰρ τῷ ἡδεῖ ἡ φιλία μεταπίπτει, τῆς δὲ τοιαύτης ἡδονῆς ταχεῖα ἡ μεταδολή. Καὶ ἐρωτικοὶ δ΄ οἱ νέοι · κατὰ πάθος γὰρ καὶ δι' ἡδονὴν τὸ πολὸ τῆς ἐρωτικῆς · διόπερ φιλοῦσι καὶ ταχέως παύονται ¹, πολλάκις τῆς αὐτῆς ἡμέρας μεταπίπτοντες. Συνημερεύειν δὲ καὶ συζῆν οὐτοι βούλονται · γίνεται γὰρ αὐτοῖς τὸ κατὰ τὴν φιλίαν οὕτως.

Τελεία δ' ἐστὶν ἡ τῶν ἀγαθῶν φιλία, καὶ κατ' ἀρετὴν ὁμοίων. Οὖτοι γὰρ τἀγαθὰ ὁμοίως βούλονται ἀλλήλοις ἡ ἀγαθοί, ἀγαθοὶ δέ εἰσιν καθ' αὐτούς · οἱ δὲ βουλόμενοι τἀγαθὰ τοῖς φίλοις ἐκείνων ἕνεκα, μάλιστα φίλοι (δι' αὐτοὺς γὰρ οὕτως ἔχουσιν, καὶ οὐ κατὰ συμδεδηκός) · διαμένει οὖν ἡ τούτων φιλία ἕως ἄν ἀγαθοὶ ὧσιν, ἡ δ' ἀρετὴ μόνιμον. Καὶ ἔστιν ἑκάτερος ἀπλῶς ἀγαθὸς καὶ

Aussi sont-ils également prompts à devenir amis et à cesser de l'être. Car leur amitié change avec ce qui plaît, et le changement est rapide en ce genre de plaisir. Les jeunes gens sont aussi portés à l'amour; car l'amour est en grande partie affaire de passion et recherche le plaisir; aussi ils aiment promptement, se détachent de même et changent plusieurs fois dans la même journée. Ils désirent s'amuser et vivre avec leurs amis; car ils obtiennent ainsi ce qu'ils recherchent dans l'amitié.

Mais l'amitié parfaite est l'amitié des gens de bien et de ceux qui se ressemblent par la vertu. Ceux-là se veulent également du bien en tant qu'ils sont vertueux, et ils sont vertueux en eux-mêmes. Or ceux qui veulent du bien à un ami pour luimême sont les amis par excellence, car ils sont tels par eux-mêmes et non par accident. Aussi l'amitié des gens de bien subsiste tant qu'ils sont vertueux, et la vertu est quelque chose de stable : chacun d'eux est bon et absolument, et pour

καὶ παύονται\* ή γάρ φιλία μεταπίπτει άμα τῷ ἡδεῖ, ή δὲ μεταβολή της ήδονης τοιαύτης ταγεία. Καὶ δὲ οἱ νέοι ξρωτιχοί. τό γάρ πολύ της έρωτικής κατά πάθος και δια ήδονήν. διόπερ φιλούσι καὶ παύονται ταχέως, μεταπίπτοντες πολλάκις της αύτης ήμερας. Οδτοι δὲ βούλονται συνημερεύειν אמנ סטנחיי τὸ γὰρ κατὰ φιλίαν γίνεται ούτως αύτοῖς.

Ή δὲ φιλία τῶν ἀγαθῶν καὶ όμοίων κατὰ ἀρετήν έστι τελεία. Οδτοι γάρ βούλονται όμοίως τὰ ἀγαθὰ άλλήλοις. ή άγαθοί, είσιν δὲ ἀγαθοί κατά αὐτούς" οί δέ βουλόμενοι τὰ ἀγαθὰ τοῖς φίλοις ένεκα έκείνων. μάλιστα φίλοι (έγουσι γάρ ούτως διά αύτούς, καὶ οὐ κατὰ συμβεθηκός. η φιλία ούν τούτων διαμένει. έως ώσιν αν αγαθοί, ή δε άρετη μόνιμον. Καὶ ἐκάτερός ἐστιν ἀγαθὸ:

et cessent vite de l'être; car l'amitié change avec la chose agréable, et le changement du plaisir tel est rapide. Et d'autre part les jeunes-gens sont portés-à-l'amour; car la plus grande partie de l'inclination amoureuse est par passion et à cause du plaisir; c'est pourquoi ils aiment vite et ils cessent vite d'aimer, changeant souvent dans le même jour. Et ceux-ci veulent passer-ensemble-les-journées et vivre-ensemble; car ce qui est relativement à l'amitié

naît ainsi pour eux. Mais l'amitié des bons et des gens semblables en vertu est parfaite. Car ceux-ci se veulent également les biens (du bien) les uns-aux-autres, en tant qu'ils sont bons, d'autre part ils sont bons en eux-mêmes; or ceux qui veulent les biens (du bien) à leurs amis à cause de ceux-là, sont excellemment amis (car ils sont ainsi par eux-mêmez, et non par accident); l'amitié donc de ces gens-là subsiste, tant qu'ils sont bons, or la vertu est chose durable. Et chacun-des-deux-amis est bon absolument

τῷ φίλῳ. Οἱ γὰρ ἀγαθοὶ καὶ ἀπλῶς ἀγαθοὶ καὶ ἀλλήλοις ωφέλιμοι. Όμοίως δέ και ήδεις και γάρ άπλως οι άγαθοὶ ήδεῖς καὶ ἀλλήλοις. ἐκάστω γὰρ καθ' ἡδονήν εἰσιν αί οἰκεῖαι πράξεις καὶ αί τοιαῦται, τῶν ἀγαθῶν δὲ αί αύταὶ ἡ όμοιαι.

Ή τοιαύτη δε φιλία μόνιμος εύλόγως εστίν συνάπτει γὰρ ἐν αὐτἢ πάνθ' ὅσα τοῖς φίλοις δεῖ ὑπάργειν. Πᾶσα γὰρ φιλία δι' ἀγαθόν ἐστιν ἢ δι' ἡδονήν, ἢ ἀπλῶς ή τῷ φιλοῦντι, καὶ καθ' ὁμοιότητα τινά · ταύτη δὲ πάνθ' ύπάρχει τὰ εἰρημένα καθ' αύτούς (ταύτη γάρ όμοιοι καὶ τὰ λοιπά), τό τε ἀπλῶς ἀγαθὸν καὶ ἡδύ άπλῶς ἐστίν². Μάλιστα δὲ ταῦτα φιλητά, καὶ τὸ φιλεῖν δή καὶ ή φιλία ἐν τούτοις μάλιστα καὶ ἀρίστη.

Σπανίας δ' είκὸς τὰς τοιαύτας εἶναι · ὁλίγοι γὰρ οἰ τοιούτοι. "Ετι δέ προσδεϊται χρόνου καὶ συνηθείας.

son ami. Car les gens de bien sont bons absolument, et aussi utiles les uns aux autres. Ils sont agréables de la même manière; en effet, les gens de bien sont agréables et absolument et les uns pour les autres; car chacun aime les actions qui sont dans son caractère et celles des gens qui lui ressemblent, et les actions des gens de bien sont identiques ou semblables.

Une telle amitié doit être durable, car tout ce qui doit ; se trouver entre des amis s'y réunit. Toute amitié est fondée sur ce qui est bon ou agréable, soit absolument, soit relativement à celui qui aime, et aussi sur une certaine ressemblance. Or les gens de bien réunissent par eux-mêmes toutes les conditions. Leur amitié a la ressemblance, et le reste, ce qui est! bon absolument et ce qui est agréable absolument. Or c'est las ce qui est le plus aimable. Par conséquent, c'est surtout entres les gens de bien que l'affection et l'amitié se rencontrent, et aur plus haut degré de perfection.

Il est naturel que de telles amitiés soient rares; car de tels! hommes sont en petit nombre. D'ailleurs il faut le temps ets

καὶ τω φίλω. Οί γὰρ ἀγαθοί καὶ ἀγαθοὶ ἀπλῶς καὶ ἀφέλιμοι άλλήλοις. 'Ομοίως δέ καὶ ήδεῖς. καί γάρ οἱ άγαθοὶ ήδεῖς άπλως χαὶ ἀλλήλοις. αί γὰρ πράξεις οἰχεῖα χαὶ αἱ τοιαῦταί είσι κατά ήδονήν έκάστω, των δὲ αγαθων αί αὐταὶ ἢ ὅμοιαι.

Ή δὲ φιλία τοιαύτη έστιν εύλόγως μόνιμος. πάντα γὰρ ὅσα δεῖ ύπάρχειν φίλοις συνάπτει έν αὐτῆ. Πᾶσα γὰρ φιλία ἐστὶ διὰ άγαθὸν η δια ήδονήν, η άπλως ή τῷ φιλοῦντι, καὶ κατά τινα ὁμοιότητα. πάντα δὲ τὰ εἰρημένα ύπάρχει ταύτη κατά αύτούς (ταύτη γάρ όμοιοι καὶ τὰ λοιπά), τό τε άπλως ἀγαθὸν και άπλως ηδύ ἔστιν. Ταῦτα δὴ μάλιστα φιλητά, χαὶ τὸ φιλεῖν δή καὶ ή φιλία μάλιστα έν τούτοις καὶ ἀρίστη. Είκδε δὲ τάς τοιαύτας είναι σπανίας. οί γάρ τοιούτοι δλίγοι.

Έτι δὲ προσδεῖται

et pour son ami. Car les hommes bons sont et bons absolument et utiles les-uns-pour-les-autres. Et de-la-même-manière aussi ils sont agréables: et en effet les bons sont agréables absolument et les-uns-pour-les-autres; car les actions qui lui sont propres et les actions telles sont en (une cause de) plaisir à chacun, et les actions des bons sont les mêmes ou semblables.

MORALE A NICOMAQUE. LIVVRE III.

Or l'amitié telle est avec-raison durable; car tout-ce-qu'il faut être à des amis est réuni en elle. à cause d'un bien ou à cause d'un plaisir, ou absolument, ou pour celui qui aime, [blance; et en vertu d'une certaine ressem or toutes les conditions enumérées sont à cette amitié (à ces amis) en eux-mêmes (car dans cette amitié ils sont aussi pour le reste). et le absolument bon et absolument agréable s'y trouvent. [bles, Or ces choses sont les plus aimaet le aimer donc et l'amitié se rencontrent surtout chez ceuxet parfaite.

Or il est naturel les amities telles êtres rares; car les hommes tels sont peu-nombreux. foutre D'ailleurs encore il est besoin-enκατὰ τὴν παροιμίαν γὰρ οὐκ ἔστιν εἰδῆσαι ἀλλήλους πρὶν τοὺς λεγομένους ἄλας συναναλῶσαι '· οὐδ' ἀποδέξασθαι δή πρότερον οὐδ' εἶναι φίλους, πρὶν ἄν ἐκάτερος ἑκατέρῳ φανῆ φιλητὸς καὶ πιστευθῆ. Οἱ δὲ ταχέως τὰ φιλικὰ πρὸς ἀλλήλους ποιοῦντες βούλονται μὲν φίλοι εἶναι, οὐκ εἰσὶν δέ, εἰ μὴ καὶ φιλητοί, καὶ τοῦτ' ἴσασιν. βούλησις μὲν γὰρ ταχεῖα φιλίας γίνεται, φιλία δ' οὔ.

IV. Αύτη μέν οὖν καὶ κατὰ τὸν χρόνον καὶ κατὰ τὰ λοιπὰ τελεία ἐστίν, καὶ κατὰ πάντα ταὐτὰ γίνεται καὶ ὅμοια ἐκατέρω παρ' ἐκατέρου, ὅπερ δεῖ τοῖς φίλοις ὑπάρχειν ἡ δὲ διὰ τὸ ἡδὺ ὁμοίωμα ταύτης ἔχει (καὶ γὰρ οἱ ἀγαθοὶ ἡδεῖς ἀλλήλοις), ὁμοίως δὲ καὶ ἡ διὰ τὸ χρήσιμον (καὶ γὰρ τοιοῦτοι ἀλλήλοις οἱ ἀγαθοί). Μάλιστα δὲ καὶ ἐν τούτοις αἱ φιλίαι διαμένουσιν, ὅταν τὸ

l'habitude; on ne peut se connaître les uns les autres avant d'avoir consommé plus d'un boisseau de sel ensemble, comme dit le proverbe. On ne peut pas non plus s'agréer ni se lier d'amitié avant de s'être trouvé réciproquement digne d'affection et d'avoir inspiré confiance. Ceux qui sont prompts à faire les uns envers les autres acte d'amitié désirent sans doute être amis, mais ils ne le sont pas, à moins d'être dignes d'affection et de le savoir. Le désir de l'amitié vient promptement, mais non pas l'amitié.

IV. L'amitié entre gens de bien est donc parfaite pour la durée et pour le reste; tout est égal et semblable de l'un à l'autre, ce qui doit se trouver entre amis. L'amitié fondée sur le plaisir a quelque ressemblance avec celle-là, car les gens de bien sont agréables les uns aux autres; de même l'amitié fondée sur l'utilité, car les gens de bien sont aussi utiles les uns aux autres. Ces deux sortes d'amitiés sont aussi particu-

γρόνου καὶ συνηθείας\* κατά γάρ τὴν παροιμίαν ούχ ἔστιν είδησαι άλλήλους πρίν συναναλώσαι τούς άλας λεγομένους. ούδε ἀποδέξασθαι δή πρότερον ούδὲ είναι φίλους, πρίν έχάτερος φανή αν έκατέρω, φιλητός καὶ πιστευθή. Οί δὲ ποιούντες ταχέως τὰ φιλικὰ πρός άλλήλους βούλονται μέν είναι φίλοι, ού δὲ εἰσίν, εί μη καὶ φιλητοί, καὶ τοῦτο ἴσασιν. βούλησις μέν γάρ φιλίας γίνεται ταχεῖα, φιλία δὲ ου.

ΙΥ. Αύτη μέν ούν έστι τελεία καὶ κατὰ τὸν χρόνον καὶ κατὰ τὰ λοιπά, καὶ κατὰ πάντα τὰ αὐτὰ καὶ ὅμοια γίνεται έχατέρω παρὰ έχατέρου, όπερ δεῖ ὑπάργειν τοῖς φίλοις. \$ 62 διά τὸ ήδὺ έχει όμοίωμα ταύτης (καὶ γὰρ οἱ ἀγαθοὶ ήδεις αλλήλοις), όμοίως δέ χαὶ η διά τὸ χρήσιμον (καὶ γὰρ οἱ ἀγαθοὶ τοιούτοι άλλήλοις). Αί δὲ φιλίαι διαμένουσι de temps et d'habitude; car selon le proverbe il n'est pas-possible de se connaître les uns-les-autres avant d'avoir consommé-ensemble le sel dit (comme on dit): ni d'accepter certes quelqu'un auparavant, [comme ami ni deux hommes être amis, avant que chacun-des-deux se soit montré à l'autre aimable et lui ait-inspiré-de-la-confiance. Or ceux qui font promptement les actes amicaux les-uns-envers-les-autres veulent d'une part être amis, d'autre part ne le sont pas, à moins que et ils ne soient aimaet qu'ils ne le sachent; car d'une part désir d'amitié naît prompt (promptement), d'autre part amitié, non.

IV. Cette amitie donc est parfaite et relativement à la durée et relativement au reste, et en tout les choses semblables et les mêmes arrivent à chacun-des-deux de la part de l'autre, ce qui doit exister dans les amis; d'autre part l'amitié existant à cause de l'agréable a de la ressemblance avec celle-la (et en effet les bons sont agréables les uns-aux-autres), et semblablement aussi celle existant à cause de l'utile (et en effet les bons [tres). sont tels (utiles) les-uns-aux au-Or les amities durent

αὐτὸ γίνηται παρ' ἀλλήλων, οἰον ἡδονή, καὶ μὴ μόνον οὕτως, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ, οἰον τοῖς εὐτραπέλοις, καὶ μὴ ὡς ἐραστῆ καὶ ἐρωμένω. Οὐ γὰρ ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς ἡδονται οὐτοι, ἀλλ' ὁ μὲν ὁρῶν ἐκεῖνον, ὁ δὲ θεραπευόμενος ὑπὸ τοῦ ἐραστοῦ· ληγούσης δὲ τῆς ὥρας ἐνίστε καὶ ἡ φιλία λήγει (τῷ μὲν γὰρ οὐκ ἔστιν ἡδεῖα ἡ ὄψις, τῷ δ' οὐ γίνεται ἡ θεραπεία)· πολλοὶ δ' αῦ διαμένουσιν, ἐὰν ἐκ τῆς συνηθείας τὰ ἤθη στέρξωσιν, ὁμοἡθεις ὄντες. Οἱ δὲ μὴ τὸ ἡδὺ ἀντικαταλλαττόμενοι, ἀλλὰ τὸ χρήσιμον ἐν τοῖς ἐρωτικοῖς, καὶ εἰσὶν ἡττον φίλοι καὶ τῷ συμφέροντι διαλύονται· οὐ γὰρ ἀλλήλων ἦσαν φίλοι, ἀλλὰ τοῦ λυσιτελοῦς.

Δι' ήδονην μέν οὖν καὶ διὰ τὸ χρήσιμον καὶ φαύλους ἐνδέχεται φίλους εἶναι ἀλλήλοις καὶ ἐπιεικεῖς φαύλοις

lièrement durables quand les amis se donnent la même chose, par exemple, du plaisir, et non seulement du plaisir mais un plaisir provenant de la même source, comme on le voit des gens enjoués, mais non comme il arrive entre l'amant et l'objet aimé; car l'un et l'autre n'ont pas de plaisir pour les mêmes motifs; l'amant se plaît à regarder la personne aimée; la personne aimée à être l'objet des soins qu'on lui rend; et quand la beauté s'en va, l'amitié cesse quelquefois avec elle; l'amant n'a plus de plaisir à regarder la personne qu'il aimait, et la personne aimée ne trouve plus [chez l'amant] les mêmes soins. Pourtant ils restent souvent liés, si l'habitude de vivre ensemble, en produisant une ressemblance de mœurs, fait aimer à chacun la manière d'être de l'autre. Quant à ceux qui, en amour, font plutôt échange de l'utile que de l'agréable, ils sont moins liés et le restent moins longtemps. Ceux dont l'amitié est fondée sur l'utile se séparent quand l'utilité cesse; car ils ne tenaient pas l'un à l'autre, mais à ce qui est profitable.

Le plaisir et l'utilité peuvent donc unir des gens méprisables les uns avec les autres, des gens estimables avec des gens méμάλιστα καὶ ἐν τούτοις, όταν τὸ αὐτὸ γίνηται παρά άλλήλων, σξον ήδονή, καὶ μὴ μόνον ούτως, άλλὰ καὶ ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ, οξον τοῖς εὐτραπέλοις, χαὶ μη ώς έραστη καὶ ἐρωμένω. Οδτοι γάρ ήδονται ούχ ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς, άλλὰ ὁ μὲν ὁρῶν ἐκεῖνον, δ δὲ θεραπευόμενος ύπὸ τοῦ ἐραστοῦ. της δὲ ώρας ληγούσης, ένίστε καὶ ή φιλία λήγει (ή γὰρ ὄψις οὐκ ἔστιν ήδεῖα τῷ μέν, ή θεραπεία ού γίνεται τῷ δέ). πολλοί δέ αὖ διαμένουσιν, έὰν ὄντες διιοήθεις στέρξωσι τὰ ἤθη έκ τῆς συνηθείας. Οί δὲ ἀντικαταλλαττόμενοι έν τοῖς ἐρωτιχοῖς μή τὸ ἡδύ, άλλὰ τὸ χρήσιμον, καὶ εἰσὶν ἤττον φίλοι καὶ διαμένουσιν. Οί δὲ ὄντες φίλοι διά τὸ γρήσιμον διαλύονται αμα τω συμφέροντι. ήσαν γάρ φίλοι ούκ αλλήλων, άλλὰ τοῦ λυσιτελοῦς.

\*Ενδέχεται μέν οὖν καὶ φαύλους εἶναι φίλους αλλήλοις, καὶ ἐπιεικεῖς φαύλοις

surtout aussi dans ceux-ci. lorsque la même chose arrive de la-part des-uns-aux-autres, comme du plaisir, et non seulement de-cette-manière, mais encore de la même cause, comme aux gens enjoués, et non comme à l'amant et à l'obiet aimé. Car ceux-ci sont charmés non des mêmes choses, mais l'un en voyant celui-là, l'autre étant courtisé par l'amant; d'autre part la fleur-de-l'age cesquelquefois aussi l'amitié (car la vue n'est pas agréable à l'un, le soin n'arrive plus à l'autre); [traire d'autre part beaucoup au conrestent amis si étant de-même-caractère [l'autre ils aiment le caractère l'un de par-suite-de l'habitude. D'autre part ceux qui échangent dans les liaisons amoureuses non l'agréable, mais l'utile. et sont moins amis et le restent moins. D'autre part ceux étant amis à cause de l'utile se séparent avec l'intérêt: car ils étaient amis non les-uns-des-autres, mais de l'utile.

D'une part donc il est-possible et des gens méprisables être amis les-uns-des-autres et des gens honnêtes être amis de gens méprisables καὶ μηδέτερον όποιφοῦν, δι' αύτους δὲ δῆλον ότι μόνους τους ἀγαθούς · οι γὰρ κακοὶ οὐ χαίρουσιν έαυτοῖς, εἰ μή τις ἀφέλεια γίνοιτο.

Καὶ μόνη δὲ ἡ τῶν ἀγαθῶν φιλία ἀδιάβλητός ἐστινου γὰρ ράδιον οὐδενὶ πιστεῦσαι περὶ τοῦ ἐν πολλῷ χρόνῳ ὑπ' αὐτῶν δεδοχιμασμένου. Καὶ τὸ πιστεύειν ἐν τούτοις, καὶ τὸ μηδέποτε ᾶν ἀδικῆσαι, καὶ ὅσα ἄλλα ἐν τῆ ὡς ἀληθῶς φιλία ἀξιοῦται. Έν δὲ ταῖς ἑτέραις οὐδὲν χωλύει τὰ τοιαῦτα τόσαι.

Έπεὶ δὲ οἱ ἄνθρωποι λέγουσιν φίλους καὶ τοὺς διὰ τὸ χρήσιμον, ὥσπερ αὶ πόλεις¹ (δοκοῦσι γὰρ αὶ συμμαχίαι ταῖς πόλεσι γίνεσθαι ἕνεκα τοῦ συμφέροντος), καὶ τοὺς δι' ἡδονὴν ἀλλήλους στέργοντας, ὥσπερ οἱ παῖδες, ἴσως λέγειν μὲν δεῖ καὶ ἡμᾶς φίλους τοὺς τοιού-

prisables, et celui qui n'est ni l'un ni l'autre avec n'importe qui. Évidemment il n'y a que les gens de bien qui s'aiment pour eux-mêmes; les malhonnêtes gens ne se plaisent pas, à moins qu'il n'y ait du profit à retirer.

En outre l'amitié des gens de bien, seule, est à l'abri de la calomnie; car il ne leur est pas facile de croire qui que ce soit sur le compte d'un ami longtemps éprouvé. Enfin ils ont, eux, confiance [les uns dans les autres], ils sont incapables de se faire tort, et réunissent toutes les autres conditions que l'on considère comme nécessaires à la véritable amitié, tandis que rien ne garantit les autres liaisons de ces sortes d'atteintes.

Comme on se sert du nom d'amitié pour désigner les liaisons formées par l'utilité entre les hommes, comme entre les États (car les alliances paraissent être conclues en vue de l'intérêt), et les liaisons que forme le plaisir, comme entre les enfants, peut-être devons-nous aussi appeler amis ceux qui sont liés par

καὶ μηδέτερον όποιφοῦν διὰ ήδονὴν καὶ διὰ τὸ χρήσιμον, δηλον δὲ ὅτι τοὺς ἀγαθοὺς μόνους διὰ αὐτούς οἱ γὰρ κακοὶ οὐ χαἰρουσιν έαυτοῖς, εἴ τις ὡφελεία μὴ γίνοιτο. Καὶ δὲ

ή φιλία τῶν ἀγαθῶν έστι μόνη άδιάδλητος. ού γαρ ράδιον πιστεύσαι ούδενὶ περί τοῦ δεδοχιμασμένου ύπὸ αὐτῶν έν πολλώ χρόνω. Καὶ τὸ πιστεύειν έν τούτοις. καὶ τὸ μηδέποτε άδιχησαι αν, καὶ ὅσα ἄλλα αξιούται έν τη ώς άληθῶς φιλία. Έν δὲ ταῖς έτέραις ούδεν χωλύει

τοιαύτα γίνεσθαι. Έπει δε οι ἄνθρωποι λέγουσιν φίλους χαὶ τοὺς διά τὸ χρήσιμον, ώσπερ αι πόλεις (αί γὰρ συμμαχίαι δοχούσι γίνεσθαι ταϊς πόλεσιν ένεχα τοῦ συμφέροντος), καί τούς στέργοντας αλλήλους διά ήδονήν, ώσπερ οί παιδες. ζσως μέν δεί tat nuãs λέγειν φίλους τούς τοιούτους, et l'homme n'étant ni-l'un-ni-l'auétre ami de n'importe-qui [tre à cause du plaisir et à cause de l'utile, d'autre part il est évident que il est possible les bons seuls étre amis à cause d'eux-mêmes; car les méchants ne sont pas charmés d'eux-mêmes (les uns des autres), si quelque utilité n'était.

Et d'autre part l'amitié des bons est seule sour de-à-la-calomnie; car il n'est facile de croire à personne sur l'ami éprouvé par eux-mêmes dans un long temps. Et le avoir-confiance est dans ceux-ci (les bons), n'avoir jamais pu être-injuste, et toutes les autres conditions qui sont réclamées dans la bien véritablement amitié. Mais dans les autres amitiés rien n'empêche de telles atteintes avoir-lieu.

et ceux qui le sont à cause de l'utile, comme les villes sont appelées (car les alliances. [amies paraissent naître pour les villes à cause de l'intérêt), et ceux se chérissant les-uns-les-autres à cause du plaisir, [amis, comme les enfants sont appelés peut-être d'une part faut-il nous aussi dire amis les gens tels,

D'autre part comme les hommes

appellent amis

τους, εἴδη δὲ τῆς φιλίας πλείω, καὶ πρώτως μὲν καὶ κυρίως τὴν τῶν ἀγαθῶν ἡ ἀγαθοί, τὰς δὲ λοιπὰς καθ' ὁμοιότητα. ἡ γὰρ ἀγαθόν τι καὶ ὅμοιον ταύτη, φίλοι καὶ γὰρ τὸ ἡδὺ ἀγαθὸν τοῖς φιληδέσιν. Οὐ πάνυ δ' αὕται συνάπτουσιν, οὐδὲ γίνονται τοί αὐτοὶ φίλοι διὰ τὸ κρήσιμον καὶ διὰ τὸ ἡδύ. οὐ γὰρ πάνυ συνδυάζεται τὰ κατὰ συμδεδηκός.

Εἰς ταῦτα δὲ τὰ είδη τῆς φιλίας νενεμημένης, οἱ μὲν φαῦλοι ἔσονται φίλοι δι' ἡδονὴν ἢ τὸ χρήσιμον, ταύτη ὅμοιοι ὅντες, οἱ δ' ἀγαθοὶ δι' αὐτοὺς φίλοι · ἡ γὰρ ἀγαθοί. Οὐτοι μὲν οὖν ἀπλῶς φίλοι, ἐκεῖνοι δὲ κατὰ συμδεδηκὸς καὶ τῷ ὡμοιῶσθαι τούτοις.

V. "Ωσπερ δ' έπὶ τῶν ἀρετῶν οἱ μὲν καθ' έζιν, οἱ δὲ κατ' ἐνέργειαν ἀγαθοὶ λέγονται, οὕτως καὶ ἐπὶ τῆς φιλίας οἱ μὲν γὰρ συζῶντες χαίρουσιν ἀλλήλοις καὶ πο-

ces motifs, et reconnaître plusieurs espèces d'amitié; d'abord, au premier rang et dans le sens propre du mot, l'amitié qui lie les gens de bien en tant que gens de bien, puis les autres amitiés dans la mesure de leur ressemblance avec celle-là. En effet, les autres sont amis en tant qu'il y a dans leur liaison quelque bien et quelque ressemblance avec l'amitié des gens de bien; car l'agréable est un bien pour ceux qui y sont sensibles. Mais ces deux sortes de liaisons ne se rencontrent pas souvent ensemble, et on n'est guère lié à la fois par l'utilité et par l'agréable; car il est rare que les qualités accidentelles soient associées.

D'après la distinction que nous avons établie entre les différentes espèces d'amitié, ceux qui ne sont pas vertueux seront liés par le plaisir ou par l'intérêt, parce qu'ils se ressemblent à cet égard, tandis que les gens de bien s'aiment pour euxmêmes, parce qu'ils s'aiment en tant que gens de bien. Ceuxlà seuls sont donc amis absolument parlant, les autres ne le sont que par accident et par ressemblance avec ceux-là.

V. [Il en est de l'amitié] comme des vertus. On dit des uns qu'ils sont vertueux eu égard à la disposition, et on le dit des autres, eu égard aux actes; de même en amitié: les uns se είδη δὲ τῆς φιλίας πλείω, καί πρώτως μέν καί κυρίως την των αγαθών π άγαθοί. τὰς δὲ λοιπὰς χατά δμοιότητα. ή γάρ, τι άγαθὸν καὶ ὅμοιον ταύτη, diyor. και γάρ το ήδυ άγαθον τοῖς φιληδέσιν. Αύται δὲ ού συνάπτουσιν πάνυ, οὐδὲ οἱ αὐτοὶ γίνονται φίλοι διά τὸ χρήσιμον καὶ διὰ τὸ ηδύ. τά γάρ κατά συμβεβηκός ού συνδυάζεται πάνυ.

Τῆς δὲ φιλίας νενεμημένης εἰς ταῦτα τὰ εἰδη, οἱ μὲν φαῦλοι ἔσονται φίλοι διὰ ἡδονὴν ἢ τὸ χρήσιμον, ὄντες ὅμοιοι ταύτη, οἱ δὲ ἀγαθοὶ φίλοι διὰ αὐτούς: ἢ γὰρ ἀγαθοί. Οὖτοι μὲν οὖν φίλοι ἀπλῶς, ἐχεῖνοι δὲ χατὰ συμδεδηχὸς καὶ τῷ ὑμοιῶσθαι τούτοις.

V. "Ωσπερ δὲ ἐπὶ τῶν ἀρετῶν οἱ μὲν λέγονται ἀγαθοὶ κατὰ ἔξιν, οἱ δὲ κατὰ ἐνέργειαν, οὕτως καὶ ἐπὶ τῆς φιλίας. οἱ μὲν γὰρ Χαίρουσ. et dire les espèces de l'amitié être plusieurs. [prement et premièrement d'abord et prol'amitié des bons en tant qu'ils sont bons, d'autre part les autres amitiés en-raison de leur ressemblance; car en tant que ils ont quelque chose de bon et de semblable à celle-là, les autres sont amis; et en effet l'agréable est un bien pour ceux qui-aiment-l'agréable. Or ces amitiés ne se rencontrent-ensemble guere, ni les mêmes ne sont quère. amis à cause de l'utile et à cause de l'agréable; car les choses arrivant par accident ne s'accouplent guère.

Or l'amitié étant partagée en ces espèces, d'une part les gens méprisables seront amis à cause du plaisir ou de l'utile, étant semblables en ce point, d'autre part les bons, seront amis à cause d'eux-mêmes; car ils le seront en tant que bons. Ceux-ci d'une part done seront amis absolument, ceux-là d'autre part par accident et par le ressembler à ceux-ci.

V. Or de-même-que touchant les vertus les uns sont dits bons par disposition, les autres par action, de même aussi touchant l'amitié; car les uns se plaisent ρίζουσιν τάγαθά, οἱ δὲ καθεύδοντες ' ἢ κεχωρισμένοι τοῖς τόποις οὐκ ἐνεργοῦσι μέν, οῦτω δ' ἔχουσιν ὥστ' 〈ἄν〉 ἐνεργεῖν φιλικῶς · οἱ γὰρ τόποι οὐ διαλύουσι τὴν φιλίαν ἀπλῶς, ἀλλὰ τὴν ἐνέργειαν. Ἐὰν δὲ χρόνιος ἡ ἀπουσία γίνηται, καὶ τῆς φιλίας δοκεῖ λήθην ποιεῖν · ὅθεν εἴρηται

πολλάς δή φιλίας ἀπροσηγορία διέλυσεν 2.

Οὐ φαίνονται δ' οὔθ' οἱ πρεσδῦται, οὔθ' οἱ στρυφνοὶ φιλικοὶ εἶναι · βραχὺ γὰρ ἐν αὐτοῖς τὸ τῆς ἡδονῆς, οὐδεὶς δὲ δύναται συνημερεύειν τῷ λυπηρῷ οὐδὲ τῷ μπ ἡδεῖ · μάλιστα γὰρ ἡ φύσις φαίνεται τὸ μὲν λυπηρὸν φεύγειν, ἐφίεσθαι δὲ τοῦ ἡδέος · Οἱ δ' ἀποδεχόμενοι ἀλλήλους, μη συζῶντες δέ, εὕνοις ἐοίκασι μᾶλλον ἡ φίλοις. Οὐδὲν γὰρ οὕτως ἐστὶν φίλων ὡς τὸ συζῆν · ὡφελείας μὲν γὰρ οἱ ἐνδεεῖς ὀρέγονται, συνημερεύειν δὲ καὶ οἱ μα-

plaisent à vivre ensemble et se font du bien; les autres, même en dormant [pour ainsi dire] et dans l'éloignement, sans agir, sont disposés à faire acte d'amitié; car l'éloignement ne rompt pas absolument l'amitié, il en interrompt les actes. Cependant une longue absence semble la faire oublier; aussi a-t-on dit : souvent le défaut d'entretien détruit l'amitié.

Les vieillards et les gens chagrins ne paraissent pas aptes à l'amitié; car il y a peu de plaisir avec eux, et on ne peut pas passer ses jours avec un homme fâcheux ou désagréable; il est dans la nature de fuir avant tout la peine et de rechercher le plaisir. Ceux qui s'agréent sans vivre ensemble [sont unis par un lien] qui ressemble plutôt à la bienveillance qu'à l'amitié; car rien ne convient à l'amitié comme de vivre ensemble. Si ceux qui sont dans le besoin désirent qu'on les secoure, ceux-là même qui sont dans la prospérité désirent vivre en compa-

συζώντες άλλήλοις, καὶ πορίζουσιν τὰ ἀγαθά, οί δὲ χαθεύδοντες η κεχωρισμένοι τοῖς τοποῖς ούχ ένεργούσι μέν, έχουσι δὲ ούτω ώστε ένεργεϊν άν oiyixwe. οί γάρ τόποι ού διαλύουσιν άπλως την φιλίαν, άλλὰ τὴν ἐνέργειαν. 'Εὰν δὲ ἡ ἀπουσία γίνηται γρόνιος, δοκεί και ποιείν λήθην της φιλίας. όθεν εξρηται απροσηγορία διέλυσεν δή πολλάς φιλίας.

Ούτε δὲ δί πρεσθύται ούτε οί στρυφνοί φαίνονται είναι σιλικοί. τὸ γὰρ τῆς ἡδονῆς βραχύ έν αὐτοῖς, ούδεὶς δὲ δύναται συνημερεύειν τῷ λυπηρῷ ούδὲ τῷ μή ήδεῖ. η γάρ φύσις φαίνεται μάλιστα φεύγειν μέν τὸ λυπηρόν, έφίεσθαι δε του ήδεος. Οἱ δὲ ἀποδεχόμενοι  $\alpha \lambda \lambda \hat{\eta} \lambda o u c,$ μή συζώντες δέ. έσίχασιν εύνοις μαλλον ή φίλοις. Οὐδὲν γάρ ἐστιν οὕτως φίλων ώς τὸ συζην. οί μεν γάρ ενδεείς ορέγονται ώφελείας, οί δὲ καὶ μακάριοι συνημερεύειν.

vivant les-uns-avec-les-autres, et se procurent les uns-aux-autres les biens, les autres dormant ou séparés par les lieux n'agisssent pas à la vérité, mais sont disposés de manière à pouvoir agir amicalement; car les lieux ne dissolvent pas absolument l'amitié, mais ils en détruisent l'action. D'autre part si l'absence devient longue. elle paraît aussi produire oubli de l'amitié: d'où il a été dit : défaut-d'entretien a dissous cerbeaucoup d'amitiés.

D'ailleurs ni les vieillards ni les gens durs ne paraissent être aptes-à-l'amitié; car la part du plaisir est courte en eux, d'autre part personne ne peut passer-le-jour avec le fâcheux ni-même avec l'homme non agréacar la nature [ble; paraît principalement fuir d'une part le fâcheux, d'autre part rechercher le plaisir. Or ceux s'agréant les-uns-aux-autres, mais ne vivant-pas-ensemble, ressemblent à des bienveillants plutôt qu'à des amis. Car rien n'est tellement le propre d'amis que le vivre-ensemble; car d'une part les besoigneux désirent secours. d'autre part même les heureux désirent passer-le-jour-ensemble; κάριοι μονώταις μέν γὰρ εἶναι τούτοις ἥκιστα προσήκει. Συνδιάγειν δὲ μετ' ἀλλήλων οὐκ ἔστιν μὴ ἡδεῖς ὄντας μηδὲ χαίροντας τοῖς αὐτοῖς, ὅπερ ἡ ἐταιρικὴ δοκεῖ ἔγειν.

Μάλιστα μὲν οὖν ἐστι φιλία ἡ τῶν ἀγαθῶν, καθάπερ πολλάκις εἴρηται. Δοκεῖ γὰρ φιλητὸν μὲν καὶ αἰρετὸν τὸ ἀπλῶς ἀγαθὸν ἢ ἡδύ, ἑκάστῳ δὲ τὸ αὐτῷ τοιοῦτον.

δ δ' άγαθός τῷ άγαθῷ δι' ἄμφω ταῦτα.

[("Εοιχεν δ' ή μέν φίλησις πάθει, ή δὲ φιλία έξει· ή γὰρ φίλησις οὐχ ήττον πρὸς τὰ ἄψυχά ἐστιν, ἀντιφιλοῦσι δὲ μετὰ προαιρέσεως, ή δὲ προαίρεσις ἀφ' έξεως.)] Καὶ τὰγαθὰ βούλονται τοῖς φιλουμένοις ἐκείνων ἕνεκα, οὐ κατὰ πάθος ἀλλὰ καθ' ἕξιν· καὶ φιλοῦντες τὸν φίλον τὸ αῦτοῖς ἄγαθὸν φιλοῦσιν· ὁ γὰρ ἀγαθός, φίλος γινόμενος, ἀγαθὸν γίνεται ῷ φίλος. Έκατερος οὖν φιλεῖ

gnie, et c'est à cette situation que l'isolement convient le moins. Or on ne peut vivre les uns avec les autres, si on ne se plaît pas et si on n'a pas les mêmes goûts, ce qui paraît être la condition de la camaraderie.

L'amitié par excellence est donc celle des gens de bien, comme on l'a déjà dit bien des fois. Car ce qui est bon ou agréable absolument parlant est aimable et désirable [en soi], et chacun [aime et désire] ce qui est tel pour soi. Or l'homme de bien aime l'homme de bien pour ces deux motifs.

Un goût ressemble plutôt à une passion, l'amitié à une disposition; en effet, on peut avoir du goût même pour des choses
inanimées, mais il n'y a pas d'affection réciproque sans volonté,
et la volonté tient à la disposition. [Les gens de bien] désirent
le bien à celui qu'ils aiment pour lui-même, non par passion,
mais par disposition, et en aimant leur ami ils aiment ce qui
leur est bon; car l'homme vertueux est, en amitié, un bien
pour celui dont il est l'ami. [De tels amis] aiment donc chacun

προσήχει μὲν γάρ ἥχιστα τούτοις εἴναι μονώταις. Οὐ δὲ ἐστιν μὴ ὄντας ἡδεῖς μηδὲ χαίροντας τοῖς αὐτοῖς, ὅπερ ἡ ἐταιριχὴ δοχεῖ ἔχειν, συνδιάγειν μετὰ ἀλλήλων.

Ή μὲν οὖν τῶν ἀγαθῶν ἐστι μάλιστα φιλία, καθάπερ εἴρηται πολλάκις. Τὸ μὲν γὰρ ἀπλῶς ἀγαθὸν ἢ ἡδὸ δοκεῖ φιλητὸν καὶ αῖρετόν, τὸ δὲ τοιοῦτον αὑτῷ ἐκάστῳ. ὁ δὲ ἀγαθὸς τῷ ἀγαθῷ διὰ ταῦτα ἄμπω.

διά ταῦτα ἄμφω. Η δε μεν φίλησις ἔοιχεν πάθει, ή δὲ φιλία έξει" η γάρ φίλησις ούχ ἔστιν ήττον πρός τὰ ἄψυχα, άντιφιλούσι δὲ μετά προαιρέσεως, η δὲ προαίρεσι; απὸ έξεως. Καὶ βούλονται τὰ ἀγαθὰ τοίς φιλουμένοις ένεχα ἐχείνων, ού κατά πάθος άλλὰ κατὰ ἕξιν. χαὶ φιλούντες τὸν φίλον φιλούσι τὸ άγαθὸν αύτοῖς. ό γαρ άγαθός, γινόμενος φίλος, γίνεται άγαθὸν ώ φίλος. Έχατερος ούν

car d'une part il convient le moins à ceux-là d'être solitaires. D'autre part il n'est pas possible les gens n'étant pas agréables, et-ne se réjouissant pas des mêmes objets, chose que la camaraderie paraît contenir, vivre les-uns-avec-les-autres.

Donc l'amitié des bons est excellemment l'amitié, comme il a été dit souvent. Car d'une part le absolument bon ou agréable parait aimable et préférable, et ce qui est tel pour soi l'est pour chacun; or le bon est aimable et préférable pour le bon à cause de ces deux motifs.

Or d'une part le goût ressemble à une passion, d'autre part l'amitié à une disposition; car le goût n'est pas moins pour les choses inanimées, mais on-s'-aime-reciproquement avec volonté, or la volonté vient de la disposition. Et on veut les biens (du bien) aux êtres aimes à cause de ceux-là, non par passion, mais par disposition; et aimant son ami imème; on aime ce qui est bon à soicar l'homme bon, devenant ami, devient un bien pour celui auguel il est ami. Chacun-des-deux amis done

τε τὸ αύτῷ ἀγαθόν, καὶ τὸ ἴσον ἀνταποδίδωσιν τῆ βουλήσει καὶ τῷ ἡδεῖ. λέγεται γὰρ φιλότης ἡ ἰσότης. Μάλιστα δή τη των άγαθων ταῦθ' ὑπάργει.

VI. Έν δὲ τοῖς στρυφνοῖς καὶ πρεσδυτικοῖς ήττον γίνεται ή φιλία, όσω δυσκολώτεροί είσιν, καὶ ήττον ταϊς δμιλίαις χαίρουσιν · ταῦτα γὰρ δοκεῖ μάλεστ' εἶναι φιλικά καὶ ποιητικά φιλίας. Διὸ νέοι μὲν γίνονται φίλοι ταχύ, πρεσδύται δ' ού ου γάρ γίνονται φίλοι οίς άν μή γαίρωσιν · όμοίως δ' ούδ' οί στρυφνοί1. 'Αλλ' οί τοιούτοι εύνοι μέν είσιν άλλήλοις (βούλονται γάρ τάγαθά καὶ ἀπαντῶσιν εἰς τὰς γρείας). φίλοι δ' οὐ πάνυ εἰσὶν διὰ τὸ μὴ συνημερεύειν μηδὲ χαίρειν ἀλλήλοις, ἄ δή μάλιστα είναι δοχεῖ φιλιχά.

Πολλοῖς δ' εἶναι φίλον κατὰ τὴν τελείαν φιλίαν οὐκ

ce qui lui est bon et se rendent la pareille en désir [de leur bien réciproque] et en agrément; car qui dit amitié dit égalité. C'est donc surtout dans l'amitié des gens de bien que tout cela se trouve.

VI. Chez les gens chagrins et qui ont l'humeur des vieillards, l'amitié est d'autant plus rare qu'ils sont plus moroses et aiment moins la société; car c'est là surtout ce qui caractérise et fait naître l'amitié. C'est pour cela que les jeunes gens deviennent promptement amis, et non les vieillards (car on ne devient pas ami de ceux qui ne plaisent pas), ni non plus les gens chagrins. [Les vieillards et les gens chagrins] sont, il est vrai, [quand ils sont liés], bienveillants les uns pour les autres (car ils se veulent du bien et se rapprochent pour se rendre service), mais ils ne sont guere amis, parce qu'ils n'ont pas un commerce assidu et qu'ils ne se plaisent pas; et c'est surtout ce qui paraît être le propre de l'amitié.

Il n'est pas possible d'être uni à beaucoup de gens par l'ami

φιλεί τε τὸ ἀγαθὸν αύτῶ, καὶ ἀνταποδίδωσιν τὸ ἴσον τη βουλήσει καί τω ήδεί. ή γάρ Ισότης, λέγεται φιλότης. Ταύτα δη ύπάρχει μάλιστα τη των αγαθών.

VI. Ἡ δὲ φιλία. γίνεται ήττον έν τοῖς στρυφνοῖς καὶ πρεσδυτικοῖς, όσω είσιν δυσκολώτεροι, καὶ γαίρουσιν ήττον ταῖς ὁμιλίαις. ταῦτα γὰρ δοχεῖ εἶναι μάλιστα φιλικά καὶ ποιητικά φιλίας... Deò. véou μέν γίνονται ταχύ φίλοι, ού δὲ πρεσδύται ού γάρ γένονται φίλοι οίς μή χαίρωσιν άνόμοίως δὲ ούδε οί στουσνοί. 'Αλλά οἱ τοιοῦτοί είσι μέν εύνοι άλλήλοις (βούλονται γὰρ τὰ ἀγαθὰ καὶ απαντώσιν είς τὰς γρείας)\* ού δέ είσιν πάνυ φίλοι διά τὸ μὴ συνημηρεύειν μηδέ χαίρειν άλλήλοις, ά δή δοχεί είναι μάλιστα φιλικά.

Οὐ δὲ ἐνδέχεται είναι φίλον πολλοίς κατά την φιλίαν τελείαν, et aime ce qui est bon à lui-même, et rend la pareille par le désir de leur bien réciproet par l'agrément; car l'égalité est dite amitié. Cela donc se trouve surtout dans l'amitié des bons.

VI. D'autre part l'amitié naît moins chez les gens durs et d'humeur-sénile, d'autantqu'ils sont plus moroses, et sont charmés moins car cela paraît être le plus propre-à-l'amitié et le plus propre-à-créer l'amitié. A-cause-de-quoi les jeunes-gens d'une part deviennent promptement amis, non d'autre part les vieillards: car on ne devient pas ami de ceux dont on ne serait pas charmé; et semblablement non-plus les gens durs. Mais les gens tels sont d'une part bienveillants les-uns-pour-les-autres. [bien] (car ils se veulent les biens (du et se rencontrent pour les services); d'autre part ils ne sont pas beaucoup amis semble par le ne pas passer-le-jour-enni n'être charmés les-uns-des-autres. choses qui certes paraissent être particulièrement propres-à-l'amitié. D'ailleurs il n'est-pas-possible

d'être ami à beaucoup selon l'amitié parfaite. ένδέχεται, ώσπερ οὐδὲ ἐρᾶν πολλῶν ἄμα· ἔοικεν γὰρ ὑπερδολῆ, τὸ τοιοῦτον δὲ πρὸς ἕνα πέφυκε γίνεσθαι, πολλοὺς δ' ἄμα τῷ αὐτῷ ἀρέσκειν σφόδρα οὐ ῥάδιον, ἴσως δ' οὐδ' ἀγαθοὺς εἶναι. Δεῖ δὲ καὶ ἐμπειρίαν λαδεῖν καὶ ἐν συνηθεία γενέσθαι, δ παγχάλεπον. Διὰ τὸ χρήσιμον δὲ καὶ τὸ ἡδὺ πολλοὺς¹ ἀρέσκειν ἐνδέχεται πολλοὶ γὰρ οἱ τοιοῦτοι, καὶ ἐν ὀλίγω γρόνω αἱ ὑπηρεσίαι.

Τούτων δὲ μᾶλλον ἔοικεν φιλία ἡ διὰ τὸ ἡδύ, ὅταν ταὐτὰ ὑπ' ἀμφοῖν γίνηται καὶ χαίρωσιν ἀλλήλοις ἡ τοῖς αὐτοῖς, οἰαι τῶν νέων εἰσὶν αὶ φιλίαι. Μᾶλλον γὰρ ἐν ταύταις τὸ ἐλευθέριον ἡ δὲ διὰ τὸ χρήσιμον ἀγοραίων.

Καὶ οἱ μακάριοι δὲ χρησίμων μὲν οὐδὲν δέονται, ἡδέων δέ. Συζῆν μὲν γὰρ βούλονταί τισιν, τὸ δὲ λυπηρὸν ὀλίγον μὲν χρόνον φέρουσιν, συνεχῶς δ' οὐδεὶς ἄν

tié parfaite, non plus que d'être amoureux de beaucoup de personnes en même temps; [car une telle amitié] ressemble à un excès. Elle ne peut exister qu'à l'égard d'une seule personne. Il est difficile que beaucoup de gens plaisent à un haut degré en même temps à la même personne, et même peut-être qu'il y ait beaucoup d'hommes vertueux. Il faut en outre s'être vus à l'épreuve et avoir entretenu des relations habituelles, ce qui a lieu fort difficilement [entre plusieurs]. Mais il est possible que beaucoup de gens plaisent en même temps en vue de l'utile et de l'agréable :il s'en rencontre souvent, et il faut d'ailleurs peu de temps pour rendre ces genres de services.

De ces deux sortes de liaisons c'est celle qui est fondée sur l'agréable qui ressemble le plus à l'amitié, quand il y a réciprocité de part et d'autre et qu'on a du goût l'un pour l'autre ou les mêmes goûts, comme on le voit dans les liaisons des jeunes gens. Ces sortes d'amitiés ont davantage le caractère de la générosité, tandis que l'amitié fondée sur l'utilité a quelque chose de mercantile.

Quant aux gens qui vivent dans la prospérité, il ne leur faut pas des gens utiles, mais des gens agréables. Ils aiment bien à vivre avec quelques personnes, mais ils ne supportent pas longtemps la peine, et du reste personne ne supporterait con-

ώσπερ οὐδὲ ἐρᾶν πολλῶν ἄμα. ἔοιχεν γὰρ ὑπερδολη, τὸ δὲ τοιοῦτον πέφυχε γίνεσθαι πρὸς ένα, ού δὲ ράδιον πολλούς άμα άρέσχειν σφόδρα τῷ αὐτῷ, ζσως δὲ οὐδὲ ἀγαθούς είναι. Δεῖ δὲ καὶ λαβεῖν έμπειρίαν καὶ γενέσθαι ἐν συνηθεία, ο παγγάλεπον. Ένδέχεται δὲ πολλούς ἀρέσχειν διά τὸ χρήσιμον καὶ τὸ ἡδύ. οί γάρ τοιούτοι πολλοί, καὶ αἱ ὑπηρεσίαι έν δλέγω χρόνω. Τούτων δὲ ήδια το ήδύ

Τούτων δὲ ή διὰ τὸ ήδὺ ἐοιχεν μᾶλλον φιλία, ὅταν τὰ αὐτὰ γίνηται ὑπὸ ἀμφοῖν, καὶ χαίρωσιν ἀλλήλοις ἢ τοῖς αὐτοῖς, οἰαί εἰσιν αἱ φιλίαι τῶν νέων. Τὸ γὰρ ἐλευθέριον μᾶλλον ἐν ταύταις, ἡ δὲ διὰ τὸ χρήσιμον ἀγοραίων.

Καὶ οἱ μαχάριοι δὲ δέονται μὲν οὐδὲν χρησίμων ἡδέων δέ. Βούλονται μὲν γὰρ συζῆν τισι, φέρουσι δὲ τὸ λυπηρὸν ὀλίγον μὲν χρόνον, οὐδεὶς δὲ

comme non-plus d'aimer beaucoup à-la-fois; [un excès, car une telle amitié ressemble à or la chose telle (une telle amitié) est-faite-naturellement pour exister à l'égard d'un seul, et il n'est pas facile beaucoup en-même-temps plaire fortement au même, et peut-être ni beaucoup de bons être. D'ailleurs il faut [l'autre et avoir pris expérience l'un de et avoir été en relation-habituelle. ce qui est très-difficile. D'autre part il est-possible beaucoup plaire à cause de l'utile et de l'agréable; car les gens tels sont nombreux et les services se rendent en peu de temps

Or de ces amitiés
celle à cause de l'agréable
paraît davantage amitié,
lorsque les mêmes procedes
viennent de tous-deux, [l'autre
et qu'ils sont charmés l'un-deou des mêmes objets,
telles que sont
les amitiés des jeunes-gens.
Car la générosité
se trouve davantage dans celles-là,
mais l'amitié à cause de l'utile
est le propre de marchands.

Et les heureux d'ailleurs n'ont-besoin d'une part en rien de choses utiles, mais d'agréables, Car d'une part ils veulent vivre-avec quelques personnes, d'autre part ils supportent la peu de temps à la vérité, [peine d'ailleurs personne

ύπομείναι, οὐδ' αὐτὸ τὸ ἀγαθόν, εἰ λυπηρὸν αὐτῷ εἴη διὸ τοὺς φίλους ἡδεῖς ζητοῦσιν. Δεῖ δ' ἴσως καὶ ἀγαθούς <καθ' ἐαυτοὺς > τοιούτους ὄντας, καὶ ἔτι αὐτοῖς οὕτω γὰρ ὑπάρξει αὐτοῖς ὅσα δεῖ τοῖς φίλοις.

ΗΘΙΚΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ Θ.

Οἱ δ' ἐν ταῖς ἐξουσίαις διηρημένοις φαίνονται χρήσθαι τοῖς φίλοις · ἄλλοι γὰρ αὐτοῖς εἰσι χρήσιμοι καὶ ἔτεροι ἡδεῖς, ἄμφω δ' οἱ αὐτοὶ οὐ πάνυ · οὕτε γὰρ ἡδεῖς μετ' ἀρετῆς ζητοῦσιν οὕτε χρησίμους εἰς τὰ καλά, ἀλλὰ τοὺς μὲν εὐτραπέλους τοῦ ἡδέος ἐφιέμενοι, τοὺς δὲ δεινοὺς πρᾶζαι τὸ ἐπιταχθέν · ταῦτα δ' οὐ πάνυ γίνεται ἐν τῷ αὐτῷ. Ἡδὺς δὲ καὶ χρήσιμος ἄμα εἴρηται ὅτι ὁ σπουδαῖος · ἀλλ' ὑπερέχοντι οὐ γίνεται ὁ τοιοῦτος φίλος, ἀν μὴ καὶ τῷ ἀρετῷ ὑπερέχηται · εἰ δὲ μή, οὐκ

stamment le bien lui-même, s'il lui causait de la peine. Aussi recherchent-ils l'agrément dans l'amitié. Peut-être doivent-ils en recherchant des amis agréables, les rechercher aussi bons, et en outre bons pour eux; car ils réunissent ainsi toutes les conditions de l'amitié.

Les hommes qui sont au pouvoir paraissent avoir deux sortes d'amis; les uns leur sont utiles, les autres agréables, mais les mêmes ne le sont guère à la fois [pour eux]; car ils ne recherchent ni ceux qui sont en même temps agréables et vertueux, ni ceux qui sont utiles pour les belles actions; mais, en vue de l'agréable, ils veulent des gens enjoués; [en vue de l'utile,] ils veulent des gens capables de bien exécuter ce qu'on leur commarde; et le même homme réunit rarement ces qualités. Nous avons dit que l'homme vertueux est à la fois agréable et utile; mais l'homme vertueux ne se lie pas d'amitié avec celui qui lui est supérieur, à moins qu'il ne soit aussi surpassé en vertu; sinon, il n'est pas son égal, parce que son infériorité n'est pas compensée par une supériorité proportionnelle de son côté.

ύπομείναι ἄν συνεχῶς οὐδὲ τὸ ἀγαθὸν αὐτό, εἶ εἴη λυπηρὸν αὐτῷ. διὸ ζητοῦσιν τοὺς φίλους ἡδεῖς. Δεῖ δὲ ἴσως καὶ ἀγαθοὺς κατὰ ἔαυτοὺς ὄντας τοιούτους, καὶ ἔτι αὐτοῖς τοῦς ἀρὰ δεῖ τοῖς φίλοῖς.

Οῖ δὲ Τοῖς φίλοῖς.

36 3O έν ταῖς έξουσίαις φαίνονται χρησθαι τοίς φίλοις διηρημένοις. άλλοι γάρ είσι χρήσιμοι αὐτοῖς καὶ ἔτεροι ήδεῖς, οί δὲ αὐτοὶ οὐ πάνυ άμφω. ούτε γάρ ζητοῦσι ήδεῖς μετά άρετῆς ούτε χρησίμους είς τὰ καλά, άλλὰ μὲν ἐφιέμενοι τοῦ ἡδέος τούς εύτραπέλους. τούς δε δεινούς πράξαι τὸ ἐπιταγθέν\* ταῦτα δὲ οὐ γίνεται πάνυ έν τῷ αὐτῷ. Είρηται δὲ ότι ό σπουδαΐος ηδύς άμα και χρήσιμος. ό δὲ τοιοῦτος ού γίνεται φίλος ύπερέχοντι, αν μήκαι ύπερέχηται τη άρετη. εὶ δὲ μή, ύπερεχόμενος ούκ ἐσάζει άνάλογον.

ne supporterait continuellement, pas-même le bien même, s'il était pénible pour lui; c'est pourquoi ils recherchent les amis agréables. Et peut-être faut-il rechercher aussi les bons en euxétant tels (agréables), et en-outre bons pour eux; car de-cette-façon sera à eux tout ce qu'il faut être aux amis. D'autre part ceux étant dans les charges paraissent user d'amis distincts (de deux sortes); car les uns sont

utiles à eux et d'autres agréables. mais les mêmes ne sont guère tous-deux (utiles et agréables) car ni ils ne recherchent des gens agréables avec vertu (et vertueux). ni des gens utiles pour les belles actions mais d'une part désirant l'agréable ils recherchent les gens enjoués, d'autre part les gens habiles à exécuter l'ordre prescrit; or ces qualités n'existent guère dans le même homme. D'autre part il a été dit que l'homme vertueux est à-la-fois agréable et utile: mais l'homme tel ne devient pas ami à celui qui le surpasse, s'il n'est aussi surpassé par la vertu; étant surpassé il n'est-pas-égal proportionnellement.

ισάζει ἀνάλογον ὑπερεχόμενος. Οὐ πάνυ δ' εἰώθασιν τοιοῦτοι γίνεσθαι.

Είσὶ δ' οὖν αἱ εἰρημέναι φιλίαι ἐν ἰσότητι τὰ γὰρ αὐτὰ γίνεται ἀπ' ἀμφοῖν καὶ βούλονται ἀλλήλοις, ἢ ἔτερον ἀνθ' ἐτέρου ἀντικαταλλάττονται οἰον ἡδονὴν ἀντ' ἀφελείας. "Οτι δ' ἡττον εἰσὶν αὐται φιλίαι καὶ μένουμοιότητα ταὐτοῦ¹ εἶναί τε καὶ οὐκ εἶναι φιλίαι καθ' ὁμοιότητα γὰρ τῆς κατ' ἀρετὴν φαίνονται φιλίαι(ἡ μὲν γὰρ τὸ ἡδύ ἔχει, ἡ δὲ τὸ χρήσιμον, ταῦτα δ' ὑπάρχει κάκείνη), τῷ δὲ τὴν μὲν ἀδιάβλητον καὶ μόνιμον εἶναι, ταῦτας δὲ ταχέως μεταπίπτειν ἄλλοις τε διαφέρειν πολλοῖς, οὐ φαίνονται φιλίαι, δι' ἀνομοιότητα ἐκείνης.

VII. "Ετερον δ' έστὶ φιλίας εἶδος τὸ καθ' ὑπεροχήν, οἶον πατρὶ πρὸς υἰὸν καὶ ὅλως πρεσθυτέρω πρὸς νεώτε-

Mais il est bien rare de rencontrer la supériorité en vertu jointe aux autres.

Les deux sortes d'amitiés dont nous venons de parler sont fondées sur l'égalité; car il y a réciprocité de la même espèce de services, et ils se veulent [le même bien], ou bien ils échangent un avantage contre un autre, par exemple le plaisir contre l'utile. Mais, comme nous l'avons dit, ces sortes de liaisons ont moins le caractère de l'amitié et sont moins durables. En outre, il semble que, par suite de leur ressemblance et de leur différence avec la même espèce d'amitié [celle qui est fondée sur la vertul, elles sont et ne sont pas des amitiés. En tant qu'elles ressemblent à l'amitié fondée sur la vertu, elles paraissent être des amitiés; car l'une a l'agréable, l'autre a l'utile, et les deux se rencontrent dans l'amitié parfaite. Mais en tant que l'amitié fondée sur la vertu est à l'abri de la calomnie et durable, tandis que les deux autres espèces d'amitiés changent promptement, sans compter beaucoup d'autres différences, elles ne paraissent pas être des amitiés, parce qu'elles ne ressemblent pas à l'amitié fondée sur la vertu.

VII. Il est une autre sorte d'amitié, celle qui unit le supérieur à l'inférieur, comme les pères aux fils, et en général le plus âgé

Οὐ δὲ πάνυ εἴωθασιν είναι τοιούτοι. Αίδε ούν φιλίαι εἰρημέναι είσὶν ἐν ἰσότητι. τὰ γὰρ ἀυτὰ γίνεται ἀπὸ ἀμφοῖν καὶ βούλονται άλλήλοις, η άντικαταλλάττονται ετερον άντι έτέρου οξον ηδονήν αντί ώφελείας. Είρηται δέ ότι αδταί είσιν ήττον φιλίαι, καὶ μένουσιν. Δοχούσι δὲ καὶ διὰ όμοιότητα καὶ ἀνομοιότητα τοῦ αὐτοῦ είναί τε καὶ ούκ είναι φιλίαι. κατά γάρ όμοιότητα τῆς κατὰ ἀρετὴν φαίνονται φιλίαι (ή μεν γάρ έχει τὸ ἡδύ, ή δὲ τὸ χρήσιμον, ταῦτα δὲ ὑπάργει καὶ ἐκείνη), τῷ δὲ τὴν μὲν είναι αδιάδλητον καὶ μόνιμον, ταῦτας δὲ μεταπίπτειν ταχέως διαφέρειν τε πολλοῖς ἄλλοις, ού φαίνονται φιλίαι, διὰ ἀνομοιότητα ἐχείνης.

VII. "Εστι δὲ ἔτερον εἶδος φιλίας τὸ κατὰ ὑπεροχήν, οἶον πατρὶ πρὸς υίὸν καὶ ὅλως πρεσδυτέρῳ πρὸς γεώτερον, Or les gens en charge, n'ont guère [coutume tels (supérieurs en vertu). Or donc les amitiés mentionnées sont dans l'égalité; car les mêmes services viennent de tous-deux et ils veulent la même chose l'un-pour-l'autre, ou ils échangent une chose contre une autre, comme plaisir contre utilité. D'autre part il a été dit que ces amitiés sont moins des amitiés et durent moins. Or elles paraissent et par ressemblance et par différence avec la même chose et être et n'être pas des amitiés; car par ressemblance avec l'amitié selon la vertu elles paraissent être des amitiés (car l'une a l'agréable, l'autre l'utile, or ces avantages appartiennent aussi à celle-là), mais par le celle-ci être sourde-à-la-calomnie et durable, et celles-là changer promptement et différer par beaucoup d'autres points, elles ne paraissent pas être des amitiés, par différence avec elle (la pre-

VII. Or il est une autre sorte d'amitié celle par supériorité, comme au père pour le fils et généralement au plus âgé pour un plus jeune,

ρον, άνδρί τε πρός γυναϊκα καὶ παντὶ ἄργοντι πρός άργόμενον. Διαφέρουσιν δ' αύται καὶ άλλήλων · οὐ γὰρ ἡ αύτη γονεύσιν πρός τέχνα καὶ ἄρχουσι πρός άρχομένους, άλλ' ούδὲ πατρί πρὸς υίὸν καὶ υίῷ πρὸς πατέρα, οὐδ' άνδρὶ πρός γυναϊκα καὶ γυναικὶ πρός ἄνδρα. Έτέρα γὰρ έκάστω τούτων άρετη καὶ τὸ ἔργον, ἕτερα δὲ καὶ δι' ά φιλούσιν . έτεραι ούν και αι φιλήσεις και αι φιλίαι. Ταύτὰ μέν δη ούτε γίνεται έκατέρω παρά θατέρου ούτε δεῖ ζητεῖν. ὅταν δὲ γονεῦσι μὲν τέχνα ἀπονέμη ἃ δεῖ τοῖς γεννήσασιν, γονείς δε υίέσιν ά δεί τοίς τέχνοις, μόνιμος ή τῶν τοιούτων καὶ ἐπιεικής ἔσται φιλία. ἀνάλογον δ' έν πάσαις ταϊς καθ' ύπερογήν ούσαις φιλίαις καὶ τήν φίλησιν δεζ γίνεσθαι, οξον τον άμείνω μαλλον φιλεζοθαι ή φιλείν, και τον ώφελιμώτερον, και των άλλων έκαστον όμοίως. όταν γὰρ κατ' ἀξίαν ἡ φίλησις γίνηται,

au moins âgé, l'homme à la femme, et quiconque a autorité au subordonné. Ces amitiés diffèrent encore entre elles; elle n'est pas la même pour les parents à l'égard des enfants et pour ceux qui commandent à l'égard de ceux qui obéissent; et elle n'est pas non plus la même pour le père à l'égard du fils et le fils à l'égard du père, ni pour l'homme à l'égard de la femme et la femme à l'égard de l'homme. En chacune de ces situations la vertu estautre comme la tâche, autres aussi sont les motifs pour lesquels on aime; par conséquent autres aussi sont les attachements et les amitiés. Il en résulte que chacun n'a pas les mêmes devoirs à attendre de l'autre, ni à réclamer; mais quand les enfants rendent aux parents ce qui leur est dû, et réciproquement les parents, ce qui est dû aux enfants, l'amitié dans ces conditions est durable et irréprochable. Or, dans toutes les amitiés où il y a supériorité d'un côté, il faut que l'attachement soit proportionnel: par exemple, que celui qui est le meilleur soit plus aimé qu'il n'aime, de même celui qui est le plus utile, et semblablement chacun de ceux qui ont les autres espèces de supériorités. Car, quand l'attachement [de l'un] est

άνδρί τε πρός γυναϊκα καὶ παντὶ ἄρχοντι πρός άρχόμενον. Αύται δὲ καὶ διαφέρουσιν αλλήλων. η γάρ αὐτή ού γονεύσεν πρός τέκνα καὶ ἄρχουσι πρός άρχομένους, άλλα οδδέ πατρί πρός υξόν οὐδὲ υίῷ πρὸς πάτέρα, ούδε άνδρι πρός γυναϊκα καί γυναικί πρός άνδρα. Έκαστω γάρ τούτων έτέρα άρετή καί τὸ ἔργον, έτερα δὲ καὶ διά & φιλούσιν. έτέραι οὖν καὶ αί φιλήσεις καὶ φιλίαι. Ούτε μέν δή τὰ αὐτὰ γίνεται έχατέρω παρὰ τοῦ ἐτέρου, ούτε δεῖ ζητεῖν' όταν δὲ τέχνα απονέμη μέν γονεύσιν τοίς γεννήσασιν, γονείς δε υίέσιν ά δεῖ τοῖς τέχνοις, ή φιλία τῶν τοιούτων έσται μόνιμος καὶ ἐπιεικής. Δεῖ δὲ έν πάσαις ταῖς φιλίαις ούσαις κατά ύπερογήν χαὶ τὴν φίλησιν εἶναι ανάλογον, οίον τὸν ἀμείνω φιλείσθαι μάλλον ή φιλείν. καὶ τὸν ὡφελιμώτερον. όταν γάρ ή φίλησις

et à l'homme pour la femme et à tout homme commandant pour l'homme commandé. Et celles-ci encore diffèrent les-unes-des-autres: car la même amitié Ifants n'est pas aux parents pour les enet à ceux qui commandent pour ceux qui sont commandés, mais non-plus au père pour le fils ni au fils pour le père, ni à l'homme pour la femme et à la femme pour l'homme. Car à chacun de ceux-ci autre est le mérite et autre la tâche, et autres sont aussi [ment; les motifs pour lesquels ils aiautres donc également sont les attachements et les amitiés. Ni d'une part donc les mêmes devoirs ne sont à chacun des deux de la part de l'autre, ni il ne faut chercher les mêmes; d'autre part lorsque les enfants rendent d'un côté à leurs parents ce qu'il faut rendre à ceux qui les ont enfantés, d'un autre côté les parents aux fils ce qu'il faut rendre aux enfants, l'amitié de telles personnes, sera durable et convenable. D'autre part il faut dans toutes les amities existant par supériorité l'attachement aussi être proportionnel, comme celui qui est le meilleur être aimé plus qu'aimer, ainsi que le plus utile, [autres; καὶ ὁμοίως ἕκαστον τῶν ἄλλων et semblablement chacun des car lorsque l'attachement

τότε γίνεταί πως ἰσότης, δ δὴ τῆς φιλίας εἶναι δοχεῖ. Οὐχ ὁμοίως δὲ τὸ ἴσον ἔν τε τοῖς δικαίοις καὶ ἐν τῆ φιλία φαίνεται ἔχειν · ἔστιν γὰρ ἐν μὲν τοῖς δικαίοις ἴσον πρώτως τὸ κατ' ἀξίαν, τὸ δὲ κατὰ ποσὸν δευτέρως, ἐν ἀξίαν δευτέρως. Δῆλον δ', ἐὰν πολὺ διάστημα γένηται ἀρετῆς, ἢ κακίας ἢ εὐπορίας ἢ τινος ἄλλου · οὐ γὰρ ἔτι φίλοι εἰσίν, ἀλλ' οὐδ' ἀξιοῦσιν. Ἐμφανέστατον δὲ τοῦτο ἐπὶ τῶν θεῶν · πλεῖστον γὰρ οὐτοι πᾶσι τοῖς ἀγαθοῖς ὑπερέχουσιν. Δῆλον δὲ καὶ ἐπὶ τῶν βασιλέων · οὐδὲ γὰρ τοῦτοις ἀξιοῦσιν εἶναι φίλοι οἱ πολὺ καταδεέστεροι, οὐδὲ τοῖς ἀρίστοις ἢ σοφωτάτοις οἱ μηδενὸς ἄξιοι. 'Ακριδὴς μὲν οὖν ἐν τοῖς τοιούτοις οὐκ ἔστιν ὁρισμός, ἕως τίνος

en proportion de la supériorité [de l'autre], il s'établit alors une sorte d'égalité: ce qui paraît être de l'essence de l'amitié.

L'égalité ne paraît pas être la même en matière de justice et en amitié. En effet, en matière de justice, l'égalité proportionnelle vient jen premier lieu, l'égalité quantitative, en second lieu; mais en amitié l'égalité quantitative est au premier rang, l'égalité proportionnelle au second. C'est évident, quand il y a une grande distance entre les hommes, en vertu, en vice, en richesse, ou en toute autre chose, ils ne sont plus amis, et même ils n'y prétendent pas. C'est très manifeste à l'égard des dieux; car ils ont la plus grande supériorité en avantages de toute espèce. C'est évident aussi à l'égard des rois; car ceux qui sont d'une condition très inférieure ne prétendent pas non plus à être leurs amis, comme ceux qui n'ont aucune valeur ne prétendent pas non plus à être amis de ceux qui sont d'une vertu éminente ou d'un mérite supérieur. On ne peut donc marquer avec précision jusqu'à quelle limite l'amitié

γίνηται κατά άξίαν, τότε γίνεταί πως ισότης, ο δή δοχεί είναι της φιλίας. Τό δὲ ἴσον ού φαίνεται έχειν όμοίως έν τε τοῖς διχαίοις καὶ ἐν τῆ φιλία. έν γὰρ μέν τοῖς δικαίοις έστιν πρώτως ίσον τὸ κατὰ ἀξίαν, δευτέρως δὲ τὸ κατὰ ποσόν, έν δὲ τῆ φιλία τὸ μὲν κατὰ ποσὸν πρώτως, τὸ δὲ κατὰ ἀξίαν δευτέρως. Δηλον δέ, έὰν πολύ διάστημα άρετῆς ή κακίας ή εὐπορίας ή τινος άλλου γίνηται. ού γάρ εἰσιν ἔτι φίλοι, άλλα οὐδὲ άξιοῦσιν. Τούτο δὲ ἐμφανέστατον έπὶ τῶν θεῶν. ούτοι γὰρ ὑπερέχουσ. πλεῖστον πάσι τοῖς άγαθοῖς. Δηλον δέ χαὶ έπὶ τῶν βασιλέων. ούδε γάρ οί καταδεέστεροι πολύ άξιούσιν είναι φίλοι τούτοις, ούδε οί άξιοι μηδενός τοίς αρίστοις καλ σοφωτάτοις. Ορισμός μέν ούν άχριβής ούχ ἔστιν ἐν τοῖς τοιούτοις έως τινος [οί] φίλοι"

existe selon le mérite, alors existe en-quelque-sorte ce qui certes paraît être le caractère de l'amitié. Or l'égalité ne paraît pas être semblablement et dans les choses justes et dans l'amitié; car d'une part dans les choses est au-premier-rang l'égalité celle selon le mérite, et au-second-rang celle selon la quantité. d'autre part dans l'amitié celle certes selon la quantité est au-premier-rang, et celle selon le mérite au-second-rang. Or cela est évident, une grande différence de mérite ou de vice ou de richesse ou de quelque autre chose existe; car ils ne sont plus amis, mais ils ne prétendent pas-même Or cela est très-manifeste [l'être. à propos des dieux; car ceux-ci l'emportent de beaucoup par tous les biens. Et évident aussi, à propos des rois; car ni ceux inférieurs de beaucoup ne prétendent être amis à eux. ni ceux n'étant dignes d'aucune estime aux meilleurs et aux plus habiles. Donc délimitation exacte n'est pas dans de tels cas, jusqu'à quel point on est ami;

[οί] φίλοι 1. πολλών γάρ ἀφαιρουμένων έτι μένει 2, πολύ δέ γωρισθέντος 3, οξον τοῦ θεοῦ, οὐκέτι.

"Οθεν καὶ ἀπορεῖται<sup>4</sup>, μή ποτ' οὐ βούλονται οἱ φίλοι τοῖς φίλοις τὰ μέγιστα τῶν ἀγαθῶν, οἶον θεούς είναι · ού γάρ έτι φίλοι έσονται αύτοῖς, οὐδὲ δη άγαθά · οί γάρ φίλοι άγαθά. Εί δη καλώς εξρηται ότι δ φίλος τῷ φίλω βούλεται τάγαθὰ έχείνου ένεκα, μένειν ἄν δέοι

οξός ποτ' έστιν έχεινος. άνθρώπω δε όντι βουλήσεται τά μέγιστα άγαθά. Ίσως δ' οὐ πάντα · αύτῷ γὰρ μάλισθ'

έχαστος βούλεται τάγαθά.

VIII. Οι πολλοί δε δοχούσιν διά φιλοτιμίαν βούλεσθαι φιλεϊσθαι μάλλον ή φιλεϊν (διό φιλοχόλαχες οί πολλοί · ύπερεγόμενος γὰρ φίλος ὁ κόλαξ, ἢ προσποιεῖται τοιούτος <είναι > και μάλλον φιλεῖν ἢ φιλεῖσθαι). το δέ φιλεῖσθαι έγγύς εἶναι δοχεῖ τοῦ τιμᾶσθαι, οὖ δή οἱ πολ-

subsiste dans ces conditions; car, quand on a beaucoup retranché [de ce qui rapproche], elle subsiste encore; mais quand la distance est grande, comme à l'égard de la divinité, il n'y a

plus d'amitié.

Aussi met-on en question si les amis doivent désirer pour leurs amis les plus grands de tous les biens, comme d'être dieux; car dès lors ils ne seront plus pour eux des amis, ni par conséquent des biens, puisque les amis sont des biens. Si donc on a raison de dire qu'un ami veut du bien à son ami pour luimême, cet ami devrait rester ce qu'il est; s'il est homme, on désirera pour lui les plus grands des biens [que comporte la condition humaine], mais peut-être pas tous; car chacun veut le bien avant tout pour soi-même.

VIII. Il semble que la plupart des hommes, par amour de la considération, désirent être aimés plutôt que d'aimer; et c'est pourquoi ils aiment les flatteurs; car le flatteur aime qui lui est supérieur, ou du moins il en fait semblant et d'aimer plutôt que d'être aimé. L'amitié qu'on inspire ressemble de près à la considération, dont la plupart des hommes sont avides.

πολλών γάρ ασαιρουμένων ἔτι μένει, χωρισθέντος δὲ πολύ, οξον τοῦ θεοῦ. οδκέτι.

"Οθεν καὶ ἀπορεῖται μή ποτε οί φίλοι ού βούλονται τοίς φίλοις τὰ μέγιστα τῶν ἀγαθῶν, οξον εξναι θεούς. ού γάρ ἔσονται ἔτι φίλοι αύτοῖς. οὐδὲ δή ἀγαθά. οί γὰρ φίλοι ἀγαθά. Εί δή εξρηται καλώς ότι ὁ φίλος βούλεται τὰ ἀγαθὰ φίλω ένεκα έκείνου, δέοι αν μένειν οίος ἐχεῖνός ἐστί ποτε\* βουλήσεται δὲ τὰ μέγιστα ἀγαθὰ όντι ανθρώπω. Ίσως δὲ οὐ πάντα: έκαστος γάρ βούλεται τὰ ἀγαθὰ car chacun désire les biens μάλιστα αύτω.

VIII. Οἱ πολλοὶ δὲ διὰ φιλοτιμίαν βούλεσθαι φιλείσθαι μαλλον ή σιλείν (διὸ οί πολλοὶ φιλοχόλαχες. δ γάρ κόλαξ φίλος ύπερεχόμενος, η προσπαιείται είναι τοιούτος καὶ φιλείν μαλλον ή φιλείσθαι). τοῦ τιμᾶσθαι, οδ δή οί πολλοὶ ἐφίενται.

car beaucoup de choses étant retranchées [ami, celui qui est dépassé reste encore d'autre part celui qui dépasse beaucoup, [étant séparé comme la divinité, celui qui est surpassé n'est plus

D'où aussi il est mis en-doute est-ce-que-par-hasard les amis ne désirent pas pour leurs amis les plus grands des biens, comme d'être dieux; car ils ne seront plus amis pour eux, ni donc des biens; car les amis sont des biens. Si donc il a été dit justement. que l'ami desire les biens (du bien) pour à cause de celui-là. il faudrait l'ami rester tel qu'il est une fois; or il désirera les plus grands biens pour lui étant homme. Mais peut-être pas tous les biens; surtout pour lui-même.

VIII. D'un autre côté la plupart par amour-de-la-considération vouloir être aimés plutôt qu'aimer (c'est pourquoi la plupart sont aimant-les-flatteurs; car le flatteur est un ami surpassé (d'un rang inféou feint d'être tel et d'aimer plutôt que d'être aimé); το δε φιλείσθαι δοκεί είναι εγγύς or le être aimé paraît être proche du être honoré, ce que certes la plupart désirent.

λοὶ ἐφίενται. Οὐ δι' αὐτὸ ' δ' ἐοίκασιν αἰρεῖσθαι τὴν τιμήν, ἀλλὰ κατὰ συμδεδηκός. Χαίρουσι γὰρ οἱ μὲν πολλοὶ ὑπὸ τῶν ἐν ταῖς ἐξουσίαις τιμώμενοι διὰ τὴν ἐλπίδα (οἴονται γὰρ τεύξεσθαι παρ' αὐτῶν, ἄν του δέωνται· ὡς δὴ σημείφ τῆς εὐπαθείας χαίρουσιν τῆ τιμῆ) οἱ δ' ὑπὸ τῶν ἐπιεικῶν καὶ εἰδότων ὀρεγόμενοι τιμῆς, βεδαιῶσαι τὴν οἰκείαν δόξαν ἐφίενται περὶ αὐτῶν. Χαίρουσιν δὴ ὅτι εἰσὶν ἀγαθοί, πιστεύοντες τῆ τῶν λεγόντων κρίσει. Τῷ φιλεῖσθαι δὲ καθ' αὐτὸ χαίρουσιν. Διὸ δόξειεν ἄν κρεῖττον εἶναι τοῦ τιμᾶσθαι, καὶ ἡ φιλία καθ' αὐτὴν αἰρετὴ εἶναι.

Δοχεῖ δ' ἐν τῷ φιλεῖν μᾶλλον ἢ ἐν τῷ φιλεῖσθαι εἶναι. Σημεῖον δ' αἱ μητέρες τῷ φιλεῖν χαίρουσαι· ἔνιαι γὰρ διδόασι τὰ ἐαυτῶν τρέφεσθαι, καὶ φιλοῦσι μὲν εἰδυῖαι, ἀντιφιλεῖσθαι δ' οὐ ζητοῦσιν, ἐὰν ἀμφότερα μὴ

Ils ne semblent pas tenir d'ailleurs à la considération pour ellemême, mais seulement par accident; car s'ils aiment à être considérés par ceux qui sont au pouvoir, c'est à cause de ce qu'ils en espèrent : ils pensent qu'ils en obtiendront ce dont ils ont besoin, et ainsi ils aiment la considération comme une promesse de bonheur. Quant à ceux qui désirent être considérés des honnêtes gens et de ceux qui s'y connaissent, ils aspirent à confirmer l'opinion qu'ils ont d'eux-mêmes. Ils sont flattés de se reconnaître pour des gens de bien, d'après le jugement de ceux qui le disent. Mais être aimé plaît par soimême. Aussi il semblerait qu'il vaille mieux être aimé plutôt que d'être considéré, et que l'amitié soit désirable par elle-même.

Il semble qu'elle consiste à aimer plutôt qu'à être aimé Ce qui en est l'indice, c'est que les mères se plaisent à aimer [leurs enfants]. Il en est qui les donnent à nourrir, et qui [se contentent] de savoir qu'elles aiment, sans chercher à être aimées à leur tour, si la réciprocité est

Ού δὲ ἐοίκασιν αίρεῖσθαι τὴν τιμὴν διὰ αύτό, άλλὰ κατὰ συμβεβηκός. Οί μεν γαρ πολλοί γαίρουσιν τιμώμενοι ύπὸ τῶν ἐν ταῖς ἐξουσίαις διὰ τὴν ἐλπίδα (οξονται γάρ τεύξεσθαι παρά αὐτῶν, αν δέωνταί του. χαίρουσιν δή דק דונות ώς σημείω εύπαθείας). οξ δέ δρεγόμενοι τιμής ύπὸ τῶν ἐπιειχῶν χαὶ εἰδότων, ἐφίενται βεδαιῶσαι την οίχείαν δόξαν περί αὐτῶν. Χαίρουσιν δή ὅτι είσιν αγαθοί, πιστεύοντες τῆ χρίσει τῶν λεγόντων. Χαίρουσιν δὲ τῶ φιλεῖσθαι κατά αύτὸ. Διὸ δόξειεν αν είναι χρείττον τοῦ τιμᾶσθαι, καὶ ἡ φιλία είναι αίρετὴ κατά αύτήν.

έν τῷ φιλεῖν
μᾶλλον ἢ ἐν τῷ φιλεῖσθαι,
Αἱ δὲ μητέρες σημεῖον
χαίρουσαι τῷ φιλεῖν
ἔνιαι γὰρ διδόασι
τὰ ἐαυτῶν
καὶ φιλοῦσι μὲν
εἰδοῖαι,
οὐ δὲ ζητοῦσιν
ἀντιφιλεῖσθαι,
εὰν ἀμφότερα

D'ailleurs ils ne semblent pas désirer la considération en soi, mais par accident. Car d'un côté la plupart se réjouissent étant considérés par les gens en places à cause de l'espérance (car ils croient devoir obtenir d'eux, s'ils ont-besoin de quelque chose; ils se réjouissent donc de la considération commed'un indice de jouissance); d'autre part ceux désirant de la considération de-la-part des gens honnêtes et sachant. aspirent à confirmer leur propre opinion sur eux-mêmes. Ils se réjouissent donc de ce que ils sont bons, s'en rapportant au jugement de ceux qui le disent. Mais on se réjouit du être aimé en soi (pour être aimé). [trait C'est pourquoi le être aimé paraîêtre meilleur que le être considéré, et l'amitié être désirable

Or l'amitié semble être dans le aimer plutôt que dans le être aimé. Et les mères en sont l'indice se réjouissant d'aimer; car quelques-unes donnent les enfants d'elles-mèmes pour être nourris, et aiment d'une part [ment), le sachant (sachant qu'elles aidautre part elles ne cherchent pas à être aimées-en-retour, si les deux choses

ένδέγηται, άλλ' ίκανὸν αὐταῖς ἔοικεν εἶναι ἐὰν ὁρῶσιν εὖ πράττοντας, καὶ αὐταὶ φιλοῦσιν αὐτοὺς κὰν ἐκεῖνοι μηδέν ὧν μητρί προσήκει ἀπονέμωσι διὰ τὴν ἄγνοιαν.

Μάλλον δέ της φιλίας ούσης έν τῷ φιλεῖν, καὶ τῶν φιλοφίλων έπαινουμένων, φίλων άρετή το φιλείν ἔοικεν, ώστ' έν οξς τοῦτο γίνεται κατ' άξίαν, οῦτοι μόνιμοι φίλοι καὶ ἡ τούτων φιλία. Οὕτω δ' αν καὶ οἱ ἄνισοι μάλιστ' εἶεν φίλοι · ἰσάζοιντο γὰρ ἄν. Ἡ δ' ἰσότης καὶ δμοιότης φιλότης, καὶ μάλιστα μέν ή τῶν κατ' ἀρετήν δμοιότης μόνιμοι γὰρ ὄντες καθ' αύτούς καὶ πρὸς ἀλλήλους μένουσιν, καὶ οὕτε δέονται φαύλων οὕθ' ὑπηρετοῦσι τοιαύτα, άλλ' ώς είπεῖν καὶ διακωλύουσιν · τῶν ἀγαθῶν γὰρ μήτ' αὐτούς άμαρτάνειν μήτε τοῖς φίλοις ἐπιτρέπειν. Οι δέ μογθηροί το μέν βέδαιον ούα έγουσιν · ούδέ

impossible; il semble qu'il leur suffise de les voir heureux, et elles les aiment à elles seules, quoique l'ignorance les empêche de rendre à une mère rien de ce qui lui est dû.

Puisque l'amitié consiste plutôt à aimer, et que l'on vante ceux qui aiment leurs amis, la vertu en amitié semble être d'aimer. En sorte que ceux qui aiment en proportion [de ce qu'ils doivent] sont des amis solides, et leur amitié est durable. Ainsi l'amitié pourrait se trouver à un haut degré dans l'inégalité, car l'égalité se rétablirait par là. Or l'amitié repose sur l'égalité et la ressemblance, surtout la ressemblance en vertu; car les gens de bien, constants par eux-mêmes, le restent aussi les uns envers les autres. Ils ne demandent rien de vil, ils ne rendent pas ce genre de services et même en quelque sorte ils empêchent leurs amis [de rien faire de tell. Car le propre des gens de bien est de ne pas faillir eux-mêmes et de ne pas le permettre à leurs amis. Les gens vicieux n'ont pas de fidélité, puisqu'ils ne demeurent pas

μή ἐνδέχηται, άλλὰ ἔοιχεν αὐταῖς εξναι ξχανόν έὰν ὁρῶσιν πράττοντας εὖ. Τής δὲ φιλίας ούσης

καὶ αὐταὶ φιλοῦσιν αὐτοὺς καὶ ἄν ἐκεῖνοι ἀπονέμωσι διά ἄγνοιαν, μηδέν ών προσήχει μητρί. μαλλον έν τῷ φιλεῖν, καὶ τῶν φιλοφίλων έπαινουμένων, τὸ φιλεῖν ἔοιχεν άρετη φίλων, ώστε ούτοι έν οίς τοῦτο γίνεται κωτά άξίαν, φίλοι μόνιμοι, καὶ η φιλία τούτων. Ούτω δὲ καὶ οἱ ἄνισοι είεν αν μάλιστα φίλοι. Ισάζοιντο γὰρ ἄν. Ή δὲ ἰσότης καὶ ὁμοιότης φιλότης, καὶ μάλιστα μὲν ή όμοιότης των κατά άρετήν όντες γάρ μόνιμοι κατά αύτούς μένουσιν και πρός άλλήλους, καὶ ούτε δέονται φαύλων ούτε ύπηρετούσι τοιαύτα, άλλά καὶ διακωλύουσιν ώς είπεῖν. των γάρ άγαθων μήτε άμαρτάνειν αὐτοὺς μήτε ἐπιτρέπειν τοῖς φίλοις. ι δέ μοχθηροί ούχ έχουσι μέν τὸ βέβαιον. ούδε γαρ διαμένουσιν

ne sont-pas-possibles, mais il paraît à elles être suffisant si elles les voient [tat). faisant bien leurs affaires (en bon et elles aiment eux même si ceux-ci ne rendent par ignorance, rien de ce qui appartient à une Or l'amitié étant plutôt dans le aimer, et ceux qui-aiment-leurs-amis étant loués, le aimer semble être vertu d'amis, de sorte que ceux dans lesquels cela a-lieu selon le mérite, sont des amis durables, et (ainsi que) l'amitié d'eux. Or de-cette-facon même les inégaux seraient très amis; car ils deviendraient-égaux. Or l'égalité et la ressemblance sont l'amitié, et surtout d'une part la ressemblance de ceux selon la vertu; car étant constants par eux-mêmes ils le restent aussi les-uns-pour-les-autres, et ni ils ne demandent de choses mauvaises [(mauvais). ni ils ne rendent-des-services tels mais même ils les empèchent pour ainsi dire: car c'est le propre des bons nide faillir eux-mêmes [faillir. ni de permettre à leurs amis de D'autre part les gens pervers n'ont pas certes la constance;

car ils ne restent pas-même

χρήσιμοι δὲ καὶ ἡδεῖς ἐπὶ πλεῖον διαμένουσιν · ἔως γὰρ νον γίνονται φίλοι, χαίροντες τἢ ἀλλήλων μοχθηρία. Οἰ

άν πορίζωσιν ήδονάς ή ώφελείας άλλήλοις.

Έξ ἐναντίων δὲ μάλιστα μὲν δοκεῖ ἡ διὰ τὸ χρήσιμον γίνεσθαι φιλία, οἰον πένης πλουσίφ, ἀμαθὴς εἰσότι· οὖ γὰρ τυγχάνει τις ἐνδεὴς ὤν, τούτου ἐφιέμενος ἀντιδωρεῖται ἄλλο. Ἐνταῦθα δ' ἄν τις ἕλκοι καὶ ἐραστὴν καὶ ἐρώμενον,καὶ καλὸν καὶ αἰσχρόν. Διὸ φαίνονται καὶ οἱ ἐρασταὶ γελοῖοι ἐνίοτε, ἀξιοῦντες φιλεῖσθαι ὡς φιλοῦσιν· ὁμοίως δὴ φιλητοὺς ὄντας ἴσως ἀξιωτέον,μηδὲν δὲ τοιοῦτον ἔχοντας γελοῖον. Ἱσως δὲ οὐδ' ἐφίεται τὸ ἐναντίον τοῦ ἐναντίου καθ' αὐτό, ἀλλὰ κατὰ συμβεδηκός, ἡ δ' ὄρεξις τοῦ μέσου ἐστίν· τοῦτο γὰρ ἀγαθόν, οἷον

même semblables à eux-mêmes; ils ne sont liés que pour peu de temps et par le plaisir qu'ils trouvent réciproquement dans leur corruption. Les amitiés fondées sur l'utile ou l'agrément sont plus durables; car elles durent tant qu'on se procure des plaisirs ou qu'on se rend service.

C'est surtout l'amitié fondée sur l'utilité qui paraît s'établir entre les contraires, comme entre le pauvre et le riche, l'i-gnorant et le savant; aspirant à obtenir ce qui manque, on donne autre chose en échange. On pourrait rapporter ici [la liaison] de l'amant avec la personne aimée, du beau avec le laid. Aussi les amoureux paraissent parfois ridicules, quand ils ont la prétention d'être aimés comme ils aiment. On en a peut-être le droit quand on est aussi aimable [que la personne aimée]; mais en dehors de ce cas, c'est ridicule. Peut-être d'ailleurs le contraire ne recherche-t-il pas son contraire en lui-même, mais par accident. La tendance [naturelle] est vers le milieu; car c'est le bien; ainsi il n'est pas bon pour l'humide

όμοιοι αύτοῖς. γίνονται δὲ φίλοι έπὶ δλίγον χρόνον χαίροντες τη μοχθηρία άλλήλων. Οί χρήσιμοι δὲ καὶ ἡδεῖς διαμένουσιν έπὶ πλεῖον. εως γάρ πορίζωσιν άν. άλλήλοις ήδονας η ώφελείας. Ή δὲ φιλία διά τὸ χρήσιμον δοχεί γίνεσθαι μάλιστα έξ ἐναντίων, οίον πένης πλουσίω, άμαθής είδότι. έφιέμενος γάρ τούτου ού τις τυγχάνει ών ενδεής, άντιδωρεϊται άλλο. Τὶς δὲ ἕλχοι ἄν ένταῦθα καὶ ἐραστὴν καὶ ἐρώμενον, καὶ καλὸν καὶ αἰσχρόν. Διὸ καὶ οἱ ἐρασταὶ φαίνονται ένίστε γελοίοι, άξιούντες φιλείσθαι ώς φιλούσιν. ίσως αξιωτέον όντας δή όμοίως φιλητούς. γελοῖον δέ έχοντας μηδέν τοιούτον. Ίσως δε τὸ έναντίον ούδὲ ἐφίεται τοῦ ἐναντίου κατά αυτό, άλλα κατά συμθεβηκός, ή δε δρεξις του μέσου ἐστίν. τούτο γάρ άγαθόν, οίον τω ύγρω,

semblables à eux-mêmes; mais ils deviennent amis pour peu de temps, se réjouissant de la perversité les-uns-des-autres. Mais les amis utiles et les amis agréables le restent pendant plus de temps; en effet tant qu'ils fournissent les-uns-aux-autres plaisirs ou avantages. D'autre part l'amitié existant à cause de l'utile paraît naître surtout de contraires. comme le pauvre est au riche, l'ignorant à celui qui sait; car aspirant à cela dont on se trouve étant manquant il (on) donne-en-échange autre chose. [paraître] Orquelqu'un tirerait (ferait comet l'amant et l'objet aimé, et le beau et le laid. C'est pourquei aussi les amants paraissent quelquefois ridicules, prétendant être aimés comme ils aiment; peut-être faut-il prétendre à cela étant certes (quand on est) également aimable, mais il est ridicule d'y prétendre quand on n'a rien de tel. Peut-être d'ailleurs le contraire ne recherche-t-il pas non-plus le contraire par lui-même, mais par accident,

et la tendance du (vers le) milieu

est-elle:

car c'est le bien,

comme pour l'humide,

τῷ ὑγρῷ οὐ ξηρῷ γενέσθαι, ἀλλ' ἐπὶ τὸ μέσον ἐλθεῖν, καὶ τῷ θερμῷ καὶ τοῖς ἄλλοις ὁμοίως.

ΙΧ. Ταῦτα μὲν οὖν ἀφείσθω (καὶ γάρ ἐστιν ἀλλοτριώτερα) · ἔοικεν δέ, καθάπερ ἐν ἀρχῷ εἴρηται περὶ ταὐτὰ καὶ ἐν τοῖς αὐτοῖς εἶναι ἡ τε φιλία καὶ τὸ δίκαιον. Ἐν ἀπάση γὰρ κοινωνία δοκεῖ τι δίκαιον εἶναι, καὶ φιλία δέ · προσαγορεύουσι γοῦν ὡς φίλους τοὺς σύμπλους καὶ τοὺς συστρατιώτας, ὁμοίως δὲ καὶ τοὺς ἐν ταῖς ἄλλαις κοινωνίαις. Καθ' ὅσον δὲ κοινωνοῦσιν, ἐπὶ τοσοῦτον ἔστι φιλία · καὶ γὰρ τὸ δίκαιον. Καὶ ἡ παροιμία « κοινὰ τὰ φίλων », ὀρθῶς · ἐν κοινωνία γὰρ ἡ φιλία. Ἔστιν δὲ ἀδελφοῖς μὲν καὶ ἐταίροις πάντα κοινά, τοῖς δ' ἄλλοις ἀφωρισμένα, καὶ τοῖς μὲν πλείω, τοῖς δὲ ἐλάττω · καὶ γὰρ τῶν φιλιῶν αὶ μὲν μᾶλλον, αὶ δ' ἡττον. Διαφέρει δὲ καὶ τὰ δίκαια · οὐ γὰρ ταὐτὰ

de devenir sec, mais d'en venir à l'état intermédiaire; de même pour le chaud et les autres qualités.

IX. Mais laissons de côté ces considérations qui sont trop étrangères à notre sujet. Il semble, comme il a été dit au commencement, que l'amitié et la justice se rapportent aux mêmes objets et se rencontrent dans les mêmes conditions. En toute communauté d'existence, il paraît y avoir une espèce de justice, et aussi de l'amitié. Ce qui est certain, c'est qu'on s'adresse à ceux avec qui l'on navigue ou l'on fait la guerre comme à des amis; il en est de même dans les autres circonstances où l'on vit ensemble. L'amitié s'y rencontre dans la mesure où la communauté se resserre; car il en est de même de la justice. Le proverbe « entre amis, tout est commun » est de toute justesse; car l'amitié est dans la communauté. Tout est commun entre frères et entre compagnons; il y a séparation pour les autres, plus ou moins grande suivant les cas; car les liaisons sont plus ou moins étroites. Il y a de même différentes espèces de justice; elle n'est pas la même entre parents et enfants,

οὐ γενέσθαι ξηρῷ, ἀλλὰ ἐλθεῖν ἐπὶ τὸ μέσον, καὶ ὁμοίως τῷ θερμῷ καὶ τοῖς ἄλλοις

ΙΧ. Ταύτα μέν ούν άφείσθω (καὶ γάρ ἐστιν αλλοτριώτερα). η δέ τεφιλία καὶ τὸ δίκαιον ἔοικεν είναι, καθάπερ εξρηται έν άρχη, περί τὰ αὐτὰ καὶ ἐν τοῖς αὐτοῖς. Έν άπάση γὰρ κοινωνία δοχεῖ εἶναί τι δίχαιον και φιλία δέ. προσαγορεύουσιν οὖν ώς φίλους τούς σύμπλους καὶ τοὺς συστρατιώτας, όμοίως δέ καὶ τοὺς έν ταῖς ἄλλαις κοινωνίαις. Φιλία δὲ ἐστὶν έπὶ τοσοῦτον κατὰ όσὸν χοινωνούσιν. καὶ γὰρ τὸ δίκαιον. Καὶ ή παροιμία « τὰ φίλων χοινά » opows. ή γάρ φιλία έν χοινωνία. Πάντα δέ ἐστιν κοινὰ άδελφοῖς μέν χαὶ έταίροις, τοις δὲ άλλοις ἀφωρισμένα, χαὶ πλείω τοῖς μέν, έλάττω τοῖς δέ. καὶ γὰρ τῶν φιλιῶν αί μέν μᾶλλον, αί δὲ ἦττον. Καὶ δὲ τὰ δίχαια διαφέρει. ού γάρ τὰ αὐτὰ

il n'est *pas bon* de devenir sec, mais de venir à l'intermédiaire, et semblablement pour le chaud et les autres *qualités*.

IX. Qued'une part donc ces consoient laissées [sidérations (et en effet-elles-sont plus étrangères); d'autre part et l'amitié et le juste semblent être. comme il a été dit au début. touchant les mêmes objets et dans les mêmes personnes. Car dans toute communauté paraît être quelque-chose de juste, ainsi que de l'amitié d'autre part: on adresse-la-parole donc comme à des amis. aux compagnons-de-navigation et aux compagnons-d'armes, et semblablement aussi à ceux dans les autres communautés. Or amitié est autant que (dans la mesure où) on vit-en-commun; car aussi le juste y est. Et le proverbe, « les biens des amis sont coma été dit justement; [muns » car l'amitié est dans la communauté. Or tout est commun pour les frères d'une part et les camarades, [est distinct, d'autre part pour les autres tout et plus pour les uns, moins pour les autres; car des amitiés les unes sont plus des amities les autres le sont moins. [aussi D'autre part les choses justes différent; Tiustes car non les mêmes choses ne sont

MORALE A NICOMAQUE. LIVRE VIII.

γονεῦσι πρὸς τέχνα, καὶ ἀδελφοῖς πρὸς ἀλλήλους, οὐδ΄ έταίροις καὶ πολίταις, ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων φιλιῶν.

Έτερα δη καὶ τὰ ἄδικα πρὸς ἐκάστους τούτων, καὶ αυξησιν λαμδάνει τῷ μᾶλλον πρὸς φίλους εἶναι, οἶον χρήματα ἀποστερῆσαι ἐταῖρον δεινότερον ἢ πολίτην, καὶ μὴ βοηθῆσαι ἀδελφῷ ἢ ὁθνείῳ, καὶ πατάζαι πατέρα ἢ ὁντινοῦν ἄλλον. Αυξεσθαι δὲ πέφυκεν ἄμα τῆ φιλία καὶ τὸ δίκαιον, ὡς ἐν τοῖς αὐτοῖς ὅντα καὶ ἐπὰσον διήκοντα.

Αί δὲ κοινωνίαι πάσαι μορίοις ἐοίκασιν τῆς πολιτικῆς. Συμπορεύονται γὰρ ἐπί τινι συμφέροντι, καὶ ποριζόμενοι τι τῶν εἰς τὸν βίον καὶ ἡ πολιτικὴ δὲ κοινωνά τοῦ συμφέροντος χάριν δοκεῖ καὶ ἐζ ἀρχῆς συνελθεῖν

entre frères, entre compagnons, entre concitoyens, non plus qu'entre ceux qui sont liés par les autres espèces d'amitiés.

Linjustice n'est pas non plus la même dans tous ces rapports, et elle devient plus grande à l'égard de ceux qui sont plus amis; ainsi enlever de l'argent est plus coupable envers un compagnon qu'envers un concitoyen, ne pas secourir est plus coupable envers un frère qu'envers un étranger, frapper est plus coupable envers un père qu'envers n'importe qui. La justice a plus de droit à mesure que l'amitié se resserre, parce qu'elle se rencontre dans les mêmes conditions et s'étend dans la même mesure.

Toutes les associations semblent être des parties de la société civile. En effet on se réunit en vue de quelque intérêt et pour se procurer quelqu'une des choses utiles à la vie; la société civile, elle aussi, paraît avoirété formée à l'origine et se mainteγονεῦσι πρὸς τέχνα, καὶ ἀδελφοῖς πρὸς ἀλλήλους, οὐδὲ ἐταίροις καὶ πολίταις, όμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἀλλῶν φιλιῶν.

"Επερα δὰ καὶ

"Ετερα δή χαὶ τὰ ἄδικα πρός ξκάστους τούτων, καὶ λαμβάνει αύξησιν τῷ είναι μάλλον πρός φίλους, σίον δεινότερον άποστερήσαι χρήματα η πολίτην, καὶ μη βοηθήσαι άδελφῶ η δθνείω, χαὶ πατάξαι πατέρα η όντινοῦν ἄλλον. Καὶ δὲ τὸ δίκαιον πέσυκεν αύξεσθαι άμα τη φιλία, ώς όντα έν τοῖς αὐτοῖς καὶ διήκοντα

Πάσαι δὲ αὶ κοινωνίαι ἐοίκασιν μορίοις τῆς πολιτικῆς. Συμπορεύονται γὰρ ἐπί τινι συμφέροντι, καὶ ποριζόμενοί τι τῶν εἰς τὸν βίον καὶ ἡ δὲ κοινωνία πολιτικὴ δοκεῖ

έπὶ ἴσον.

οοκει καὶ συνελθεῖν ἐξ ἀρχῆς καὶ διαμένειν pour les parents envers les enfants et aux frères à l'égard les-uns-des autres, ni-même aux camarades et aux citoyens, et semblablement aussi touchant les autres amitiés,

Autres donc aussi sont les injustices envers chacun de ceux-ci, et elles prennent de l'accroissement par le être (s'adresser) plus à des amis, comme il est plus affreux de dépouiller d'argent un camarade qu'un citoyen, et de ne pas secourir un frère qu'un étranger et de frapper son père que quelque autre. Et d'autre part la justice est disposée-naturellement à croître avec l'amitié. comme choses étant dans les mêmes personnes et s'étendant dans la même mesure.

D'autre part toutes
les communautés
ressemblent à des parties
de la communauté politique.
Car on marche-ensemble.
en vue de quelque avantage,
et cherchant-à-se-procurer
quelque-chose
de celles utiles à la vie;
et d'autre part la communauté
politique
semble
et s'être formée dès le principe
et subsister

καὶ διαμένειν. Τούτου γὰρ καὶ οἱ νομοθέται στοχάζονται, καὶ δίκκιόν φασιν εἶναι τὸ κοινῆ συμφέρον. Αἱ μὲν οὖν ἄλλαι κοινωνίαι κατὰ μέρη τοῦ συμφέροντος ἐφίενται, οἰον πλωτῆρες μὲν τοῦ κατὰ τὸν πλοῦν πρὸς ἐργασίαν χρημάτων ἤ τι τοιοῦτον, συστρατιῶται δὲ τοῦ κατὰ τὸν πόλεμον, εἴτε χρημάτων εἴτε νίκης ἢ πολεως ὀρεγόμενοι, ὁμοίως δὲ καὶ φυλέται καὶ δημόται ¹ ἔνιαι δὲ τῶν κοινωνιῶν δι' ἡδονὴν δοκοῦσι γίνεσθαι, θιασωτῶν καὶ ἐρανιστῶν αὐται γὰρ θυσίας ἔνεκα καὶ συνουσίας. Πᾶσι δ' αὐται ὑπὸ τὴν πολιτικὴν ἐοίκασιν εἶναι· οὐ γὰρ τοῦ παρόντος συμφέροντος ἡ πολιτικὴ ἐφίεται, ἀλλ' εἰς ἄπαντα τὸν βίον, θυσίας τε ποιοῦντες ² καὶ περὶ ταύτας συνόδους, τιμὰς ἀπονέμοντες τοῖς θεοῖς, καὶ αὐτοῖς ἀναπαύσεις πορίζοντες μεθ' ἡδονῆς. Αἱ γὰρ ἀρχαῖαι θυσίαι καὶ σύνοδοι φαίνονται

nir par l'intérêt. Les législateurs s'en préoccupent, et on dit vulgairement que ce qui est dans l'intérêt général est juste. Les autres associations tendent à l'intérêt sous quelque rapport particulier; ainsi ceux qui s'embarquent ont en vue l'intérêt résultant de la navigation, qui est de gagner de l'argent ou quelque chose de semblable, ceux qui s'associent pour combattre ont en vue l'intérêt qui résulte de la guerre, et veulent avoir de l'argent ou obtenir la victoire ou conquérir une ville; les membres d'une même tribu, les concitoyens d'un même dème [ont de même en vue un intérêt particulier]. Quelques associations semblent être formées en vue du plaisir, comme celles qui se réunissent pour célébrer des fètes ou faire des pique-niques; car on veut alors offrir des sacrifices et se trouver ensemble. Toutes ces associations paraissent subordonnées à la société civile. En effet, la société civile n'a pas en vue l'intérêt du moment, mais celui de toute la vie... les sacrifices et les réunions institués à cette occasion pour rendre hommage aux dieux et se procurer un délassement agréable. Il semble qu'autrefois les sacrifices et les réunions [dont ils étaient l'occasion] avaient lieu après la

γάριν τοῦ συμφέροντος. Οί γάρ νομοθέται χαὶ στοχάζονται τούτου χαί φασι τὸ συμφέρον χοινη είναι δίχαιον. Αί μέν οδν άλλαι χοινωνίαι ἐφίενται τοῦ συμφέροντος κατά μέρη, οίον πλωτήρες μέν κατά τὸν πλοῦν πρὸς ἐργασίαν χρημάτων ή τι τοιούτον, συστρατιώται δὲ τοῦ χατά τὸν πόλεμον, όρεγόμενοι είτε χρημάτων είτε νίχης η πόλεως, όμοίως δέ καί. συλέται και δημόται. ἔνιαι δὲ τῶν χοινωνιῶν δοχούσι γίνεσθαι διὰ ήδονήν, θιασωτών καὶ ἐρανιστῶν. αδται γάρ ένεκα θυσίας καὶ συνουσίας. Πασαι δὲ αύται ξοίχασιν είναι ύπο την πολιτιχήν ή γάρ πολιτική ἐφίεται ού τοῦ συμφέροντος παρόντος, άλλὰ εἰς ἄπαντα τὸν βίον, ποιούντές τε θυσίας καί συνόδους περί ταύτας, απονέμοντες τιμάς τοῖς θεοῖς χαὶ πορίζοντες αύτοῖς χαταπαύσεις μετά ήδογής. Αί γὰρ ἀρχαῖαι θυσίαι χαὶ σύνοδοι φαίνονται γίνεσθα

en vue de l'intérêt. Car les législateurs et visent à cela. et disent [mun ce qui est-dans-l'intérêt en-comêtre juste. Donc les autres communautés aspirent à l'intérêt par parties, comme les navigateurs d'une part aspirent à l'intérêt concernant la navigation pour acquisition d'argent ou quelque-chose telle, [d'armes d'autre part les compagnonsaspirent à l'intérêt concernant la guerre, désirant soit de l'argent, soit la victoire ou une ville, et semblablement aussi les membres-d'une-même-tribu et les membres-d'un-même-dème; d'autre part quelques-unes des communautés semblent naître à cause du plaisir, celles des gens qui-fêtent et des convives-par-écot; car celles-ci ont-lieu en-vue de sacrifice et de réunion. Or toutes ces associations semblent être sous l'association politique: car l'association politique aspire non à l'intérêt présent, mais à celui pour toute la vie, et faisant des sacrifices et des réunions à propos de ces sacrifices, rendant des honneurs aux dieux, et se procurant à eux-mêmes des délassements avec du plaisir. Car les anciens sacrifices et les anciennes réunions paraissent avoir-lieu

γίνεσθαι μετὰ τὰς τῶν καρπῶν συγκομιδάς, οἶον ἀπαρχαί· μάλιστα γὰρ ἐν τούτοις ἐσχόλαζον τοῖς καιροῖς. Πᾶσαι δὴ φαίνονται αὶ κοινωνίαι μόρια τῆς πολιτικῆς εἶναι· ἀκολουθήσουσι δ' αἱ τοιαῦται φιλίαι ταῖς τοιαύταις κοινωνίαις.

ΗΘΙΚΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ Θ.

Χ. Πολιτείας δ' έστιν εἴδη τρία, ἴσαι δὲ καὶ παρεκδάσεις, οἶον φθοραὶ τούτων. Εἰσὶ δ' αὶ μὲν πολιτεῖαι βασιλεία τε καὶ ἀριστοκρατία, τρίτη δ' ἡ ἀπὸ τιμημάτων 1, ἢν τιμοκρατικὴν λέγειν οἰκεῖον φαίνεται, πολιτείαν 2 δ' αὐτὴν εἰώθασιν οἱ πλεῖστοι καλεῖν.

Τούτων δὲ βελτίστη μὲν ἡ βασιλεία, χειρίστη δὲ ἡ τιμοκρατία. Παρέκδασις δὲ βασιλείας μὲν τυραννίς ἄμφω γὰρ μοναρχίαι, διαφέρουσι δὲ πλεϊστον. Ὁ μὲν γὰρ τύραννος τὸ ἐαυτῷ συμφέρον σκοπεῖ, ὁ δὲ βασιλεὺς τὸ τῶν ἀρχομένων. Οὐ γάρ ἐστι βασιλεὺς ὁ μὴ αὐτάρκης καὶ πᾶσι τοῖς ἀγαθοῖς ὑπερέχων.

récolte des fruits comme des prémices [qu'on offrait aux dieux.] Car c'était surtont en cette circonstance qu'on avait du loisir. Ainsi il semble que toutes les associations ne sont que des parties de la société civile; et à chaque espèce d'association répondra une espèce analogue d'amitié.

X. Il y a trois espèces de gouvernements, et autant de manières de dévier [de la forme propre à chacune d'elles], qui en sont comme la corruption. Ces formes sont la royauté, l'aristocratie, la forme qui repose sur le cens, qu'on pourrait appeler proprement timocratie, mais à laquelle on donne en général la plupart du temps le nom de politie.

De ces formes la meilleure est la royauté, la pire est la timocratie. La tyrannie est une déviation de la royauté; car l'une et l'autre sont des *monarchies*; mais elles diffèrent prodigieusement, le tyran ayant en vue son intérêt personnel, le roi, l'intérêt de ses sujets. En effet on n'est pas roi, si on ne se suffit pas à soimême et si on n'a pas toutes sortes de supériorités sur les autres; μετά τὰς συγχομιδὰς τῶν καρπῶν, οἶον ἀπαρχαί: ἐσχόλαζον τὰρ μάλιστα ἐν τούτοις τοῖς καιροῖς. Πᾶσαι δὴ κοινωνίαι φαίνονται εἶναι μόρια τῆς πολιτικῆς: ἀκολουθήσουσι ταῖς κοινωνίαις τοιαύταις.

Χ. Είδη δὲ πολιτείας ἐστὶ τρία, 
ἴσαι δὲ καὶ 
παρεκδάσεις, 
οΙον φθόραι τούτων. 
Αὶ δὲ πολιτείαι 
εἰσὶ μὲν 
βασιλεία τε 
καὶ ἀριστοκρατία, 
τριτὴ δὲ 
ἡ ἀπὸ τιμημάτων, 
ἤν φαίνεται οἰκεῖον 
λέγειν τιμοκρατικήν, 
οἱ δὲ πλεῖστοι εἰώθασιν 
καλεῖν αὐτὴν πολιτείαν.

Τούτων δε ή βασιλεία βελτίστη μέν, χειρίστη δέ ή τιμοχρατία. Τυραννίς δὲ παρέκδασις βασιλείας μέν. άμφω γάρ μοναρχέσε, διαφέρουσι δὲ πλεῖστον. Ο μέν γάρ τύραννας σχοπεί τὸ συμφέρον έαυτώ. ό δὲ βασιλεύς τὸ τῶν ἀρχομένων. Οὐ γάρ ἐστι βασιλεὺς δ μη αύταρχής καὶ ὑπερέχων πασι τοῖς άγαθοῖς.

après les récoltes des fruits, comme des prémices; car ils avaient-du-loisir surtout dans ces occasions-là. Donc toutes les communautés semblent être des parties de la communauté politique; or les amitiés telles suivront(correspondront à) les communautés telles.

X. Or les espèces de gouvernesont au nombre de trois [ment
et égales aussi en nombre
les déviations
comme les corruptions d'elles.
Et ces gouvernements
sont d'une part
et royauté
et aristocratie,
d'autre part troisième
le gouvernement résultant du cens,
lequel il paraît convenable
d'appeler timocratique,
mais la plupart ont-coutume
d'appeler lui politie. [royauté

Or de ces gouvernements la est le meilleur d'une part, le plus mauvais d'autre part est la timocratie. Or la tyrannie [d'une part; est la déviation de la royauté car toutes-deux sont des monarchies, mais elles différent très-tort. Car d'un côté le tyran examine l'intérêt à lui-même, le roi d'un autre côte examine celui de ses sujets. Car il n'est pas roi celui qui-ne-se-suffit pas et qui ne surpasse pas les autres par tous les biens. [hommes, Ο δε τοιούτος ούδενός προσδείται τὰ ώφελιμα οὖν αύτῶ μέν ούκ αν σκοποίη, τοις δ' άρχομένοις δ γάρ μή τοιουτος κληρωτός ' ἄν τις εἴη βασιλεύς. Ἡ δὲ τυραννὶς έξ έναντίας ταύτη· τὸ γὰρ έαυτῷ ² ἀγαθὸν διώκει. Καὶ φανερώτερον 3 έπὶ ταύτης ότι γειρίστη · κάκιστον γὰρ το έναντίον τῷ βελτίστω.

Μεταδαίνει 4 δ' έχ βασιλείας εἰς τυραννίδα · φαυλότης γάρ έστι μοναρχίας ή τυραννίς δ δή μοχθηρός βασιλεύς τύραννος γίνεται. Έξ άριστοκρατίας δὲ εἰς όλιγαρχίαν κακία των άρχόντων, οἱ νέμουσι τὰ τῆς πόλεως παρά τὴν ἀξίαν, καὶ πάντα ἢ τὰ πλεϊστα τῶν άγαθων έαυτοῖς, καὶ τὰς άρχὰς ἀεὶ τοῖς αὐτοῖς, περὶ πλείστου ποιούμενοι το πλουτείν ολίγοι δή ἄρχουσιν καὶ μοχθηροὶ ἀντὶ τῶν ἐπιεικεστάτων. Ἐκ δὲ τιμοκρατίας είς δημοκρατίαν. σύνοροι γάρ είσιν αύται. πλήθους 5 γαρ βούλεται καὶ ἡ τιμοκρατία εἶναι, κκὶ ίσοι πάντες οἱ ἐν τῷ τιμήματι.

or dans cette situation on n'a besoin de rien de plus: par consequent le roi ne considérera pas ce qui lui est utile, mais le bien de ses sujets. Celui qui n'est pas dans cette situation serait comme un roi tiré au sort. La tyrannie est l'opposé de la royauté; car le tyran ne recherche que son propre avantage. Il est encore plus évident que la tyrannie est le pire des gouvernements ; car le contraire du meilleur est le pire.

La royauté est sujette à se changer en tyrannie, car la tyrannie est la corruption de la royauté, et par conséquent un mauvais roi devient tyran. L'aristocratie se change en oligarchie par la corruption de ceux qui exercent le pouvoir, quand ils ne tiennent pas compte du mérite dans la distribution des honneurs, qu'ils s'attribuent à eux-mêmes tous ou presque tous les avantages, qu'ils confèrent toujours les magistratures aux mêmes hommes, ne faisant cas que de la richesse. Il en résulte que le pouvoir n'est plus exercé que par un petit nombre et par les plus mauvais, au lieu des plus estimables. La timocratie se change en démocratie, car ces deux formes confinent l'une avec l'autre: le gouvernement timocratique tend à être celui du grand nombre, et tous ceux qui ont le cens sont égaux.

Ο δέ τοιούτος προσδείται ούδενός. ού μέν οὖν σχοποίη ἄν τὰ ἀφέλιμα αύτῷ, τοῖς δὲ ἀρχομένοις. ό γὰρ μὴ τοιοῦτος είη αν τις βασιλεύς κληρωτός. Ή δὲ τυραννίς έξ έναντίας ταύτη. διώχει γάρ τὸ ἀγαθὸν ἑαυτῶ. Καὶ φανερώτερον ἐπὶ ταύτης ότι χειρίστη. τὸ γὰρ ἐναντίον τῷ βελτίστω κάκιστον.

Μεταβαίνει δὲ έχ βασιλείας είς τυραννίδα. ή γάρ τυραννίς έστι φαυλότης βασιλείας. ό δή μοχθηρός βασιλεύς γίνεται τύραννος. Έξ άριστοχρατίας δὲ είς ολιγαρχίαν κακία τῶν ἀρχόντων, οι νέμουσι τα της πόλεως παρά την άξίαν, καὶ πάντα η τὰ πλεῖστα τῶν ἀγαθῶν έαυτοῖς, καὶ τὰς άρχὰς άεὶ τοῖς αὐτοῖς, ποιούμενοι περί πλείστου τὸ πλουτεῖν. ολίγοι οπ άρχουσιν, καί μοχθηροί αντί των επιειχεστάτων. 'Εκ δὲ τιμοκρατίας είς δημοκρατίαν. αύται γάρ είσιν σύνοροι. καί γαρ ή τιμοκρατία βούλεται είναι πλήθους, ίσο:.

Or celui qui est tel n'a besoin-en-outre de rien; d'une part donc il n'examinerait les choses utiles à lui-même [pas mais celles utiles à ses sujets; car celui qui n'est pas tel serait un roi tiré-au-sort. Mais la tyrannie [royauté); est en opposition à celle-là (la car il (le tyran) poursuit ce qui est bon pour lui-même. Et il est plus évident sur celle-ci qu'elle est la plus mauvaise; car le contraire au meilleur est le pire.

Or changement-a-lieu de la royauté en tyrannie; car la tyrannie est le vice de la royauté; donc le mauvais roi devient tyran. cratie Et changement-a-lieu de l'aristoen oligarchie par perversité des gouvernants, qui attribuent les choses de la ville contrairement au mérite et tous les biens ou la plupart des biens à eux-mêmes, et les magistratures toujours aux mêmes, estimant du plus grand prix le être-riche; peu donc gouvernent, et des méchants au lieu des plus honnêtes. [cratie Et changement-a-lieu de la timoen democratie; car elles sont limitrophes; [nombre, car et la timocratie veut être le gouvernement du καὶ πάντες οἱ ἐν τῷ τιμήματι et tous ceux qui sont dans lecens sont egaux.

"Ηκιστα δὲ μοχθηρόν ἐστιν ἡ δημοκρατία: ἐπὶ μικρὸν γὰρ παρεκδαίνει τὸ τῆς πολιτείας εἶδος. Μεταδάλλουσι μὲν οὖν μάλισθ' οὖτως αἱ πολιτεῖαι (ἐλάχιστον γὰρ οὖτω καὶ ῥἄστα μεταδαίνουσιν).

Όμοιώματα δ' αὐτῶν, καὶ οἶον παραδείγματα λάδοι τις ἄν καὶ ἐν ταῖς οἰκίαις. Ἡ μὲν γὰρ πατρὸς πρὸς
υἱεῖς κοινωνία βασιλείας ἔχει σχῆμα (τῶν τέκνων γὰρ
τῷ πατρὶ μέλει· ἐντεῦθεν δὲ καὶ "Ομηρος τὸν Δία πατέρα προσαγορεύει· πατρική γὰρ ἀρχή βούλεται ή βασιλεία εἶναι)· ἐν Πέρσαις δ' ἡ τοῦ πατρὸς τυραννική
(χρῶνται γὰρ ὡς δούλοις τοῖς υἱέσι)· τυραννική δὲ καὶ
ἡ δεσπότου πρὸς δούλους (τὸ γὰρ τοῦ δεσπότου συμφέρον ἐν αὐτῆ πράττεται). Αὕτη μὲν οὖν ὀρθή φαίνεται,
ἡ Περσική δ' ἡμαρτημένη· τῶν διαφερόντων γὰρ αὶ
ἀρχαὶ διάφοροι).

Ανδρός δέ και γυναικός άριστοκρατική φαίνεται

La démocratie est ce qu'il y a de moins mauvais; car elle ne dévie que peu de la forme de la politie. C'est ainsi surtout que changent les gouvernements; car c'est ainsi qu'ils changent le moins profondement et le plus facilement.

On en pourra trouver la ressemblance et comme des types dans la famille. Les relations du père avec ses fils offrent l'image de la royauté; car le père a la charge de ses enfants; c'est pour cela qu'Homère donne à Jupiter le nom de père, et la royauté tend à être un pouvoir paternel. Chez les Perses, le pouvoir du père est tyrannique (car ils traitent leurs fils comme des esclaves); le pouvoir du maître sur ses esclaves est bien tyrannique aussi, puisqu'il n'a pour objet que l'intérêt du maître; pourtant le pouvoir du maître est normal, et le pouvoir paternel, chez les Perses, est vicieux, parce que l'autorité doit différer comme les personnes qui y sont soumises.

Les relations du mari avec la femme ressemblent à la forme

'Η δὲ δημοπρατία ἐστὶν ἤκιστα μοχθηρόν' παρεκδαίνει γὰρ ἔπὶ μικρὸν τὸ εἶδος τῆς πολιτείας. Αἱ μὲν οὖν πολιτείαι μεταδάλλουσιν μάλιστα οὕτως (οὕτω γὰρ μεταδαίνουσιν ἐλάχιστον καὶ ὁἄστα).

καὶ ράστα). Τὶς δὲ λάβοι αν διιοιώματα αύτων καὶ οἶον παραδείγματα καὶ ἐν ταῖς οἰκίαις. Η μέν γάρ κοινωνία πατρός πρός τούς υίεις έχει σχήμα βασιλείας (μέλει γάρ τῷ πατρὶ τῶν τέχνων\* έντεῦθεν δὲ καὶ "Ομηρος προσαγορεύει τὸν Δία πατέρα. ή γάρ βασιλεία βούλεται είναι άρχη πατρική). έν Περσαίς δὲ ή του πατρός τυραννική (χρώνται γάρ τοῖς υξέσι ώς δούλοις). τυραννική δέ καὶ ή δεσπότου πρός δούλους (τὸ γὰρ συμφέρον τοῦ δεσπότου πράττεται έν αὐτῆ). Αύτη μέν οὖν φαίνεται δρθή, ή δὲ Περσική ήμαρτημένη. αί γὰρ ἀρχαὶ των διαφερόντων διάφοροι.

Άνδρὸς δὲ καὶ γυναικὸς φαίνεται ἀριστοκρατική Or la démocratie est la chose la moins mauvaise; car elle dévie peu de la forme de la politie. [ments D'une part donc les gouvernechangent surtout ainsi (car de-cette-façon ils changent le moins profondément et le plus facilement).

et le plus facilement). D'autre part on prendrait des ressemblances d'eux et comme des modèles même dans les familles. Car d'une part la communauté d'un père avec ses fils a l'apparence de la royauté (car souci-est au père de ses enfants; et de-là aussi Homère appelle Jupiter pere; car la royanté veut être un pouvoir paternel); chez les Perses d'autre part le pouvoir du père est tyrannique (car ils usent de leurs fils comme d'esclaves): et tyrannique aussi est le pouvoir du maître envers les esclaves (car l'intérêt du maître est recherché dans ce pouvoir). Celui-ci d'une part donc est-évidemment juste, [persique d'autre part le pouvoir paternet est vicieux: car les pouvoirs des (sur les) personnes différentes sont différents. Thomme D'autre part la communauté de et de la femme est-évidemment aristocratique

κατ' άξίαν γὰρ ὁ ἀνὴρ ἄρχει, καὶ περὶ ταῦτα ἃ δεῖ τὸν ἄνδρα. ὅσα δὲ γυναικὶ ἀρμόζει, ἐκείνη ἀποδίδωσιν). ἀπάντων δὲ κυριεύων ὁ ἀνὴρ εἰς ὁλιγαρχίαν μεθίστησιν (παρὰ τὴν ἀξίαν γὰρ αὐτὸ ποιεῖ, καὶ οὐχ ἡ ἀμείνων), ἐνίοτε δὲ ἄρχουσιν αὶ γυναϊκες ἐπίκληροι οῦσαι, οὐ δὴ γίνονται κατ' ἀρετὴν αὶ ἀρχαί, ἀλλὰ διὰ πλοῦτον καὶ δύναμιν, καθάπερ ἐν ταῖς ὀλιγαρχίαις τιμοκρατικῆ δὲ ἔοικεν ἡ τῶν ἀδελφῶν (ἴσοι γὰρ, πλὴν ταῖς ἡλικίαις διαφέρωσιν, οὐκέτι ἀδελφικὴ γίνεται ἡ φιλία).

Δημοκρατία δὲ μάλιστα μὲν ἐν ταῖς ἀδεσπότοις τῶν οἰκήσεων (ἐνταῦθα γὰρ πάντες ἐξ ἴσου), καὶ ἐν αἰς ἀσθενὴς ὁ ἄργων καὶ ἐκάστω ἐξουσία.

## ΧΙ. Καθ' έκάστην δέ τῶν πολιτειῶν φιλία φαίνε-

aristocratique; car le mari commande parce qu'il en est le plus digne, et dans les choses où il convient que l'homme commande; et il attribue à la femme tout ce qui convient [à son sexe]. Si l'homme est maître de tout, il change [le gouvernement] en oligarchie; car il n'est plus à son rang, et il n'agit pas en vertu de sa supériorité propre. Quelquefois les femmes commandent, quand ce sont des héritières; alors l'autorité n'appartient pas au mérite, mais à la richesse et à qui peut le plus, comme dans les oligarchies. [Lorsqu'une famille] est gouvernée par des frères, le gouvernement est timocratique; car ils sont égaux, sauf la distance d'âge; aussi quand cette distance est très grande, l'amitié n'est plus fraternelle.

La démocratie se rencontre surtout dans les familles qui n'ont pas de chef (car alors tous les membres de la famille sont égaux), et dans celles où, le chef étant sans force, chacun est libre.

## XI. Dans chacune de ces formes de gouvernement, l'amitié se

(δ γὰρ ἀνὴρ ἄρχει χατὰ ἀξίαν, καὶ περὶ ταῦτα તે હેદા τὸν ἄνδρα, ἀποδίδωσι δὲ ἐχείνη όσα άρμόζει γυναικί). ό δὲ ἀνὴρ χυριεύων άπάντων μεθίστησιν είς όλιγαρχίαν (ποιεί γάρ αὐτὸ παρὰ ἀξίαν, καὶ οὐχ ή ἀμείνων), ένίοτε δὲ αί γυναϊκες ἄρχουσιν οὖσαι ἐπίχληροι. αί δή άρχαὶ γίνονται ού κατά άρετήν, άλλὰ διὰ πλοῦτον καὶ δύναμιν, καθάπερ έν ταῖς όλιγαρχίαις. ή δὲ τῶν ἀδελφῶν ξοικε τιμοκρατική (ἴσοι γάρ, πλήν έπὶ ὅσον διαλλάττουσι ταῖς ήλιχίαις\* αν διαφέρωσι πολύ ταῖς ήλιχίαις, ή φιλία οὐκέτι γίνεται άδελφική. Δημοχρατία δὲ μάλιστα μέν έν ταῖς τῶν οἰχήσεων άδεσπότοις (πάντες γὰρ ἐνταῦθα ἐξ ἴσου),

ό ἄρχων ἀσθένης καὶ ἐξουσία ἐκάστῳ. ΧΙ. Κατὰ δὲ ἐκάστην

ΧΙ. Κατὰ δὲ ἐκάστην τῶν πολιτειῶν

xai èv als

(car le mari commande en-raison-de son mérite, et en ces choses dans lesquelles il faut l'homme commander, d'autre part il assigne à celle-là toutes-celles-qui conviennent à la femme); mais l'homme étant (quand il est)-maître de tout change l'association en oligarchie (car il fait cela contrairement à son mérite, et non en tant qu'il est meilleur) et quelquefois les femmes commandent étant (lorsqu'elles sont) héritières; ces autorités donc existent non en-raison-du mérite, mais à cause de la richesse et de la puissance, comme dans les oligarchies; et la communauté des frères ressemble au gouvernement timo-(carils sont égaux, [cratique, excepté en tant que ils diffèrent par leurs âges; c'est pourquoi s'ils diffèrent beaucoup par les âges, l'amitié n'est plus fraternelle.

D'autre part la démocratie existe surtout certes dans celles des maisons qui-sont-sans-maître (car tous là sont de rang égal), et dans les maisons dans lesquelles le chef est faible et où liberté est à chacun.

XI. Or dans chacun des gouvernements

ται, ἐφ' ὅσον καὶ τὸ δίκαιον. Βασιλεῖ μὲν πρὸς τοὺς βασιλευομένους, ἐν ὑπεροχἢ εὐεργεσίας · εὖ γὰρ ποιεῖ τοὺς βασιλευομένους, εἴπερ ἀγαθὸς ὢν ἐπιμελεῖται αὐτῶν, ἵν' εὖ πράττωσιν, ὥσπερ νομεὺς προβάτων · ὅθεν καὶ Θμηρος τὸν ᾿Αγαμέμνονα ποιμένα λαῶν εἶπεν ¹. Τοιαύτη δὲ καὶ ἡ πατρική, διαφέρει δὲ τῷ μεγέθει τῶν εὐεργετημάτων · αἴτιος γὰρ τοῦ εἰναι, δοκοῦντος μεγίστου, καὶ τροφῆς καὶ παιδείας. Καὶ τοῖς προγόνοις δὲ ταῦτα² ἀπονέμεται · φύσει τε γὰρ ἀρχικὸν πατὴρ υἰῶν καὶ πρόγονοι ἐκγόνων καὶ βασιλεὺς βασιλευομένων. Έν ὑπεροχἢ δὲ αὶ φιλίαι αὐται, διὸ καὶ τιμῶνται οὶ γονεῖς. Καὶ τὸ δίκαιον δὴ ἐν τούτοις οὺ ταὐτό, ἀλλὰ τὸ κατ ʾ ἀξίαν · οὖτω γὰρ καὶ ἡ φιλία.

montre en même proportion que la justice. Le roi a pour ses sujets l'amitié du bienfaiteur [pour l'obligé]; car il leur fait du bien, s'il est vertueux, et s'occupe de les rendre heureux, comme un pasteur de son troupeau, et c'est pour cela qu'Homère appelle Agamemnon pasteur des peuples. Telle est aussi l'amitié paternelle; mais elle l'emporte par la grandeur des bienfaits; car le père est l'auteur de l'existence, qui semble le plus grand des biens, et c'est lui qui pourvoit à la nourriture et à l'éducation. On attribue la même supériorité aux ancêtres; car il y a autorité naturelle du père sur les fils, des ancêtres sur les descendants, comme du roi sur les sujets. Dans ces sortes d'amitiés il y a supériorité d'une part, aussi les parents sont-ils honorés. Et par conséquent dans ces relations la justice ne repose pas sur l'égalité quantitative, mais sur l'égalité proportionnelle, comme l'amitié.

φιλία φαίνεται έπὶ ὅσον καὶ τὸ δίκαιον. Βασιλεί μέν πρός τους βασιλευομένους, έν ύπεροχη εύεργεσίας. ποῖει γὰρ εὖ τούς βασιλευομένους, είπερ ών άγαθὸς ἐπιμελεῖται αὐτῶν, ΐνα πράττωσιν εὖ, ώσπερ νομεύς προδάτων . όθεν καὶ "Ομηρος είπεν Άγαμέμνονα ποιμένα λαών. Τοιαύτη δὲ καὶ ή πατρική, διαφέρει δέ τω μεγέθει των ευεργετημάτων. αίτιος γάρ τοῦ εἶναι, δοχούντος μεγίστου, καὶ τροφής καὶ παιδείας. Καὶ ταῦτα ἀπονέμεται τοῖς προγόνοις δέ . πατήρ τε γάρ φύσει άρχικὸν บเ้อง καὶ πρόγονοι ἐκγόνων καί βασιλεύς βασιλευομένων. Αύται δὲ αἱ φιλίαι έν ύπεροχη, διό χαὶ οί γονείς τιμώνται. Καὶ τὸ δίκαιον δὰ έν τούτοις ού τὸ αὐτό, άλλὰ τὸ κατά άξίαν. ούτω γάρ καί . ή φιλία.

l'amitié se montre autant qu'aussi la justice. [part Elle se montre pour le roi d'une envers ses sujets, dans une supériorité de bienfaisance; car il fait du bien à ses sujets. si étant bon il prend-soin d'eux, afin qu'ils fassent bien leurs afcomme le berger prend-soin de ses brebis: d'où aussi Homère a appelé Agamemnon pasteur des peuples. Et telle aussi se montre l'amitié paternelle; mais elle diffère par la grandeur des bienfaits; car le père est l'auteur du exister, ce qui paraît le plus grand bien, et de la nourriture et de l'éducation. Et ces choses sont attribuées aux ancêtres d'autre part; car et le père est naturellement un être-fait-pour-commander et les ancêtres aux descendants et le roi aux sujets. Or ces amitiés reposent sur la supériorité, c'est pourquoi aussi les parents sont honorés. Et la justice donc dans ceux-ci n'est pas la même chose (l'égalité), mais ce qui est en proportion du mérite; car de-cette-facon aussi existe l'amitié.

MORALE A NICOMAQUE. LIVRE VIII.

Καὶ ἀνδρὸς δὲ πρὸς γυναϊκα ἡ αὐτὴ φιλία καὶ ἐν ἀριστοκρατία· κατ' ἀρετὴν γάρ, καὶ τῷ ἀμείνονι πλέον ἀγαθόν, καὶ τὸ ἀρμόζον ἐκάστῳ· οὕτω δὴ καὶ τὸ δίκαιον.

Ή δε τῶν ἀδελφῶν τῆ εταιρικῆ εοικεν ἴσοι γὰρ καὶ ἡλικιῶται, οἱ τοιοῦτοι δε ὁμοπαθεῖς καὶ ὁμοήθεις ὡς ἐπὶ τὸ πολύ. Ἔοικεν δὴ ταύτη καὶ ἡ κατὰ τὴν τιμοκρατικήν. Ἵσοι γὰρ οἱ πολῖται βούλονται καὶ ἐπιεικεῖς εἶναι ἐν μέρει δὴ τὸ ἄρχειν, καὶ ἐξ ἴσου οὕτω δὴ καὶ ἡ φιλία.

Έν δὲ ταῖς παρεκδάσεσιν, ὥσπερ καὶ τὸ δίκαιον ἐπὶ μικρόν ἐστιν, οὕτω καὶ ἡ φιλία ἐστί, καὶ ἥκιστα ἐν τῆ χειρίστη : ἐν τυραννίδι γὰρ οὐδὲν ἢ μικρὸν φιλίας. Έν οἰς γὰρ μηδὲν κοινόν ἐστιν τῷ ἄρχοντι καὶ [τῷ] ἀρχομένῳ, οὐδὲ φιλία : οὐδὲ γὰρ δίκαιον : ἀλλ' οἰον τεχνίτη πρὸς ὅργανον καὶ ψυχῆ πρὸς σῶμα καὶ δεσπότη πρὸς δοῦλον : ὡφελεῖται μὲν γὰρ πάντα ταῦτα

Entre le mari et la femme l'amitié est la même que dansl'aristocratie; elle est fondée sur la supériorité du mérite, c'est celui qui a le plus de valeur qui a le plus d'avantage, et chacun a ce qui convient [à sa nature]; et ainsi [chacun a] ce qui est juste.

L'amitié des frères ressemble à celle qui est entre compagnons; ils sont égaux, ils sont du même âge, et dans ces conditions, on a le plus souvent mêmes passions et mêmes mœurs. Cette amitié ressemble à celle qui est dans la timocratie; car [dans cette forme de gouvernement] il y a tendance à ce que es citoyens soient sur le pied d'égalité et (traités tous comme) des honnêtes gens; ils exercent le pouvoir tour à tour, et tous également. Par conséquent l'amitié y existe aussi dans ces conditions

Dans les déviations que subissent les formes de gouvernement, la justice ne se trouve que dans une faible mesure, et aussi l'amitié. Et c'est dans la plus mauvaise forme qu'il y en a le moins; car il n'y a aucune amitié dans la tyrannie, ou il n'y en a que peu. Là où il n'y a rien de commun entre celui qui commande et celui qui obéit, il n'y a pas non plus d'amitié, puisqu'il n'y a pas non plus de justice; c'est le rapport de l'ouvrier à l'outil, de l'âme au corps, du maître à l'esclave; ceux qui se servent de tous ces instruments leur font

Καὶ δὲ ἡ αὐτὴ φιλία καὶ ἐν ἀριστοκρατία ἀνδρὸς πρὸς γυναῖκα κατὰ ἀρετὴν γάρ, καὶ πλέον ἀγαθὸν τῷ ἀμείνονι, καὶ τὸ ἀρμόζον ἐκάστῳ. οὕτω δὴ καὶ τὸ δίκαιον.

Ή δὲ τῶν ἀδελφῶν FOLKEY τη έταιρική. ίσοι γάρ καὶ ηλικιώται, οί δὲ τοιοῦτοι όμοπαθεῖς καὶ όμοηθεῖς ώς ἐπὶ τὸ πολύ. Ταύτη δή ἔοιχεν καὶ ή κατά την τιμοκρατικήν. Πολίται γάρ βούλονται είναι ίσοι καὶ ἐπιεικεῖς . τὸ δὴ ἄρχειν έν μέρει, καὶ ἐξ ἴσου. ούτω δή καὶ ή φιλία.

Έν δὲ ταῖς παρεκδάσεσιν, ώσπερ καὶ τὸ δίκαιόν έστιν έπὶ μιχρόν, ούτω καὶ ἡ φιλία ἐστί, καὶ ήκιστα ἐν τῆ γειρίστη. ούδεν γάρ η μικρόν φιλίας έν τυραννίδι. Έν οίς γάρ μηδέν έστιν χοινόν τῷ ἄρχοντι καὶ τῷ ἀρχομένω, ούδὲ φιλία. οὐδὲ γὰρ δίχαιον. άλλὰ οξον τεχνίτη πρός ὄργανον καὶ ψυχη πρός σώμα χαὶ δεσπότη πρός δοῦλον. πάντα γὰρ μὲν ταῦτα

Et d'autre part la même amitie que dans l'aristocratie estcelle de l'homme pour la femme; carelle esten proportion du mérite, et un plus grand avantage est au meilleur, et ce qui lui convient est à chacun; de-cette-façon donc aussi le juste est à chacun.

D'autre part l'amitié des frères ressemble à celle de-camarades; car ils sont égaux et du-même-âge, or les gens tels sont de-mêmes-passions et de-mêmes-mœurs comme cela a lieu généralement. A celle-ci donc ressemble aussi celle selon la timocratie. Car les citoyens veulent être égaux et être considérés comme honnêtes: donc le commander est exercé tour à tour: et d'une manière égale; [y existe. de-cette-facon donc aussi l'amitie

Mais dans les déviations de-même-qu'aussi la justice est en petite mesure, de même aussi l'amitié y est, et le moins dans la plus mauvaise; car point ou peu d'amitié dans la tyrannie. Car dans les cas dans lesquels rien n'est commun au gouvernant et au gouverné, il n'y a pas non-plus d'amitié; car non-plus de justice; mais la chose est telle qu'elle est à l'ouvrier pour l'outil et à l'âme pour le corps et au maître pour l'esclave; car d'une part tous ces objets

ύπὸ τῶν χρωμένων, φιλία δ' οὐα ἔστιν πρὸς τὰ ἄψυχα οὐδὲ δίκαιον. 'Αλλ' οὐδὲ πρὸς ἵππον ἢ βοῦν, οὐδὲ πρὸς δοῦλον ἢ δοῦλος. Οὐδὲν γὰρ κοινόν ἐστιν · ὁ γὰρ δοῦλος ἔμψυχον ὅργανον, τὸ δ' ὅργανον ἄψυχος δοῦλος. Ἡι μὲν οὖν δοῦλος, οὐα ἔστιν φιλία πρὸς αὐτόν, ἢ δ' ἄνθρωπος · δοκεῖ γὰρ εἶναί τι δίκαιον παντὶ ἀνθρώπω πρὸς πάντα τὸν δυνάμενον κοινωνῆσαι νόμου καὶ συνθήκης, καὶ φιλία δή, καθ' ὅσον ἄνθρωπος. 'Επὶ μικρὸν δὴ καὶ ἐν ταῖς τυραννίσιν αἱ φιλίαι καὶ τὸ δίκαιον, ἐν δὲ ταῖς δημοκρατίαις ἐπὶ πλεῖστον · πολλὰ γὰρ τὰ κοινὰ ἴσοις οὖσιν.

ΧΙΙ. Έν κοινωνία μεν οὖν πᾶσα φιλία ἐστίν¹, καθάπερ εἴρηται· ἀφορίσειε δ' ἄν τις τήν τε συγγενικὴν καὶ τὴν ἑταιρικήν. Αἱ δὲ πολιτικαὶ² καὶ φυλετικαὶ καὶ

du bien; mais il n'y a pas d'amitié à l'égard des choses inanimées, non plus que de justice, et il n'y en a pas non plus à l'égard d'un cheval, d'un bœuf, ni d'un esclave en tant qu'esclave, car il n'y a rien de commun: l'esclave est un outil animé, comme l'outil est un esclave inanimé. Il n'y a donc pas d'amitié envers l'esclave, en tant qu'esclave, mais seulement en tant qu'homme; car il semble que pour tout homme il y a une justice [à observer] envers quiconque est capable de se soumettre à une loi commune et de conclure une convention, et il y a par conséquent amitié [pour lui] en tant qu'homme. C'est donc dans la tyrannie que l'amitié et la justice se trouvent au plus faible degré, et dans la démocratie, au plus haut; car il y a beaucoup de choses communes entre égaux.

XII. Dans toute communauté, il y a de l'amitié, comme nous avons dit. Mais il faudrait mettre à part celle qui est entre compagnons de plaisir. Les associations qui unissent des concitoyens, ώσελεῖται ύπὸ τῶν χρωμένων, φιλία δὲ οὐκ ἔστιν πρός τὰ ἄψυχα οὐδὲ δίχαιον. 'Αλλά οὐδὲ πρὸς ἔππον η βούν, ούδὲ πρὸς δοῦλον ή δοῦλος. Οὐδὲν γάρ ἐστι χοινόν. ό γαρ δούλος ὄργανον ἔμψυχον, τὸ δὲ ὄργανον δούλος άψυχος, Ήτ μέν οὖν δοῦλος, ούχ ἔστιν φιλία πρὸς αὐτόν, η δὲ ἄνθρωπος. τὶ γὰρ δίκαιον δοχεῖ εἶναι παντὶ ἀνθρώπω πρός πάντα τὸν δυνάμενον χοινωνήσαι νόμου καὶ συνθήκης, καὶ δή φιλία, κατά όσον ἄνθρωπος. Αί δη φιλίαι χαὶ τὸ δίχαιον έπὶ μικρόν καί έν ταϊς τυραννίσιν, έπὶ πλεῖστον δὲ έν ταῖς δημοκρατίαις. τά γάρ κοινά πολλά סטֿסני נססוב.

ΧΠ. Πάσα φιλία εστί μεν ούν εν κοινωνία, καθάπερ εξηηται, τις δε άφορίσειεν αν τήν τε συγγενικήν τήν τε έταιρικήν. Αι δε πολιτικαί

sont secourus (soignés) par ceux qui s'en servent, d'autre part amitié n'est pas à l'égard des choses inanimées non-plus-que justice. Mais non-plus à l'égard d'un cheou d'un bœuf, ni à l'égard d'un esclave en tant qu'il est esclave. Car rien n'est commun avec eux: car l'esclave est un instrument animé, et l'instrument est un esclave inanimé. Entant donc qu'il est esclave, il n'y a pas d'amitié à l'égard de lui, mais en tant qu'il est homme; car quelque justice semble être à observer par tout homme envers tout être pouvant participer à une loi et à une convention, et donc il y a amitié pour lui, en tant qu'il est homme. Donc les amitiés et la justice sont en faible mesure aussi dans les tyrannies, mais dans la plus grande mesure dans les démocraties; car les choses communes sont nombreuses pour ceux étant égaux.

XII. Toute amitié
est d'une part donc
en communauté,
comme il a été dit,
d'autre part on séparerait
et celle de-famille
et celle de-camaraderie.
D'autre part celles des-citoyens

συμπλοϊκαί, καὶ ὅσαι τοιαῦται, κοινωνικαῖς ἐοίκασι μᾶλλον· οἱον γὰρ καθ' ὁμολογίαν τινὰ φαίνονται εἶναι. Εἰς ταύτας δὲ τάξειεν ἄν τις καὶ τὴν ξενικήν.

Καὶ ἡ συγγενικὴ δὲ φαίνεται πολυειδής εἶναι, ἡρτησθαι δὲ πᾶσα ἐκ τῆς πατρικῆς· οἱ γονεῖς μὲν γὰρ στέργουσιν τὰ τέκνα ὡς ἑαυτῶν τι ὄντα, τὰ δὲ τέκνα τοὺς γονεῖς, ὡς ἀπ' ἐκείνων τι ὄντα. Μᾶλλον δ' ἴσασιν οἱ γονεῖς τὰ ἐξ αὑτῶν ἢ τὰ γεννηθέντα ὅτι ἐκ τούτων, καὶ μᾶλλον συνωκείωται τὸ ἀφ' οὐ τῷ γεννηθέντι ἢ τὸ γενόμενον τῷ ποιήσαντι· τὸ γὰρ ἐξ αὐτοῦ οἰκεῖον τῷ ἀφ' οὐ, οἰον ὀδούς, θρίξ, ὁτιοῦν, τῷ ἔχοντι· ἐκείνῳ δὲ οὐδὲν τὸ ἀφ' οὐ, ἢ ἡττον.

Καὶ τῷ πλήθει δὲ τοῦ χρόνου · οἱ μὲν γὰρ εὐθὺς γενόμενα στέργουσιν, τὰ δὲ προελθόντα τοῖς χρόνοις

des membres d'une même tribu, des hommes qui naviguent ensemble, et les autres du même genre, ressemblent davantage à des sociétés [commerciales]; car elles paraissent reposer comme sur une sorte de convention. On peut ranger dans la même classe les liaisons d'hospitalité.

Quant à l'amitié qui est entre parents, elle paraît avoir beaucoup de formes, mais elle semble dépendre toujours du lien qui est entre les parents et les enfants. Les parents aiment leurs enfants comme quelque chose d'eux-mêmes, et les enfants, leurs parents comme leurs auteurs. Les parents connaissent mieux ce qui vient d'eux, que les enfants ne savent qu'ils viennent de leurs parents, et l'être qui a donné la vie est plus profondément attaché à celui qui l'en a reçue, que ce dernier à l'auteur de son existence. Ce qui vient d'un être est propre à l'être dont il vient, comme une dent, un cheveu, n'importe quoi, à l'être qui l'a, au lieu que l'être d'où viennent les choses ne leur est rien, ou leur est moins propre.

Il y a encore une différence pour la longueur du temps [entre l'affection des parents et celle des enfants]. Les parents s'attachent à leurs enfants aussitôt qu'ils sont nés; mais ce n'est qu'en

καὶ φυλετικαὶ
καὶ συμπλοϊκαί,
καὶ δσαι τοιαϋται,
ἐοίκασι μᾶλλον
κοινωνικαῖς\*
φαίνονται γὰρ εἴναι
οἴον κατὰ τινα όμολογίαν,
Τὶς δὲ τάξειεν ἄν εἰς ταύτας
καὶ τὴν ξενικήν.

Καὶ ή συγγενική δὲ φαίνεται είναι πολυειδής, ήρτησθαι δὲ πᾶσα έχ τῆς πατριχῆς. οί γονείς μέν γάρ στέργουσιν τὰ τέχνα ώς ὄντα τι έαυτῶν, τὰ δὲ τέχνα τούς γονείς. ώς ὄντα τι ἀπὸ ἐχείνων. Οί δὲ γονεῖς ἴσασιν μᾶλλον τὰ ἐξ αύτῶν η τὰ γεννηθέντα ότι έχ τούτων, καὶ τὸ ἀπὸ οῦ συνωχείωται μαλλον τῷ γεννηθέντι ή τὸ γενόμενον τῶ ποιήσαντι. τὸ γὰρ έξ αὐτοῦ οἰκεῖον τῶ ἀπὸ οῦ. οξον όδούς, θρίξ, ότιοῦν, τω έγοντι. τὸ δὲ άπὸ οῦ ούδεν εχείνω. א אדדסע.

Καὶ τῷ πλήθει τοῦ χρόνου ·
οἱ μὲν γὰρ στέργουσιν
εὐθὺς γενόμενα,
τὰ δὲ
τοὺς γονεῖς

et de-membres-d'une-même-tribu et de gens-naviguant-ensemble, et toutes-celles-qui sont telles, ressemblent davantage à des sociétés d'-association; car elles semblent être [tion. comme en-vertu-d'une conven-Et on rangerait dans celles-ci même l'amitié d'-hospitalité.

Et celle de-famille d'ailleurs, paraît être de-plusieurs-formes, mais dépendre tout-entière de la paternelle; car les parents d'une part chérissent leurs enfants comme étant quelque-chose d'eux-mêmes, d'autre part les enfants chérissent leurs parents comme étant eux-mêmes quelque-chose de ceux-là, Or les parents connaissent mieux les êtres venant d'eux-mêmes que les êtres engendrés ne savent qu'ils viennent de ceux-là, et l'étre duquel un autre est né est attaché davantage à l'être engendré que l'être né de lui n'est attaché à celui qui l'a fait: car l'être venu de lui est propre à celui duquel il est venu, comme une dent, un cheveu, ou quoi-que-ce-soit, à celui qui l'a; mais l'être duquel vient un autre être n'est propre en rien à celui-là, ou l'est moins.

Et par la longueur du temps; car les uns d'une part chérissent leurs enfants aussitôt nés, d'autres part ceux-ci chérissent leurs parents τούς γονεῖς, σύνεσιν ἢ αἴσθησιν λαβόντα. Ἐκ τούτων δὲ δῆλον καὶ δι' ἄ φιλοῦσιν μᾶλλον αὶ μητέρες.

Γονεῖς μὲν οὖν τέκνα φιλοῦσιν ὡς ἑαυτούς (τὰ γὰρ ἐξ αὐτῶν οἶον ἔτεροι αὐτοὶ τῷ κεχωρίσθαι), τέκνα δὲ γονεῖς ὡς ἀπ' ἐκείνων πεφυκότα, ἀδελφοὶ δ' ἀλλήλους τῷ ἐκ τῶν αὐτῶν πεφυκέναι · ἡ γὰρ πρὸς ἐκεῖνα¹ ταὐτότης ἀλλήλοις ταὐτοποιεῖ · ὅθεν φασὶν ταὐτὸν αἰμα καὶ ρίζαν καὶ τὰ τοιαῦτα. Εἰσὶν δὴ ταὐτό πως καὶ ἐν διηρημένοις. Μέγα δὲ πρὸς φιλίαν καὶ τὸ σύντροφον καὶ τὸ καθ' ἡλικίαν · ἡλιξ γὰρ ἡλικα², καὶ οἱ συνήθεις ἑταῖροι · διὸ καὶ ἡ ἀδελφικὴ τῷ ἑταιρικῷ ὁμοιοῦται. ᾿Ανεψιοὶ δὲ καὶ οἱ λοιποὶ συγγενεῖς ἐκ τούτων συνφκείωνται · τῷ γὰρ ἀπὸ τῶν αὐτῶν εἶναι.

avançant dans la vie que les enfants s'attachent aux parents, quand l'intelligence ou le sentiment se développent. On voit par là pourquoi les mères aiment davantage.

Les parents aiment donc leurs enfants comme eux-mêmes; car les êtres qui viennent d'eux, sont comme d'autres euxmêmes, parce qu'ils sont détachés d'eux. Les enfants aiment les parents comme les auteurs de leur existence. Les frères s'aiment les uns les autres, parce qu'ils sont nés des mêmes parents; cette identité d'origine produit une identité de sentiments chez les uns envers les autres. C'est pour cela qu'on dit, ils sont du même sang, ils appartiennent à une même souche, et autres expressions du même genre. Ils sont en quelque sorte un même être en des existences séparées. Ce qui contribue encore beaucoup à leur amitié, c'est d'avoir été nourris ensemble et d'être rapprochés par l'âge; le contemporain a du charme pour son contemporain, et ceux qui ont les mêmes habitudes sont compagnons; aussi l'amitié fraternelle ressemble-t-elle à celle qui est entre compagnons. Les cousins et les autres parents sont unis par la même cause; ils viennent des mêmes auteurs.

προελθάντα τοῖς χρόνοις, λαβόντα σύνεσιν η αίσθησιν. Έχ τόυτων δὲ δῆλον διά & αί μητέρες φιλούσιν μαλλον. Γονείς μέν οὖν φιλούσιν τέχνα ώς έαυτούς (τὰ γὰρ ἐξ αὐτῶν αξον έτεροι αὐτοὶ τῷ κεχωρίσθαι), τέχνα δὲ γονείς ώς πεφυχότα ἀπὸ ἐχείνων, άδελφοί δέ άλλήλους τῷ πεφυχέναι ἐχ τῶν αὐτῶν. ή γαρ ταὐτότης πρὸς ἐχεῖνα ταὐτοποιεῖ άλλήλοις. δθεν φασίν τὸ αὐτὸν αξμα καὶ ῥίζαν καὶ τὰ τοιαῦτα. Είσιν δή τὸ αὐτό καὶ ἐν διηρημένοις. Καὶ δὲ τὸ σύντροφον καὶ τὸ κατά ηλικίαν μέγα πρός φιλίαν ήλιξ γάρ ήλικα, καί οί συνήθεις διό καὶ η άδελφική όμοιοῦται τη έταιρικη. Ανεψιοί δέ καὶ οἱ λοιποὶ συγγενεῖς συνωχείωνται έχ τούτων τῶ γὰρ είναι από των αὐτων.

étant eux-mêmes avancés par le temps (en âge), ayant pris intelligence ou sentiment. Or de cela il est évident à cause de quoi les mères aiment davantage.

aiment davantage. Les parents d'une part donc aiment leurs enfants comme eux-mêmes (car les êtres venus d'eux sont comme d'autres eux-mêmes par le en avoir été détachés). d'autre part les enfants aiment leurs parents [ceux-là, comme étant eux-mêmes nés de et les frères s'aiment les-uns-les-autres par le être nés des mêmes parents; car l'identité envers ces êtres dont ils sont nes produit-l'identité chez les uns-pour-les-autres; d'où l'on dit le même sang et la même souche et les expressions telles. Ils sont donc la même chose en-quelque-sorte. même dans des corps séparés. Et d'autre part la nourriture-commune et ce qui est concernant l'âge est une grande chose pour l'amitié; car le contemporain charme le contemporain, [tudes et ceux qui ont-les-mêmes-habisont compagnons; [fraternelle c'est pourquoi aussi l'amitié ressemble à celle de-camaraderie. D'autre part les cousins et les autres parents se rattachent par cela; en effet ils se rattachent par le être des mêmes auteurs.

Γίνονται δ' οἱ μὲν οἰκειότεροι, οἱ δ' ἀλλοτριώτεροι

τῷ σύνεγγυς ἢ πόρρω τὸν ἀρχηγὸν εἶναι.

"Εστιν δ' ή μὲν πρὸς γονεῖς φιλία τέχνοις (καὶ ἀνθρώποις πρὸς θεούς), ὡς πρὸς ἀγαθὸν καὶ ὑπερέχον · εὖ γὰρ πεποιήκασι τὰ μέγιστα · τοῦ γὰρ εἶναι καὶ τραφῆναι αἴτιοι, καὶ γενομένοις τοῦ παιδευθῆναι. "Εχει δὲ καὶ τὸ ἡδὺ καὶ τὸ χρήσιμον ἡ τοιαύτη φιλία μᾶλλον τῶν οθνείων¹, ὅσω καὶ κοινότερος ὁ βίος αὐτοῖς ἐστὶν. "Εστιν δὲ καὶ ἐν τῆ ἀδελφικῆ ἄπερ καὶ ἐν τῆ ἑταιρικῆ, καὶ μᾶλλον ἐν τοῖς ἐπιειχέσιν, καὶ ὅλως ἐν τοῖς ὁμοίοις, ὅσω οἰκειότεροι καὶ ἐχ γενετῆς ὑπάρχουσι στέργοντες ἀλλήλους, καὶ ὅσω ὁμοηθέστεροι οἱ ἐκ τῶν αὐτῶν, καὶ σύντροφοι, καὶ παιδευθέντες ὁμοίως · καὶ ἡ κατὰ τὸν χρόνον δοκιμασία πλείστη καὶ βεδαιοτάτη. 'Ανάλογον δὲ καὶ ἐν τοῖς λοιποῖς τῶν συγγενῶν τὰ φιλικά.

Ils sont plus ou moins étroitement liés suivant qu'ils sont plus près ou plus loin de l'origine commune.

Les enfants aiment les parents, et les hommes, les dieux, comme un bien et comme quelque chose de supérieur; car ils leur doivent les plus grands de tous les biens, puisque les parents sont les auteurs de leur existence et leur ont donné, après qu'ils sont venus au monde, la nourriture et l'éducation. L'agréable et l'utile se trouvent dans une telle amitié plus que dans celle qui est entre personnes qui ne sont pas du même sang, d'autant plus que la communauté d'existence est plus étroite. Les liens sont entre frères les mêmes qu'entre compagnons, et encore plus étroits, s'ils sont honnêtes gens, et en général s'ils se ressemblent, d'autant plus qu'ils se tiennent de plus près, qu'ils se chérissent dès la naissance, et qu'ils ont des mœurs plus semblables étant nés des mêmes parents, ayant été nourris ensemble, et élevés de même. En outre, l'épreuve du temps y est plus forte et plus sûre [que dans toute autre espèce d'amitié]. Dans les autres degrés de parenté la même espèce d'amitié se rencontre proportionnellement.

Γίνονται δὲ οἱ μὲν οἰχειότεροι οἱ δὲ ἀλλοτριώτεροι τῷ τὸν ἀρχηγὸν εἶναι σύνεγγυς ἢ πόρρω.

Ή δὲ μὲν φιλία πρός γονείς έστιν τέχνοις (χαὶ ἀνθρώποις πρὸς θεούς), ώς πρός αγαθόν καὶ ὑπερέχον. πεποιήχασι γάρ εὖ τὰ μέγιστα αίτιοι γάρ τοῦ είναι καὶ τραφῆναι, γενομένοις τοῦ παιδευθῆναι. Η δὲ φιλία τοιαύτη ἔχει χαὶ τὸ ἡδὺ χαὶ τὸ γρήσιμον μαλλον των όθνείων, όσω καὶ ὁ βίος έστιν χοινότερος αὐτοῖς. Έστὶν δὲ καὶ έν τη άδελφική άπερ καὶ έν τη έταιρική, καὶ μαλλον έν τοῖς ἐπιεικέσιν, καὶ ὅλως έν όμοίοις, όσω οίχειότεροι καὶ ὑπάρχουσιν στέργοντες αλλήλους έχ γενετής, καὶ ὅσω οἱ ἐκ τῶν αὐτῶν όμοηθέστεροι. καὶ σύντροφοι, καὶ παιδευθέντες όμοίως. καὶ ή δοκιμασία χατά τὸν χρόνον πλείστη καὶ βεδαιοτάτη. Τὰ δὲ φιλικά ανάλογον χαὶ ἐν τοῖς λοιποῖς των συγγενών.

Or ils sont les uns plus proches, les autres plus étrangers par ceci le premier-auteur être près ou loin.

Or d'une part l'amitié pour les parents est aux enfants (et aux hommes pour les dieux). comme pour un être bon et supérieur; car ceux-ci leur ont fait bien les plus grandes-choses; car ils sont causes du eux être et avoir été nourris, et ils sont causes pour eux étant nés du avoir été élevés. D'autre part l'amitié telle a et l'agréable et l'utile plus que celle des étrangers, d'autant qu'aussi la vie est plus commune à eux. Orilya aussi dans l'amitié fraternelle. ce qu'il y a aussi dans celle-de camarades, et plus dans les gens honnêtes, et généralement dans ceux semblables, d'autant qu'ils sont plus proches et qu'ils commencent se chérissant les-uns-les-autres dès la naissance, [parents et d'autant que ceux des mêmes sont plus-semblables-de-mœurs, et nourris-ensemble, et élevés semblablement; et l'epreuve qui se fait en vertu du temps est très-grande et très-sûre. [tueux D'autre part les sentiments affecexistent proportionnellement aussi chez les autres d'entre les parents.

'Ανδρί δὲ καὶ γυναικὶ φιλία δοκεῖ κατὰ φύσιν ὑπάρχειν' ἄνθρωπος γὰρ τῆ φύσει συνδυαστικὸν μᾶλλον ἢ πολιτικόν, ὅσῳ πρότερον καὶ ἀναγκαιότερον οἰκία πόλεως, καὶ τεκνοποιία κοινότερον τοῖς ζώοις. Τοῖς μὲν οὖν ἄλλοις ἐπὶ τοσοῦτον ' ἡ κοινωνία ἐστίν, οἱ δ' ἄνθρωποι οὐ μόνον τῆς τεκνοποιίας χάριν συνοικοῦσιν, ἀλλὰ καὶ τῶν εἰς τὸν βίον · εὐθὺς γὰρ διἡρηται τὰ ἔργα, καὶ ἔστιν ἔτερα ἀνδρὸς καὶ γυναικός · ἐπαρκοῦσιν οὖν ἀλλήλοις, εἰς τὸ κοινὸν τιθέντες τὰ ἰδια. Διὰ ταῦτα δὲ καὶ τὸ χρήσιμον εἶναι δοκεῖ καὶ τὸ ἡδὺ ἐν ταύτη τῆ φιλία. Εἴη δ' ἄν καὶ δι' ἀρετήν, εἰ ἐπιεικεῖς εἶεν · ἔστιν γὰρ ἑκατέρου ἀρετή, καὶ χαίροιεν ἀν τῷ τοιούτῳ ². Σύνδεσμος δὲ τὰ τέχνα δοκεῖ εἶναι · διὸ θᾶττον οἱ ἄτεκνοι διαλύονται ·

Entre l'homme et la femme l'amitié paraît exister naturellement; car l'homme est par sa nature plutôt porté à vivre en couple qu'en société civile, d'autant plus que la famille est antérieure à l'État, plus nécessaire, et que la propagation est plus commune aux êtres animés. Et l'union se borne à cela dans les autres espèces, au lieu que les êtres humains ne s'unissent pas seulement pour avoir des enfants, mais encore en vue de ce qui est nécessaire à la vie. Car des le principe la tâche est divisée, et elle n'est pas la même pour l'homme et pour la femme; ils se viennent donc en aide et mettent en commun ce que chacun a en propre. Aussi l'utile et l'agréable semblent se trouver réunis dans cette amitié. Elle sera aussi fondée sur la vertu, si [les conjoints] sont honnêtes; car chacun d'eux peut avoir sa vertu, et aura du goût pour celui qui l'a. Il semble que les enfants soient un lien, et c'est pourquoi les époux sans enfants se désunissent plus promptement;

Φιλία δέ δοχεῖ ύπάρχειν άνδρί και γυναικί χατά φύσιν. ανθρωπος γάρ τη φύσει συνδυαστικόν μαλλον ή πολιτικόν, όσω οίχία πρότερον καὶ ἀναγκαιότερον πόλεως, χαὶ τεχνοποιία χοινότερον τοῖς ζώοις. Τοῖς μέν οὖν ἄλλοις ή χοινωνία έστιν έπὶ τοσούτον, οί δὲ ἄνθρωποι ού συνοιχούσι μόνον γάριν τεχνοποίας, άλλὰ καὶ τῶν εἰς βίον . τὰ γὰρ ἔργα διήρηται εύθύς, καὶ ἔτερά ἐστιν ἀνδρὸς χαὶ γυναικός. ἐπαρχοῦσιν οὖν ἀλλήλοις τιθέντες είς τὸ χοινόν τὰ ίδια. Διὰ ταῦτα δὴ χαὶ τὸ γρήσιμον χαὶ τὸ ἡδὺ δοχεῖ είναι έν ταύτη τῆ φιλία. Είη δὲ ἀν καὶ διὰ ἀρετήν, εί είεν ἐπιεικεῖς. άρετη γάρ έστιν έκατέρου, χαίροιεν αν τῶ τοιούτω. Τὰ δὲ τέχνα δοχεί είναι σύνδεσμος. διὸ οἱ ἄτεχνοι διαλύονται θάττον.

D'autre part l'amitié paraît exister pour l'homme et la femme en-vertu-de la nature; car l'homme est par sa nature un être fait-pour-l'union-conjuplutôt que fait-pour-l'union-civile, d'autant que la famille est chose plus ancienne et plus nécessaire que l'Etat, et que la procréation-des-enfants est chose plus commune aux animaux. [d'une part Donc pour les autres animaux la communauté est (va) jusqu'à autant (pas plus loin), mais les hommes ne cohabitent pas seulement pour la procréation-d'enfants. mais encore pour les choses relatives à la vie; car les occupations ont été divisées aussitôt. et autres sont celles de l'homme et celles de la femme : ils s'aident donc l'un-l'autre mettant en commun leurs avantages propres. A cause de cela donc et l'agréable et l'utile paraît (paraissent) être dans cette amitié-là. D'ailleurs elle pourrait exister aussi à cause de la vertu, s'ils (les époux) étaient honnêtes; car la vertu est le propre de chacun-des-deux. et ils seraient charmés de la personne telle. D'autre part les enfants paraissent être un lien; [fants c'est pourquoi les époux sans-ense séparent plus promptement;

MORALE A NICOMAQUE.

τὰ γὰρ τέχνα χοινὸν ἀγαθὸν ἀμφοῖν, συνέχει δὲ τὸ κοινόν. Τὸ δὲ πῶς συμδιωτέον ἀνδρὶ πρὸς γυναῖχα, καὶ ὅλως φίλφ πρὸς φίλον, οὐδὲν ἔτερον φαίνεται ζητεἴσθαι, ἢ πῶς δικαιον· οὐ γὰρ ταὐτὸν φαίνεται τῷ φίλφ πρὸς τὸν φίλον καὶ τὸν όθνεῖον καὶ τὸν ἐταῖρον καὶ τὸν συμφοιτητήν 1.

ΧΙΙΙ. Τριττών δ' οὐσών φιλιών, καθάπερ ἐν ἀρχῆ εἴρηται, καὶ καθ' ἑκάστην τών μὲν ἐν ἰσότητι φίλων ὄντων, τών δὲ καθ' ὑπεροχήν (καὶ γὰρ ὁμοίως ἀγαθοὶ φίλοι γίνονται καὶ ἀμείνων χείρονι, ὁμοίως δὲ καὶ ἡδεῖς², καὶ διὰ τὸ χρήσιμον ἰσάζοντες ταῖς ὡφελείαις καὶ διαφέροντες), τοὺς ἴσους μὲν κατ' ἰσότητα δεῖ τῷ φιλεῖν καὶ τοῖς λοιποῖς ἰσάζειν, τοὺς δ' ἀνίσους τῷ ἀνάλογον ταῖς ὑπερογαῖς ἀποδιδόναι.

Γίνεται δε τὰ έγκλήματα καὶ αἱ μέμψεις ἐν τῆ κατὰ

car les enfants sont un bien commun à tous les deux, et ce qui est commun unit. Quant à la question de savoir comment le mari doit se comporter envers sa femme et en général l'ami envers son ami, ce n'est pas autre chose que chercher comment il est juste [de le faire]; car la justice n'est pas la même envers un ami et un étranger, un compagnon de plaisir et un membre de la même association religieuse.

XIII. Puisqu'îl y a trois espèces d'amitiés, comme îl a été dit au commencement, et puisqu'îl y a, en chaque espèce de liaison, ou égalité ou inégalité entre les amis (car les amis peuvent être également vertueux, ou l'un plus que l'autre, de même ceux qui sont liés par l'agrément [se donnent autant d'agrément ou l'un plus que l'autre], et ceux qui sont liés par l'utîle peuvent aussi se procurer autant d'avantages, ou l'un plus que l'autre) il faut, s'îl y a égalité, qu'elle se trouve dans l'attachement réciproque et dans tout le reste; s'îl y a inégalité, il faut rétablir l'égalité en se rendant ce qui est dû, proportionnellement à la supériorité réciproque.

Les réclamations et les reproches ont lieu dans l'amitié fondée

τὰ γὰρ τέχνα άγαθὸν χοινὸν άμφοῖν, τὸ δὲ χοινὸν συνέχει. πως συμδιωτέον άνδρὶ πρὸς γυναῖχα καὶ όλως φίλω πρός φίλον φαίνεται ζητεϊσθαι οδδεν έτερον η πως δίχαιον. ού γὰρ φαίνεται τὸ αὐτὸν τῶ φίλω πρὸς τὸν φίλον καλ τὸν ὀθνεῖον καὶ τὸν έταῖρον καὶ τὸν συμφοιτητήν.

ΧΙΙΙ. Τριττῶν δὲ φιλιῶν καθάπερ εξρηται έν άρχη, καὶ κατὰ ἐκάστην των μέν ὄντων φίλων έν Ισότητι, των δε κατά ύπεροχήν (καὶ γὰρ ὁμοίως ἀγαθοὶ γίνονται φίλοι καὶ αμείνων χείρονι, όμοίως δέ και ήδεῖς. καλ διὰ τὸ χρήσιμον ισάζοντες και διαφέροντες ταῖς ώφελείαις), δεῖ μὲν τοὺς ἴσους κατά ἰσότητα ισάζειν τῷ φιλεῖν καὶ τοῖς λοιποῖς, τούς δὲ ἀνίσους τῷ ἀποδιδόναι ανάλογον ταῖς ὑπεροχαῖς.

Τὰ δὲ ἐγκλήματα γίνεται καὶ αἱ μέμψεις ἐν τῆ φιλία car les enfants sont un bien commun à tous-deux, or ce qui est commun unit. Mais ceci comment il doit-être-vécu par l'homme avec la femme, et généralement par l'ami paraît être recherché comme n'étant rien autre-chose que comment il est juste de le faire; [même car le juste ne se manifeste pas le à l'ami pour l'ami et pour l'étranger et pour le compagnon et pour le condisciple.

XIII. Or trois amitiés comme il a été dit au début. et dans chacune les uns étant amis dans l'égalité, les autres en-vertu-d'une supério-(car ceux qui sont également bons deviennent amis [moins-bon, et le meilleur devient ami du et semblablement aussi les gens agréables. et on devient amis à cause de l'uétant-égaux et différant par les services), il faut d'une part ceux qui sont en-vertu-de l'égalité ètre-égaux par le aimer et par les autres choses, [gaux d'autre part ceux qui sont inéêtre égaux par le rendre proportionnellement aux supériorités.

Or les plaintes ont-lieu ainsi que les reproches dans l'amitié

τὸ χρήσιμον φιλία, η μόνη, η μάλιστα εὐλόγως 1. Οξ μέν γάρ δι' άρετην φίλοι όντες, εὖ δρᾶν άλληλους προθυμούνται (τούτο γάρ άρετης καὶ φιλίας), πρός τούτο δ' άμιλλωμένων, ούκ έστιν έγκλήματα ούδε μάγαι (τὸν γὰρ φιλοῦντα καὶ εὖ ποιοῦντα οὐδεὶς δυσγεραίνει, άλλ' έὰν ἡ γαρίεις², ἀμύνεται εὖ δρῶν ὁ δ' ὑπερβάλλων<sup>3</sup>, τυγχάνων οὖ ἐφίεται, οὐκ ἂν ἐγκαλοίη τῷ φίλω · έκάτερος γὰρ τοῦ ἀγαθοῦ ὀρέγεται) · οὐ πάνυ δ' ούδ' έν τοῖς δι' ήδονήν 4 (άμα γὰρ ἀμφοῖν γίνεται ού όρεγονται, εί τῷ συνδιάγειν χαίρουσιν τελοῖος δ' άν φαίνοιτο καὶ ὁ ἐγκαλῶν τῷ μὴ τέρποντι, ἐξὸν μὴ συνδιημερεύειν) · ή δε διά το χρήσιμον έγκληματική · έπ' ώφελεία γάρ γρώμενοι άλλήλοις άεὶ τοῦ πλείονος δέονται, καὶ ἔλαττον ἔχειν οἴονται τοῦ προσήκοντος, καὶ μέμφονται ὅτι ούχ ὅσων δέονται τοσούτων τυγγάνουσιν άξιοι όντες · οἱ δ' εὖ ποιοῦντες οὐ δύνανται έπαρκεϊν τοσαύτα όσων οἱ πάσχοντες δέονται.

sur l'intérêt, et elles y ont lieu uniquement ou principalement. Et cela s'explique: quand l'amitié est fondée sur la vertu, les amis sont empressés à se bien conduire l'un envers l'autre (car c'est le propre de la vertu et de l'amitié), et il résulte de cette émulation qu'il n'y a ni plaintes ni contestations; car personne ne se fâche contre qui l'aime et lui fait du bien. Mais siscelui qui reçoit le plus est gracieux, il rend la pareille en bons procédés. Celui qui donne le plus, obtenant ce qu'il désire, ne fera pas de reproches à son ami, car chacun d'eux désire ce qui est bien. Les plaintes ne se produisent guère non plus dans l'amitié fondée sur le plaisir; car les deux amis ont ce qu'ils désirent, s'ils aiment à vivre ensemble, et l'on serait ridicule de reprocher à un ami de ne pas vous charmer, quand on est libre de ne pas passer ses jours ensemble. C'est l'amitié fondée sur l'intérêt qui donne lieu aux récriminations. Comme [les amis de cette espèce] ne sont en relation qu'en vue de l'utile, ils demandent toujours plus, ils s'imaginent avoir moins qu'ils ne doivent et se plaignent de ne pas obtenir ce qu'ils demandent, quoiqu'ils y aient droit; et celui qui rend les services ne peut suffire aux besoins de celui qui les reçoit.

κατά τὸ χρήσιμον, η μόνη, ή μάλιστα εὐλόγως. Οἱ μὲν γὰρ ὄντες φίλοι διὰ άρετὴν προθυμούνται δράν εὖ άλλήλους (τούτο γάρ άρετης καὶ φιλίας), άμιλλωμένων δὲ πρός τοῦτο, ούκ ἔστιν ἐγκλήματα ούδὲ μάχαι (οὐδεὶς γὰρ δυσχεραίνει τόν φιλούντα καὶ ποιοῦντα εὖ, άλλὰ ἐὰν ἢ χαρίεις, άμύνεται δρῶν εὖ. δ δὲ ὑπερβάλλων τυγχάνων οδ ἐφίεται, ούχ έγχαλοίη ἄν τῷ φίλῳ. έκάτερος γὰρ ὀρέγεται τοῦ ἀγαθοῦ). ού πάνυ δὲ οὐδὲ ἐν τοῖς διὰ ήδονήν (ού γὰρ ὀρέγονται γίνεται άμφοῖν ἄμα, εί χαίρουσι τῷ συνδιάγειν). ή δὲ διὰ τὸ χρήσιμον έγκληματική. χρωμένοι γάρ άλλήλοις έπὶ ώσελεία δέονται ἀεὶ τοῦ πλείονος. χαὶ οἴονται ἔγειν έλαττον τοῦ προσήχοντος, καὶ μέμφονται ότι οὐ τυγχάνουσι τοσούτων όσων δεόνται ὄντες ἄξιοι . οί δὲ ποιοῦντες εὖ ού δύνανται ἐπαρχεῖν τοσαῦτα όσων δέονται οἱ πάσχοντες.

selon l'utile, ou seule ou le plus justement. Car d'une part ceux étant amis à cause de la vertu désirent se faire du bien les uns-aux-autres (car c'est le propre de la vertu et de l'amitié), et eux rivalisant pour cela, il n'est pas de plaintes ni de combats (car personne n'est-mécontent de celui qui-l'aime et qui-lui-fait du bien, mais si l'obligé est gracieux, il paye-de-retour en faisant du bien; et celui l'emportant sur ce point obtenant ce qu'il désire, [ami; ne ferait-pas-de-reproches à son car chacun-des-deux désire le bien); [guère lieu d'autre part les plaintes n'ont non-plus entre ceux qui sont amis à cause du plaisir (car le bien qu'ils désirent est à tous-deux à-la-fois, [ble); s'ils se réjouissent du vivre-ensemmais l'amitié à cause de l'utile est portée-à-accuser; car usant les-uns-des-autres en-vue-de l'utilité [jours ils (ces amis-là) ont besoin toudu plus, et ils pensent avoir moins que ce qui est convenable, et se plaignent [choses qu'ils n'obtiennent pas autant de qu'ils en demandent quoique en étant dignes: d'autre part ceux qui-font du bien nepeuvent fournir autant [du bien. quedemandent ceux qui-recoivent

"Εοικεν δέ, καθάπερ τὸ δίκαιόν ἐστι διττόν, τὸ μὲν ἄγραφον τὸ δὲ κατὰ νόμον, καὶ τῆς κατὰ τὸ χρήσιμον φιλίας ἡ μὲν ἡθικὴ ἡ δὲ νομικὴ εἶναι. Γίνεται οὖν τὰ ἐγκλήματα μάλισθ' ὅταν μὴ κατὰ τὴν αὐτὴν συναλλάξωσιν καὶ διαλύωνται. "Εστι δ' ἡ νομικὴ μὲν ἐπὶ ὁητοῖς, ἡ μὲν πάμπαν ἀγοραία ἐκ χειρὸς εἰς χεῖρα¹, ἡ δὲ ἐλευθεριωτέρα εἰς χρόνον², καθ' ὁμολογίαν δὲ τί ἀντὶ τίνος ³ (δῆλον δὲ ἐν ταύτη τὸ ὀφείλημα κοὐκ ἀμφίλογον, φιλικὸν δὲ τὴν ἀναδολὴν ἔχει · διὸ παρ' ἐνίσις οὐκ εἰσὶν τούτων δίκαι, ἀλλ' οἴονται δεῖν στέργειν τοὺς κατὰ πίστιν συναλλάξαντας).

Ή δ' ήθική οὐκ ἐπὶ ῥητοῖς, ἀλλ' ὡς φίλφ δωρεῖται ἢ ὁτιδήποτε ἄλλο⁴. Κομίζεσθαι δὲ ἀξιοῖ τὸ ἴσον ἢ πλέον,

De même qu'il y a deux sortes de justices, l'une qui n'est pas écrite, l'autre conforme à la loi écrite, de même il semble qu'il y ait deux espèces d'amitiés fondées sur l'intérêt, l'une morale, l'autre légale. Or les récriminations ont lieu surtout quand on règle suivant une autre espèce d'amitié que l'on a contractée. L'amitié légale repose sur des conventions expresses, l'une entièrement mercantile, et comme opérant au comptant, l'autre plus libérale [parce qu'elle admet] un délai, mais stipulant ce qu'on se donnera en échange. Dans ce dernier cas, la dette est évidente, incontestable, mais le délai est la part de l'amitié, aussi dans quelques cités il n'y a pas de procès là-dessus, et ils croient que ceux qui ont contracté de confiance doivent se tenir pour satisfaits [quoi qu'il arrive].

L'amitié morale n'agit pas à des conditions expressément convenues, mais on donne ou on rend n'importe quels services comme à un ami. Cependant on prétend recevoir autant ou

καθάπερ τὸ δίκαιόν έστι διττόν, τὸ μὲν ἄγραφον, τὸ δὲ κατὰ νόμον, καὶ τῆς φιλίας κατά τὸ χρήσιμον ή μεν είναι ήθική ή δὲ νομική. Τὰ οὖν ἐγκλήματα γίνεται μάλιστα όταν μή συναλλάξωσιν και διαλύωνται χατά την αὐτήν. Η δέ νομική έστι μέν έπλ ρητοίς, ή μεν πάμπαν άγοραία έκ χειρός είς χεῖρα, ή δὲ ἐλευθεριωτέρα είς χρόνον, κατά όμολογίαν δὲ τί άντὶ τίνος (τὸ δὲ ὀφείλημα ἐν ταύτη δήλον καὶ οὐκ ἀμφίλογον, έχει την αναδολήν. διόπερ παρά ένίοις ούκ είσιν δίκαι τούτων, άλλα οἵονται δεῖν τους συναλλάξαντας κατά πίστιν στέργειν). Η δὲ ήθική oux επί όητοῖς, άλλά δωρείται ώς φίλω, ή ότιδήποτε άλλο. Άξιοι δε κομίζεσθαι τὸ ἔσον

η πλέον,

D'ailleurs il semble, de-même-que la justice est double, l'une non-écrite, l'autre selon la loi, aussi de l'amitié selon l'utile l'une (une espèce) être morale, l'autre légale. Or les plaintes ont-lieu surtout lorsqu'on ne contracte pas et qu'on ne s'acquitte pas selon la même espèce d'amitié. Or l'amitié légale est (repose) d'une part sur des choses convenues, l'une complètement mercantile donnant de la main à la main, l'autre plus libérale donnant pour un temps, mais suivant convention stipulant quelle-chose sera donnée en-échange-de quelle autre (or la dette dans celle-là est évidente et non contestable, mais un sentiment affectueux a (admet) le délai; c'est pourquoi chez quelques-uns il n'y a pas de procès de (pour) ces dettes, mais ils pensent qu'il faut ceux avant contracté par confiance se résigner).

D'autre part l'amitié morale ne repose pas sur des choses convenues, mais alors l'ami donne comme à un ami, [ce-soit. ou rend quelqu'autre service que-Mais il prétend emporter-pour-soi la même chose ou davantage,

ώς οὐ δεδωκὼς ἀλλὰ χρήσας. Οὐχ ὁμοίως δὲ¹ συναλλάξας καὶ διαλυόμενος ἐγκαλέσει. Τοῦτο δὲ συμβαίνει διὰ τὸ βούλεσθαι μὲν πάντας ἢ τοὺς πλείστους τὰ καλά, προαιρεῖσθαι δὲ τὰ ὡφέλιμα. Καλὸν δὲ τὸ εὖ ποιεῖν μὴ ἵνα ἀντιπάθη, ὡφέλιμον δὲ τὸ εὖεργετεῖσθαι. Δυναμένῳ δὴ ἀνταποδοτέον τὴν ἀξίαν ὡν ἔπαθεν, καὶ ἐκόντι · ἄκοντα γὰρ φίλον οὐκ οἰητέον · ὡς δὴ διαμαρτόντα ἐν τῆ ἀρχῆ καὶ εὖ παθόντα ὑφ' οὖ οὐκ ἔδει · οὐ γὰρ ὑπὸ φίλου, οὐδὲ δι' αὐτὸ τοῦτο δρῶντος, καθάπερ οὖν ἐπὶ ῥητοῖς εὐεργετηθέντα διαλυτέον². Καὶ ὁμολογήσαι δ' ἄν δυνάμενος ἀποδώσειν · ἀδυνατοῦντα δὲ οὐδὲ ὁ δοὺς ἢξίωσεν ἄν · ὥστ' εἰ δυνατός, ἀποδοτέον. Ἐν ἀρχῆ δ' ἐπισκεπτέον ὑφ' οὖ εὐεργετεῖται καὶ ἐπὶ τίνι, ὅπως ἐπὶ τούτοις ὑπομένη ἢ μή.

davantage, comme si on avait prêté et non donné. Il en résulte que réglant [suivant une autre espèce d'amitié] que l'on a contractée on ércriminera. Cela arrive parce que tous les hommes ou au moins la plupart désirent ce qui est beau, et veulent ce qui est utile. Or il est beau de faire du bien sans compter sur le retour, mais il est utile de recevoir. Aussi, quand on le peut, il faut rendre l'équivalent de ce qu'on a reçu, et sans contrainte (car il ne faut pas croire que [celui qui s'acquitte] par contrainte soit un ami). Il faut donc penser qu'on s'est trompé à l'origine et qu'on a reçu des services de qui on ne devait pas en recevoir; car on n'a pas été obligé par un ami qui agit uniquement pour obliger; il faut donc s'acquitter comme si on avait été obligé à des conditions expresses. [Et s'il y en avait eu], on serait convenu de rendre si on le pouvait, et celui qui donne n'exigerait pas non plus de qui ne peut rendre. Ainsi, si on le peut, il faut rendre. Mais faisons attention dans l'origine à qui nous oblige, et à quelles conditions, afin de nous laisser obliger ainsi, ou de n'y pas consentir.

ώς ού δεδωχώς άλλὰ γρήσας. Έγκαλέσει δὲ συναλλάξας καὶ διαλυόμενος πύχ όμοίως. Τοῦτο δὲ συμβαίνει διὰ τὸ πάντας ή τούς πλείστους βούλεσθαι μέν τὰ καλά, προαιρείσθαι δὲ τὰ ἀφέλιμα. Τὸ δὲ ποιεῖν εὖ μή ΐνα άντιπαθή χαλόν, τὸ δὲ εὐργετεῖσθαι ὡφέλιμον. Ανταποδοτέον δή δυναμένω την άξίαν ὧν ἔπαθεν, καὶ έκόντι ού γὰρ οἰητέον φίλον άχοντα, wic on διαμαρτόντα έν τη άρχη καὶ παθόντα εὖ ύπὸ οὖ οὐχ ἔδει. ού γὰρ ὑπὸ φίλου ούδὲ δρῶντος διά τοῦτο αὐτό, διαλυτέον οδν καθάπερ εὐεργετηθέντα έπὶ ρητοῖς. Καὶ δὲ όμολογήσαι αν αποδώσειν δυνάμενος. οὐδὲ δὲ ὁ δοὺς ήξίωσεν αν άδυνατούντα. ώστε αποδοτέον, εὶ δυνατός. Έπισχεπτέον δὲ έν άρχη ύπὸ οὖ εὐεργετεῖται καὶ ἐπὶ τίνι, όπως ύπομένη ή μή έπὶ τούτοις.

comme n'ayant pas donné, mais comme ayant prêté. Et il se plaindra ayant contracté et étant payé non semblablement. Or cela arrive à cause de ceci tous ou la plupart [belles, vouloir d'une part les chosesd'autre part préférer les utiles. Or le faire du bien [pareille non afin qu'il (on) éprouve-laest beau. mais le recevoir-du-bien est utile. Il faut-rendre donc pour qui le peut l'équivalent de ce qu'il a recu, et le rendre volontiers; car il nefaut pas regarder comme celui qui rend malgré-lui, il faut se considérer comme certes s'étant trompé dans le commencement et ayant éprouvé du bien [ver; de qui il ne fallait pas en éproucar on n'en a pas éprouvé d'un ni de quelqu'un agissant à cause de cela même, il faut s'acquitter donc comme ayant recu-du-bien[nues. movennant des conditions conve-Etd'ailleurs il (on) se serait engagé à rendre le pouvant; [a-donné d'autre part pas-même celui quine prétendrait [dre: celui qui-ne-peut-pas devoir rende sorte qu'il faut-rendre si il (on) est capable de rendre. Mais il faut examiner au commencement par qui il (on) est obligé et moyennant quelle condition, afin qu'il (on) consente ou non moyennant ces conditions.

Αμφισδήτησιν δ' ἔχει πότερα δεῖ τἢ τοῦ παθόντος ἀφελεία μετρεῖν καὶ πρὸς ταύτην ποιεῖσθαι τὴν ἀνταπόδοσιν, ἢ τἢ τοῦ δράσαντος εὐεργεσία. Οἱ μὲν γὰρ παθόντες τοιαῦτά φασιν λαδεῖν παρὰ τῶν εὐεργετῶν ἀ μικρὰ ἦν ἐκείνοις καὶ ἐξἢν παρ' ἔτέρων λαδεῖν, κατασμικρίζοντες · οἱ δ' ἀνάπαλιν τὰ μέγιστα τῶν παρ' αῦτοῖς, καὶ ὰ παρ' ἄλλων οὐκ ἦν, καὶ ἐν κινδύνοις ἢ τοιαύταις χρείαις. ᾿Αρ' οὖν διὰ μὲν τὸ χρήσιμον τῆς φιλίας οὕσης ἡ τοῦ παθόντος ἀφέλεια μέτρον ἐστίν; Οὐτος γὰρ ὁ δεόμενος, καὶ ἐπαρκεῖ ἀὐτῷ ὡς κομιούμενος τὴν ἴσην · τοσαύτη οὖν γεγένηται ἡ ἐπικουρία ὅσον οῦτος ἀφέληται, καὶ ἀποδοτέον δὴ αὐτῷ ὅσον ἐπηύρατο, ἢ καὶ πλέον · κάλλιον γάρ. Ἐν δὲ ταῖς κατ' ἀρετὴν ἐγκλήματα μὲν οὐκ ἔστιν,

Il y a lieu de discuter si la dette contractée doit être mesurée par l'utilité qu'a retirée l'obligé et être acquittée en conséquence ou [s'il faut l'apprécier] d'après l'importance du bienfait relativement au bienfaiteur. L'obligé prétend qu'il n'a reçu du bienfaiteur que ce qui n'était que peu de chose pour lui et ce qui pouvait être donné par d'autres, et il cherche ainsi à déprécier [le service rendu]; le bienfaiteur, au contraire, soutient qu'il a donné ce qu'il avait de plus important, ce que d'autres ne pouvaient donner et cela dans le danger ou d'autres circonstances pressantes. L'amitié étant fondée sur l'intérêt, l'utilité retirée par l'obligé doit-elle servir de mesure? C'est l'obligé qui était dans le besoin, et [son ami] est venu à son secours comptant qu'on lui rendrait la pareille.Leservice rendu a donc été aussi grand que l'utilité retirée par l'obligé, et il faut par conséquent qu'il rende autant qu'il a reçu, ou même davantage; car c'est plus beau. Quant aux amitiés fondées sur la vertu, il n'y a pas lieu à des récriminations,

Έχει δὲ ἀμφισδήτησιν πότερα δεῖ μετρεῖν τη ωρελεία του παθόντος χαὶ ποιεῖσθαι τὴν ἀνταπόδοσιν πρὸς ταύτην, ή τη εὐεργεσία τοῦ δράσαντος. Οί μέν γάρ παθάντες φασίν λαβείν παρά τῶν εὐεργετῶν τοιαῦτα ά ήν μικρά αὐτοῖς καὶ ἐξῆν λαβεῖν παρὰ ἐτέρων, κατασμικρίζοντες\* કંઠ કે ἀνάπαλιν τὰ μέγιστα παρὰ αύτοῖς, καὶ ά ούκ ην παρὰ ἄλλων, καὶ ἐν κινδύνοις η τοιαύταις χρείαις. Αρα οὖν της φιλίας ούσης διά τὸ χρήσιμον ή ώφέλεια τοῦ παθόντος έστὶ μέτρον; Ούτος γάρ ὁ δεόμενος, καὶ ἐπαρκεῖ αὐτῷ ώς χομιούμενος דאע נסחץי ή ἐπικουρία οὖν γεγένηται τοσαύτη όσον οδτος ώφεληται, καὶ ἀποδοτέον δὴ αὐτῷ όσον ἐπηύρατο ή και πλέον. χάλλιον γάρ. Έν δὲ ταῖς κατά άρετην έγκλήματα μέν ούκ έστιν,

Or cela a (admet) discussion s'il faut mesurer le bienfait sur l'avantage de l'obligé et faire la récompense eu-égard-à cette utilité, ou sur la bienfaisance de celui qui a fait du bien. Car ceux d'une part ayant été obligés prétendent avoir recu de leurs bienfaiteurs des choses telles qui étaient petites pour eux et qu'il leur était-possible de recevoir d'autres, rapetissant ce qu'ils ont reçu; les autres (les bienfaiteurs) au contraire[ses-les-plus-grandes soutiennent qu'ils ont reçu les chode celles qui étaient chez eux-mêmes, et les quelles il n'était-pas-possible de recevoir d'autres, et dans des dangers ou dans de telles nécessités. Est-ce-que donc l'amitié existant à cause de l'utilité l'avantage de l'obligé est la mesure? Car c'est lui qui est-dans-le-besoin, et l'autre secourt lui comme devantemporter (obtenir) la pareille; le secours donc a été aussi-grand que celui-là a été aidé, et il doit-être-rendu donc par lui autant qu'il a obtenu ou même davantage; car c'est plus beau. Mais dans les amitiés selon la vertu plaintes d'une part ne sont pas,

μέτρω δ' ἔοικεν ή τοῦ δράσαντος προαίρεσις τῆς αρετῆς γὰρ καὶ τοῦ ἤθους ἐν τῆ προαιρέσει τὸ κύριον.

ΧΙΥ. Διαφέρονται δὲ καὶ ἐν ταῖς καθ' ὑπεροχὴν φιλίαις. 'Αξιοῖ γὰρ ἑκάτερος πλέον ἔχειν, ὅταν δὲ τοῦτο γίνηται, διαλύεται ἡ φιλία. Οἴεται γὰρ ὅ τε βελτίων προσήκειν αὑτῷ πλέον ἔχειν (τῷ γὰρ ἀγαθῷ νέμεσθαι πλέον) · ὁμοίως δὲ καὶ ὁ ἀφελιμώτερος. 'Αχρεῖον γὰρ ὄντα οὕ φασιν ² δεῖνἴσον ἔχειν · λειτουργίαν ³ τε γὰρ γίνεσθαι καὶ οὐ φιλίαν, εἰ μὴ κατ' ἀξίαν τῶν ἔργων ἔσται τὰ ἐκ τῆς φιλίας · οἴονται γάρ, καθάπερ ἐν χρημάτων κοινωνία πλεῖον λαμβάνουσιν οἱ συμβαλλόμενοι πλεῖον, οὕτω δεῖν καὶ ἐν τῷ φιλία. 'Ο δ' ἐνδεὴς καὶ ὁ χείρων ἀνάπαλιν' φίλου γὰρ ἀγαθοῦ εἶναι τὸ ἐπαρκεῖν τοῖς ἐνδεέσιν · τί γάρ, φασίν ⁵, ὄφελος σπουδαίφ ἢ δυνάστη φίλον εἶναι,

et la mesure paraît être dans l'intention du bienfaiteur; car en fait de vertu et de mœurs, c'est l'intention qui est le principal.

XIV. Il s'élève encore des différends dans les liaisons où il y a inégalité entre les amis; chacun prétend avoir plus que l'autre, et, lorsque cela arrive, l'amitié se dissout. Celui qui a le plus de vertu croit qu'il lui appartient d'avoir plus que l'autre, parce qu'on accorde plus au mérite. De même celui qui est le plus utile; il dira qu'étant inutile celui [qui est inférieur] ne doit pas avoir autant, qu'il y a alors prestation et non amitié, si les avantages de l'amitié ne sont pas proportionnés à ce que chacun fait pour l'autre; ils croient que si on reçoit plus dans une société de spéculation quand on a fourni une mise plus considérable, il doit en être de même en amitié. Celui qui est le moins utile ou a le moins de vertu [fait le raissonnement] inverse; il dit qu'il est du devoir d'un bon ami de venir au secours dans le besoin; à quoi bon, en effet, être ami d'un homme qui a du mérite ou de la puissance,

ή δὲ προαίρεσις τοῦ δράσαντος ἔοικε μέτρῳ, τὸ κύριον γὰρ τῆς ἀρετῆς καὶ τοῦ ἤθους ἐν τῆ προαιρέσει.

ΧΙΥ. Διαφέρονται δὲ καὶ ἐν ταῖς φιλίαις κατὰ ὑπεροχήν. Έχατερος γάρ άξιοῖ ἔχειν πλέον, όταν δὲ τοῦτο γίνηται ή φιλία διαλύεται. "Ο τε γάρ βελτίων οξεται προσήχειν αύτῷ ἔχειν πλέον (πλέον γὰρ νέμεσθαι τω άγαθω). όμοίως δὲ χαὶ ό ώφελιμώτερος. Φασίν γάρ οὐ δεῖν ὄντα άχρεῖον έχειν ίσον. λειτουργίαν τε γάρ χαὶ οὐ φιλίαν γίνεσθαι, έχ της φιλίας μή ἔσται χατὰ ἀξίαν τῶν ἔργων. οξονται γάρ, καθάπερ έν χοινωνία χρημάτων οί συμδαλλόμενοι πλεΐον λαμβάνουσιν πλεῖον, δείν ούτω καὶ ἐν τῆ φιλία. 'Ο δὲ ἐνδεὴς καὶ ὁ χείρων άνάπαλιν. τὸ γὰρ ἐπαρχεῖν τοῖς ἐνδεέσιν είναι άγαθοῦ φίλου. τί γὰρ ὄφελος, φασίν, είναι φίλον σπουδαίω ή δυνάστη.

mais l'intention de celui qui-a-fait du bien ressemble à une mesure; car le principal de la vertu et du caractère est dans l'intention.

XIV. D'autre part on est-en-deaussi dans les amitiés [saccord existanten-vertu-d'une supériorité Car chacun-des-deux prétend avoir plus, or lorsque cela a-lieu l'amitié se dissout. Car et le meilleur [tient) pense appartenir (qu'il lui apparà lui-même d'avoir plus (car plus être accordé au bon): et semblablement aussi pense le plus utile. Car ils disent ne pas falloir étant (quand on est) inutile avoir autant; et en effet prestation et non amitié exister, si les avantages résultant de l'amitié ne seront (sont pas) en proportion des actes; car ils pensent, de-même-que dans une association d'argent ceux qui-contribuent davantage recoivent davantage, falloir (qu'il faut) en être de même aussi dans l'amitié. D'autre part l'inférieur et le pire pensent tout-au-contraire; car le secourir les inférieurs être le devoir d'un bon ami; car quel avantage, disent-ils, d'être ami à un homme vertueux ou puissant. μηδέν γε μέλλοντα ἀπολαύειν; "Εοικεν δὲ ἐκάτερος όρθῶς ἀξιοῦν, καὶ δεῖν ἐκατέρω πλέον νέμειν ἐκ τῆς φιλίας, οὐ τοῦ αὐτοῦ δέ, ἀλλὰ τῷ μὲν ὑπερέχοντι τιμῆς τῷ δ' ἐνδεεῖ κέρδους τῆς μὲν γὰρ ἀρετῆς καὶ τῆς εὐεργεσίας ἡ τιμὴ γέρας, τῆς δ' ἐνδείας ἐπικουρία τὸ κέρδος.

Ούτω δ' έχειν τοῦτο καὶ ἐν ταῖς πολιτείαις φαίνεται. [Οὐ γὰρ τιμᾶται ὁ μηδὲ ἀγαθὸν τῷ κοινῷ πορίτων · τὸ κοινὸν γὰρ δίδοται τῷ τὸ κοινὸν εὐεργετοῦντι, ἡ τιμὴ δὲ κοινόν.] Οὐ γὰρ ἔστιν ἄμα χρηματίζεσθαι ἀπὸ τῶν κοινῶν καὶ τιμᾶσθαι. Ἐν πᾶσι γὰρ τὸ ἔλαττον οὐδεὶς ὑπομένει · τῷ δὴ περὶ χρήματα κὸ ἔλαττουμένω τιμὴν ἀπονέμουσιν, καὶ τῷ δωροδόκω γρήματα · τὸ κατ' ἀξίαν γὰρ ἐπανισοῖ καὶ σῷζει

si l'on ne doit en retirer aucun avantage? Il semble que les prétentions de chacun des deux amis soient fondées et qu'il faille faire à chacun une part plus forte en amitié, non dans des avantages de même espèce, mais de manière à ce qu'il y ait plus d'honneur pour celui qui a la supériorité, plus de profit pour celui qui est dans une situation inférieure; car l'honneur est la récompense de la vertu et de la bienfaisance, le profit est la ressource de l'infériorité.

Il semble en être ainsi dans le gouvernement des États; on n'honore pas celui qui ne procure aucun avantage à la communauté, car ce qui appartient à tous se donne à celui qui fait du bien à tous, et l'honneur est le bien de tous. Il n'est pas possible de tirer profit des affaires publiques et en même temps d'être honoré. Personne ne consent à perdre en tout ses avantages; on attribue donc des honneurs à celui qui sacrifie de l'argent, et de l'argent à celui qui tient plutôt à en recevoir. L'attribution proportionnelle rétablit l'égalité et conserve

μέλλοντά γε ἀπολαύειν μηδέν. Έκατερος δὲ ἔοικεν άξιοῦν ὀρθῶς, χαὶ δεῖν νέμειν πλέον έχατέρω êx the orlias. οὐ δὲ τοῦ αὐτοῦ, άλλὰ τῶ μὲν ύπερέχοντι TIUMS, τῷ δὲ ἐνδεεῖ κέρδους. η μέν γάρ τιμή γέροις τής άρετῆς καὶ εὐεργεσίας, τὸ δὲ χέρδος έπιχουρία της ένδείας. Τούτο δὲ φαίνεται ἔγειν ούτω χαὶ ἐν ταῖς πολιτείαις. Ο γαρ μηδέ πορίζων άγαθὸν τῷ κοινῷ ού τιμ.ᾶται' τὸ γὰρ κοινὸν δίδοται τῷ εὖεργετοῦντι τὸ χοινόν,

τὸ ἀλαττον ἐν πάσιν·
τὸ ἐλαττον ἐν πάσιν·
τὸ ἐλαττον ἐν πάσιν·
τῷ ἐλαττουμένῳ
τερὶ χρήματα,
τὸ ἄλαρ κατὰ ἄξίαν
ἐν πάρ κατὰ ἀξίαν
ἐν πάρ κατὰ ἀν πάρ κατὰ ἀν κατὰ ἀν κατὰ ἀν κ

ने ठेहे रामने

Ού γὰρ ἔστιν

χρηματίζεσθαι άπὸ τῶν χοινῶν

άμα καὶ τιμᾶσθαι.

χοινόν.

ne devant du moins en profiter en rien. Or chacun-des-deux semble prétendre justement. et falloir (qu'il faille) accorder plus à chacun-des-deux des avantages tirés de l'amitié, mais non du même avantage, mais à celui d'une part qui est-supérieur plus d'honneur, frieur à celui d'autre part qui est inféplus de profit; car d'une part l'honneur est la récompense de la vertu et de la bienfaisance, d'autre part le profit est l'assistance de (due à) l'infériorité.

Et cela paraît être de-même aussi dans les gouvernements. Car celui qui-ne-procure pas nonde bien à la communauté n'est pas honoré; car ce qui est commun (à tous) se donne à celui qui fait-du-bien à la communauté, or l'honneur est une chose-commune (à tous). Car il n'est-pas-possible de s'enrichir des affaires communes(publiques) et en-même-temps d'être honoré. Car personne ne supporte l'infériorité en toutes choses; on attribue donc l'honneur à celui qui est inférieur pour l'argent. et l'argent à l'homme vénal; car ce qui est selon la proportion égalise et conserve

96

την φιλίαν, καθάπερ εἴρηται. Οὕτω δὴ καὶ τοῖς ἀνίσοις ὁμιλητέον, καὶ τῷ εἰς χρήματα ὡφελουμένῳ ἢ εἰς ἀρετὴν τιμὴν ἀνταποδοτέον, ἀνταποδιδόντα¹ τὰ ἐνδεχόμενα. Τὸ δυνατὸν γὰρ ἡ φιλία ἐπιζητεῖ, οὐ τὸ κατ' ἄξίαν οὐδὲ γὰρ ἔστιν ἐν πᾶσιν, καθάπερ ἐν ταῖς πρὸς τοὺς θεοὺς τιμαῖς καὶ τοὺς γονεῖς οὐδεὶς γὰρ ἄν ποτε τὴν ἀξίαν ἀποδοίη, εἰς δύναμιν δὲ ὁ θεραπεύων ἐπιεικὴς εἶναι δοκεῖ. Διὸ κᾶν δόξειεν οὐα ἐξεῖναι υἰῷ πατέρα ἀπείπασθαι, πατρὶ δ' υἰόν. 'Όφείλοντα γὰρ ἀποδοτέον, οὐδὲν δέ, ποιήσας ², ἄξιον τῶν ὑπηργμένων δέδρακεν, ὥστ' ἀεὶ ὀφείλει · οἰς δ' ὀφείλεται, ἐξουσία ἀπεῖναι, καὶ τῷ πατρὶ δή. "Αμα δ' ἴσως οὐδείς ποτ' ἀν ἀποστῆναι δοκεῖ μὴ ὑπερβάλλοντος ³ μοχθηρία (χωρὶς γὰρ τῆς φυσικῆς φιλίας

l'amitié, comme il a été dit. C'est ainsi qu'il faut se comporter l'un envers l'autre, quand il y a inégalité, et celui qui est aidé pécuniairement ou moralement doit honorer en retour [celui qui l'aide] et rendre ainsi ce qu'il peut. Car l'amitié cherche ce qui est possible, et non ce qui est proportionnel [au bienfait]; en effet, on ne peut pas toujours s'acquitter, comme il arrive pour les honneurs que l'on rend aux dieux et aux parents; car personne ne peut les honorer proportionnellement [à leurs bienfaits], mais celui qui leur rend hommage dans la mesure de son pouvoir passe pour honnête homme. C'est pour cela qu'il semblerait qu'un fils ne puisse pas renoncer son père, tandis que le père peut renoncer son fils; il faut rendre quand on doit, et [un fils] a beau faire, il ne peut pas rendre l'équivalent de ce qu'il a reçu, en sorte qu'il doit toujours : or celui à qui il est dû est libre de renoncer le débiteur, par conséquent le père, [son fils]. Au reste peut-être aucun père ne renoncera son fils, à moins qu'il ne soit d'une perversité excessive (car, outre l'affection naturelle,

την φιλίαν, καθάπερ είρηται. 'Ομιλητέον δή ούτω καὶ τοις ανίσοις, καὶ ἀνταποδοτέον τω ωφελουμένω είς χρήματα ή είς άρετήν, ἀνταποδιδόντα τὰ ἐνδεγόμενα. Ή γαρ φιλία ἐπιζητεί τὸ δυνατόν. ού τὸ κατὰ ἀξίαν. ούδε γάρ έστιν. έν πᾶσιν. χαθάπερ έν ταις τιμαις πρός τούς θεούς χαὶ τούς γονεις. ούδεὶς γὰρ ἀποδοίη ἄν ποτε ό δὲ θεραπεύων είς δύναμιν δοχεί είναι έπιειχής. Διὸ καὶ δόξειεν αν ούχ έξειναι υίω απείπασθαι πατέρα, πατρί δὲ υίόν. Αποδοτέον γαρ οφείλοντα, ποιήσας δὲ δέδραχεν οὐδὲν ἄξιον των ύπηργμένων, ώστε δφείλει αεί . εξουσία δὲ ἀφείναι οξς δφείλεται, και τω πατρί οη. "Αμα δὲ ἴσως ούδεις δοχεί άποστήναι άν ποτε μή ύπερβάλλοντος μοχθηρία (χωρίς γάρ της φιλίας φυσικής

MORALE A NICOMAQU

l'amitié, comme il a été dit. Il doit donc être vecu ainsi aussi entre les amis inégaux. et il doit être-rendu-en-retour de l'honneur par celui qui-est-aide en argent ou en vertu, rendant-en-retour Jes choses-possibles. Car l'amitié recherche le possible. non ce qui est selon la porportion; car cela n'est même-pas possible en toutes choses, comme dans les honneurs envers les dieux et les parents; car personne ne rendrait jamais l'équivalence, mais celui qui les honore selon son pouvoir C'est pourquoi aussi il semblerait n'être pas permis au fils de renoncer son père, mais au père de renoncer son fils. Car il faut-rendre devant (quand on doit), et le fils ayantfait quoi que ce soit n'a fait rien d'équivalent des bienfaits précédemment-reçus, de sorte qu'il doit toujours; mais liberté de renoncer à leur créance est à ceux à qui il est dû, et au père donc. Mais en-même-temps peut-être nul père ne paraît devoir renoncer jamais a son fils n'étant pas (s'il n'est pas en perversité [excessif (car en dehors de l'affection naturelle

7

την έπικουρίαν ανθρωπικόν μη διωθεϊσθαι) · τῷ δέ φευκτον η ου σπουδαστόν το έπαρκεῖν, μοχθηρῷ ὅντε. Ευ πάσχειν γὰρ οί πολλοί βούλονται, τὸ δὲ ποιεῖν φεύγουσιν ώς άλυσιτελές. Περί μέν οὖν τούτων ἐπὶ τοσούτον είρησθω 1.

il n'est pas dans la nature humaine de se priver d'un appui); d'autre part le fils évitera de venir en aide à son père ou n'y sera pas empressé, s'il est vicieux. Car la plupart aiment bien à recevoir des services, mais répugnent à en rendre, parce que ce n'est pas profitable. Mais nous avons assez parlé sur ce sujet.

άνθρωπικόν τὸ δὲ ἐπαρχεῖν φευκτόν η ού σπουδαστόν όντι μοχθηρώ. Οί γάρ πολλοί βούλονται πάσχειν εδ, φεύγουσιν δὲ τὸ ποιείν ώς άλυσιτελές. Εξρήσθω μέν οδν περί τούτων έπὶ τοσοῦτον.

il est naturel-à-l'homme μή διωθεϊσθαι τὴν ἐπιχουρίαν) de ne pas repousser l'assistance); d'autre part le assister son père est chose évitée ou non recherchéc pour le fils qui est pervers, Car la plupart désirent éprouver du bien, mais ils évitent le faire du bien comme non-profitable. Qu'il ait donc été parlé sur ces questions jusqu'à autant (jusque-là).

## NOTES

## SUR LA MORALE A NICOMAQUE

Page 2: 1. Μετὰ ταῦτα. Aristote a traité précédemment de la vertu et de l'εγκράτεια, qui est une sorte de vertu. Il est donc amené naturellement à parler de l'amitié, qui est également

Page 4: 1. Πρὸς τὸ ἀναμάρτητον. L'amitié des jeunes gens étant fondée sur le plaisir, comme le dit Aristote lui-même au chapitre III, on ne voit pas bien comment elle pourrait préserver

des fautes. Il serait plus juste de dire le contraire.

- 2. βοηθείας. Les autres éditions portent βοηθεῖ qui est bien plus clair. C'est la leçon que paraît adopter M. Thurot dans sa traduction. Pour expliquer βοηθείας, il faut en faire un accusatif pluriel équivalant à βοηθούς et construire : οἴονται τοὺς φίλους είναι καὶ βοηθείας... νέοις...

- 3. Έρχομένω. Vers d'Homère, Iliade, X, 224. Σύν τε δύ' έργομένω, καί τε πρὸ ὁ τοῦ ἐνόησεν, "Οππως κέρδος ἔη. L'hémistiche

que donne Aristote était passé en proverbe.

-4. Καί... γεννηθέντι. Nous avons rétabli dans le texte français cette phrase omise par le traducteur, parce qu'il la considère comme interpolée.

- 5. Έν ταῖς πλάναις. Allusion aux droits de l'hospitalité si

puissants et si respectés chez les anciens.

- 6. Φίλων... ὄντων. Proposition absolue exprimant une idée générale, « quand on est ami, » C'est aussi le sens de δίχαιοι... προσδέονται.

Page 6: 1. Tov ouocov. Encore un proverbe tiré d'Homère, Odyssée, XVII, 218: Ως (tant) τὸν ὁμοῖον ἄγει θεὸς ὡς τὸν ὁμοῖον.

- 2. Καί... κολοιόν. Encore un proverbe inachevé qu'Aristote cite tout au long dans les Magna Moralia, II, 11: Κολοιὸς παρά κολοιὸν ίζάνει. Toutefois ce mot épique et dorien ποτί pour πρός fait supposer qu'Aristote a en vue une forme plus ancienne de ce proverbe.

Page 6: 3. Κεραμεῖς. Allusion à un vers d'Hésiode, les Travaux et les Jours, 25: Καὶ κεραμεύς κεραμεῖ κοτέει, καὶ τέκτονι τέκτων.

- 4. Εὐριπίδης. Voici ces vers d'Euripide. Ils appartiennent à une tragédie perdue, on ne sait laquelle. Ἐρᾶ μὲν ὄμδρου γαῖ' όταν ξηρόν πέδον "Αχαρπον αὐχμῶ νοτίδος ἐνδεῶς ἔχη: Ἐρὰ δ' δ σεμνός οὐρανὸς πληρούμενος "Ομόρου πεσεῖν εἰς γαῖαν Αφροδίτης ὕπο.

Page 8: 1. Εἴρηται... ἔμπροσθεν. Ces mots sont suspects; on ne trouve nulle part dans la Morale à Nicomaque de passage

auquel ils puissent se rapporter.

- 2. Αὐτῶν se rapporte à l'amitié et aux questions qui s'y rattachent.

Page 10: 1. Είπερ. Après ce mot, sous-entendez τω οίνω

βούλεταί τις τάγαθά.

Page 14: 1. Εὐτραπέλους, mot à mot « qui se tourne facilement », et par extension, «facile à vivre, aimable, enjoué. » Les Latins en ont fait un nom propre : « Eutrapelus. »

- 2. "Οσπερ ἐστίν. Ces mots sont une conjecture de Bonitz, indispensable au sens de la phrase; sans quoi, δ φιλούμενός ἐστιν

n'a point d'attribut.

- 3. Κατά συμβεθηχός, par accident. Ce mot a ici un sens métaphysique. Il signifie ce qui est dans un sujet, mais ce qui pourrait ne pas y être, sans que le sujet fût détruit.

Page 16: 1. Ωσιν, παύονται. Ces deux verbes ont des sujets différents. Le sujet du premier est οἱ σιλούμενοι, celui du second

est οί φιλούντες.

- 2. "Οσοι... διώχουσι, sous-entendu εν τούτοις ή τοιαύτη φιλία δοχεῖ γίγνεσθαι.

- 3. 'Ωσιν n'a pas le même sujet que προσδέονται, mais of σιλούμενοι, dont l'idée est comprise dans τοιαύτης όμιλίας.

- 4. "Εχουσιν a le sens de παρέχουσιν.

Page 18: 1. Φιλούσι καὶ ταχέως παύονται. Le traducteur français lit φιλούσι ταχέως καὶ παύονται. Le sens est ainsi plus satis-

Page 20: 1. Ταύτη, sous-entendu τη φιλία est l'équivalent de τούτοις τοῖς φίλοις, ce qui explique le καθ' αὐτούς qui suit.

- 2. Ταύτη γάρ δμοιοι... ἐστίν. Passage evidemment altéré; le sens exigerait, selon M. Thurot, ταύτη γαρ όμοιότης καὶ τὰ λοιπά. τό τε άπλως άγαθον καὶ ήδυ άπλως, ἐστίν, mot à mot : « à celle-ci est la ressemblance et le reste, à savoir le absolument bon et le absolument agréable. »

Page 22: 1. "Aλας. Proverbe passé dans la langue latine, puisque Cicéron a dit également : « Verumque illud est quod dicitur multos modios salis simul edendos esse, ut amicitiæ munus expletum sit. » (De Amicitia, XIV.)

Page 26: 1. Αἱ πόλεις, sous-entendu λέγονται φίλαι.

Page 28: 1. Οὐδὲ γίνονται. La négation οὐ πάνυ qui est en tête de la phrase retombe également sur cette proposition.

Page 30: 1. Καθεύδοντες, expression figurée, pour désigner des gens qui, pouvant agir, n'agissent pas, en latin: cessantes.

— 2. Πολλάς.. διέλυσεν. Citation tirée d'un auteur inconnu.

- 3. Φιλικοί ne signifie pas ici enclins à aimer (sens actif), mais faits pour être aimés (sens passif). Aristote veut dire que les gens de cette nature ne sont pas propres à s'inspirer de l'amitié les uns aux autres.

Page 34: 1. Όμοίως... στρυφνοί, sous-entendu γίνονται φίλοι

ταχύ.

Page 36: 1. Πολλούς. Le traducteur français fait observer justement que la raison donnée par Aristote (πολλοί γὰρ οἱ τοι-οῦτοι) exige que l'on lise πολλούς, et non πολλοῖς que portent beaucoup d'éditions.

Page 40: 1. Ταὐτοῦ, la même espèce d'amitié, c'est-à-dire

tondée sur la vertu qui est le type des autres.

Page 44: 1. "Εως τίνος <οί> φίλοι. Supprimez l'article devant φίλοι qui est attribut.

- 2. Έτι μένει, sous-entendu φίλος ὁ ὑπερεχόμενος.

- 3. Πολύ δὲ χωρισθέντος, sous-entendu τοῦ ὑπερέχοντος.

- 4. ἀπορεῖται, μή ποτ' οὐ. Ces deux négations sont employées avec les verbes qui signifient craindre. Si la trop grande distance nuit à l'amitié, il est à craindre qu'il ne soit pas vrai de dire que des amis doivent se souhaiter le plus de bien possible.

Page 48: 1. Δι' αὐτό se rapporte dans la pensée de l'auteur à τὸ τιμᾶσθαι, qui précède; nous sommes obligés de traduire en

français comme s'il y avait δι' αὐτήν.

Page 56 : 1. Συμπορεύονται, on marche ensemble, comme

quand on s'embarque, quand on va à la guerre.

Page 58: 1. Όμοίως... δημόται, sous-entendu κατά τι μέρος τοῦ

συμφέρντος ἐφίενται.

- 2. Θυσίας τε ποιούντες. Texte évidemment altéré ou incomplet. On ne voit pas à quoi se rapportent grammaticalement les

participes ποιούντες, ἀπονέμοντες, πορίζοντες.

Page 60: 1. ¾πὸ τιμημάτων. C'est sans doute une allusion à la constitution de Solon, qui avait distribué les citoyens en quatre classes (τέλη ου τιμήματα), suivant la quotité de leurs revenus et de leurs contributions aux dépenses publiques avec droits proportionnels.

- 2. Πολιτείαν, proprement forme de gouvernement, constitution. L'expression de régime constitutionnel en offrirait ici l'é-

quivalent.

Page 62: 1. Κληρωτὸς... βασιλεύς. A Athènes on tirait au sort l'un des archontes, et certains prêtres qui étaient appeles

-2. Έαυτῷ. Parce que l'idée de ὁ τύραννος, est comprise dans τυραννίς; du reste on peut donner aussi ὁ τύραννος comme sujet

sous-entendu à διώχει.

— 3. Φανερώτερον. Il est encore plus évident que la tyrannie est le plus mauvais des gouvernements qu'il n'est évident que la royauté est le meilleur.

— 4. Μεταβαίνει, a un sens absolu; il équivaut à μετάβασις

γίνεται.

- 5. Πλήθους. Soit par l'abaissement du cens, soit par la suppression des droits proportionnels aux contributions payées.

Page 64: 4. Των διαφερόντων désigne l'objet et non le sujet

de l'action signifiée par appai

Page 68: 1. "Ομηρος... εἶπεν. Τῷ νῦν ᾿Ατρείδη ᾿Αγαμέμνονι, ποι-

μένι λαών. (Iliade, II, 254 et 772.)

 — 2. Ταῦτα. Je crois, avec M. Thurot, qu'il serait préférable de lire ταὺτά.

Page 72: 1. Ἐν χοινωνία μὲν οὖν πᾶσα φιλία ἐστίν. Le sens est: « Il n'y a pas d'amitié sans communauté. » M. Thurot propose πάση, qui serait effectivement meilleur et traduit en conséquence.

- 2. Ai δè πολιτικαί... sous-entendu κοινωνίαι.

Page 74: 1. Καὶ τῷ.....χρόνου, sous-entendu διαφέρει ἡ τῶν γονέων φίλησις τῆς τῶν τέχνων.

Page 76: 1. Ἐκεῖνα, quoique neutre, tient lieu de γονεῖς,

c'est-à-dire τὰ (les êtres) ἐξ ὧν πεφύκασι.

2. H) ιξ γὰρ ἥ) ικα, sous-entendu τέρπει. C'est encore un proverbe cité en abrégé.

Page 78: 1. Των δθνείων, c'est-à-dire μαλλον τῆς των δθνείων φιλίας.

Page 80: 1. Έπὶ τοσοῦτον a ici, comme dans beaucoup de phrases, un sens restrictif, autant et pas plus, comme en latin tantum ou hactenus.

- 2. Τῷ τοιούτῳ, c'est-à-dire τῷ σπουδαίῳ ου τῷ ταύτην τὴν

άρετην έχοντι.

Page 82: 1. Συμφοιτητήν, condisciple. M. Thurot pense qu'ici, comme dans un passage des Helléniques de Xénophon (II, 4), ce mot désigne ceux qui se rendent aux mêmes fêtes.

- 2. Όμοίως... ήδετς, suppléez γίνονται φίλοι, και ήδίων ήττο κ

ηδεί.

Page 84: 2. Μάλιστα εὐλόγως. Οῖ μὲν γάρ. Μ. Thurot poncue avec raison: μάλιστα εὐλόγως οῖ μὲν γάρ. Il considère

l'adverbe comme l'équivalent de καὶ τοῦτο εὐλογόν ἐστιν, et traduit en conséquence.

Page 84: 2. Έαν ή χαρίεις, sujet sous-entendu ὁ πάσγων.

- 3. O δε ύπερβάλλων, suppleez τω εὖ ποιεῖν.

- 4. 'Ηδονήν, suppléez γίνεται τὰ εγκλήματα καὶ μάχαι.

Page 86: 1. Έχ... χεῖρα, suppléez διδοῦσα.

2. Εἰς χρόνον, suppléez διδοῦσα.
 3. Τί... τινός suppléez δοθήσεται.

— 4. 'Οτιδήποτε άλλο, suppléez εὐεργετεῖ ou un autre verbe de sens analogue dont l'idée est contenue dans δωρεῖται.

Page 88: 1. Δέ. M. Thurot veut ici δή avec raison.

- 2. 'Ως δη... καθάπερ οὖν... διαλυτέον. Il faut considérer διαλυτέον comme l'équivalent de δεῖ διαλύειν, faire dépendre ὡς δη άμαρτάνοντα de δεῖ, et regarder οὖν comme une répétition de δη amenée par la parenthèse.

Page 90 : 1. Ἐπαρχεῖ a pour sujet sous-entendu ὁ εὐεργετῶν.

Page 92: 1. Νέμεσθαι, infinitif gouverné par σἴεται ου φησί, dont le sens est contenu dans σἴεται.

- 2. Οὕ φασιν, au pluriel, bien que le sujet ὁ ἀφειλιμώτερος soit au singulier; mais ce mot est collectif; il désigne toute une classe d'individus.
- 3. Λειτουργίαν, prestations ou charges de toutes sortes imposées à Athènes aux citoyens riches, comme l'équipement d'une galère, les dépenses de repas publics, de représentations théâtrales.
  - 4. Άνάπαλιν, sous-entendu οἴεται.

- 5. Φασίν, même remarque qu'a la note 2.

Page 96: 1. ἀνταποδιδόντα à l'accusatif comme sujet de ἀνταποδιδόναι contenu dans ἀνταποδοτέον (δεῖ ἀνταποδιδόναι), et bien qu'ἀφελουμένω soit au datif. Il y a donc ici anacoluthe.

- 1. Ποιήσας. Ce mot a un complément sous-entendu comme ότιοῦν, dont le sens est contenu dans οὐδέν.

- 2. Υπερβάλλοντος, suppleez υίου.

Page 98: 1. Hart l'eligible. Ces mots semblent avoir été ajoutés. M. Thurot ne les traduit pas.

83. PARIS. - IMPRIMERIE CHARLES BLOT, RUE BLEUE, 7.

