

LES

# **AUTEURS GRECS**

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

## PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES

L'UNE LITTÉRALE ET JUXTALINÉAIRE PRÉSENTANT LE MOT A MOT FRANÇAIS EN REGARD DES MOTS GRECS CORRESPONDANTS L'AUTRE CORRECTE ET FIDÈLE PRÉCÉDÉE DU TEXTE GREC

avec des sommaires et des notes

PAR UNE SOCIÉTÉ DE PROFESSEURS

ET D'HELLÉNISTES

# XÉNOPHON

APOLOGIE DE SOCRATE

EXPLIQUÉE, TRADUITE ET ANNOTÉE

PAR M. C. LEPRÉVOST

Professeur au collége royal de Bourbon

PARIS

LIBRAIRIE DE L. HACHETTE

RUE PIERRE-SARRAZIN, Nº 12

1843

LES

# AUTEURS GRECS

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES

1°Z (472)

Cette Apologie de Socrate a été expliquée, traduite et annotée par M. C. Leprévost, professeur au Collége royal de Bourbon.

Paris. - Typographie de Firmin Didot Frères, rue Jacob, 56.

### LES

# **AUTEURS GRECS**

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

# PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES

L'UNE LITTÉRALE ET JUXTALINÉAIRE PRÉSENTANT LE MOT A MOT FRANÇAIS EN REGARD DES MOTS GRECS CORRESPONDANTS L'AUTRE CORRECTE ET FIDÈLE PRÉCÉDÉE DU TEXTE

avec des sommaires et des notes

PAR UNE SOCIÉTÉ DE PROFESSEURS

ET D'HELLÉNISTES



XÉNOPHON

APOLOGIE DE SOCRATE

### PARIS

LIBRAIRIE DE L. HACHETTE

RUE PIERRE-SARRAZIN, Nº 12

1843

#### AVIS.

On a réuni par des traits, dans la traduction juxtalinéaire, les mots français qui traduisent un seul mot grec.

On a imprimé en *italique* les mots qu'il était nécessaire d'ajouter pour rendre intelligible la phrase française, et qui n'avaient pas leur équivalent dans le grec.

Enfin, les mots placés entre parenthèses, dans le français, doivent être toujours considérés comme une seconde explication, plus intelligible que la version littérale.

## ARGUMENT ANALYTIQUE

DE L'APOLOGIE DE SOCRATE.

1. Bien d'autres ont raconté la mort de Socrate, et tous ont parlé de sa noble fierté devant ses juges; Xénophon se propose de justifier le langage de son maître : s'il a dédaigné de s'abaisser aux prières, c'est qu'il croyait que déjà la mort était pour lui préférable à la vie.

II. Xénophon rapporte l'entretien de Socrate avec Hermogène avant le jugement. Aux représentations d'Hermogène, Socrate oppose la volonté de Dieu, dont la voix lui interdit de préparer sa défense; sans doute parce que la mort est un bienfait pour lui.

III. Socrate s'étonne qu'on l'accuse de mépriser les dieux et de corrompre la jeunesse : on l'a vu sacrifier en public; on sait qu'une voix intérieure le met en rapport avec la divinité; qu'Apollon a fait son éloge, et que d'ailleurs il ne donne rien aux plaisirs des sens; qu'il s'abstient du bien d'autrui, et ne reçoit même aucun salaire pour ses leçons : il a l'estime de beaucoup de gens de bien, se contente de peu, et n'a jamais dépravé les mœurs de personne.

IV. Condamné par ses juges, et fort de son innocence, il refuse de déterminer lui-même sa peine, aussi bien que de s'évader, et, après avoir rejeté l'infamie et l'impiété qu'on lui reproche, sur ses calomniateurs et sur ses juges, il se retire aussi calme que d'habitude.

V. Voyant ses amis pleurer, il les invite à se réjouir plutôt, et démontre en riant à Apollodore qu'il a tort de le plaindre. — Il prédit la honte et la perte du fils d'Anytus, prédiction que l'événement a justifié.

VI. Xénophon approuve la fierté de Socrate devant ses juges, vante l'heureuse destinée qui le fait échapper aux infirmités de la vieillesse par la mort la plus douce, et termine par un cri d'admiration pour ce sage, dont il ne peut se lasser de répéter l'éloge.

### ΞΕΝΟΦΩΝΤΟΣ

# ΑΠΟΛΟΓΙΑ ΣΩΚΡΑΤΟΥΣ.

1. Σωχράτους δε άξιόν μοι δοχεῖ εἶναι μεμνῆσθαι καὶ ώς, ἐπειδή έχλήθη εἰς τὴν δίχην, ἐδουλεύσατο περί τε τῆς ἀπολογίας καὶ της τελευτης τοῦ βίου. Γεγράφασι μέν οὖν περὶ τούτου καὶ ἄλλοι Ι, και πάντες έτυγον της μεγαληγορίας αὐτοῦ. δ και δήλον, ότι τῶ ὄντι οὕτως ἐβρήθη ὑπὸ Σωχράτους. ἀλλ' ὅτι ἤδη ξαυτῷ ήγεῖτο αίρετώτερον εἶναι τοῦ βίου τὸν θάνατον, τοῦτο οὐ διεσαφήνισαν . ώστε άφρονεστέρα αὐτοῦ φαίνεται εἶναι ή μεγαληγορία.

ΙΙ. Έρμογένης μέντοι δ Ίππονίχου έταϊρός τε ήν αὐτῷ, καὶ έξηγγειλε περί αὐτοῦ τοιαῦτα, ώστε πρέπουσαν φαίνεσθαι τὴν μεγαληγορίαν αὐτοῦ τῆ διανοία. Ἐκεῖνος γὰρ ἔφη, δρῶν αὐτὸν περί πάντων μαλλον διαλεγόμενον ή περί της δίκης, εἰπεῖν. Οὐκ

I. Il est un trait de la vie de Socrate qu'il est juste, ce me semble, de rappeler : c'est la décision qu'il prit au sujet de sa défense et de sa mort, lorsqu'il fut cité en justice. D'autres sans doute ont écrit son histoire, et tous ont reproduit la même fierté de langage, preuve que c'est réellement ainsi qu'a parlé Socrate. Mais dès lors il était convaincu que pour lui la mort était préférable à la vie, et voilà ce qu'ils n'ont pas clairement démontré; de sorte que ce langage plein de fierté paraît plein d'imprudence.

II. Cependant Hermogène, fils d'Hipponique, avait vécu dans son intimité; et les récits qu'il nous en a faits, prouvent que ce langage répondait à l'élévation de ses sentiments. Il racontait en effet que, le voyant traiter toutes sortes de questions, excepté celle de son

# XENOPHON.

# APOLOGIE DE SOCRATE.

Ι. Δοχεῖ δέ μοι εἶναι ἄξιον μεμνήσθαι Σωχράτους, καὶ ώς, ἐπειδή εκλήθη είς την δίκην, καὶ τῆς τελευτῆς τοῦ βίου. Καὶ άλλοι μὲν οὖν γεγράφασι περί τούτου, καὶ πάντες ἔτυγον τής μεγαληγορίας αὐτοῦ. ώ και δήλον ότι ἐρρήθη ὑπὸ Σωκράτους ούτως τῶ ὄντι. Άλλα ού διεσαφήνισαν τοῦτο, ότι ήγεῖτο τὸν θάνατον είναι ήδη έαυτῶ αίρετώτερον τοῦ βίου. ώστε ή μεγαληγορία αὐτοῦ φαίνεται είναι άφρονεστέρα.

ΙΙ. Έρμογένης μέντοι, ό Ίππονίκου, ήν έταῖρός τε αὐτῷ, χαὶ έξήγγειλε περὶ αὐτοῦ τοιαύτα, ώστε τήν μεγαληγορίαν αύτοῦ φαίνεσθαι πρέπουσαν τη διανοία. Έκεῖνος γὰρ ἔρη εἰπεῖν, όρῶν αὐτὸν διαλεγόμενον μαλλον περί πάντων η περί της δίκης. Ούχ έχρην μέντοι,

I. Or il paraît à moi être digne d'avoir fait-souvenir de Socrate, et comment, après que il eut été appelé dans le procès, έβουλεύσατο περίτετης ἀπολογίας il délibéra et sur l'apologie et sur la fin de la vie de lui. Et d'autres à la vérité donc ont écrit sur-celui-ci, et tous ont atteint la hauteur-de-langage de lui par quoi aussi il est évident qu'il a été dit par Socrate ainsi par le fait, réellement. Mais ils n'ont pas rendu-évident cela, qu'il pensait la mort être déjà pour lui préférable à la vie; de sorte que la hauteur-de-langage de paraît être plus insensée.

II. Hermogène cependant, le fils d'Hipponique, était compagnon aussi à lui, et il rapporta sur lui des choses-telles', de manière à la hauteur-de-langage de lui paraître convenant au sentiment de lui. Celui-là en effet dit avoir dit, voyant lui s'entretenant plutôt sur toutes-choses que sur le procès : « Ne fallait-il pas pourtant,

έχρην μέντοι σχοπεῖν, ὧ Σώκρατες, καὶ ὅ τι ἀπολογήση; Τὸν δὲ τὸ μὲν πρῶτον ἀποχρίνασθαι, Οὐ γὰρ δοχῶ σοι ἀπολογεῖσθαι μελετῶν διαβεβιωχέναι; Ἦπειτα δ' αὐτὸν ἐρέσθαι, Πῶς; Θτι οὐδὲν ἄδιχον διαγεγένημαι ποιῶν ἡνπερ νομίζω μελέτην εἶναι καλλίστην ἀπολογίας. Ἐπεὶ δὲ αὐτὸν πάλιν λέγειν, Οὐχ ὁρᾶς τὰ Ἀθηναίων διχαστήρια, ὡς πολλάχις μὲν οὐδὲν ἀδιχοῦντας λόγω παραχθέντες ἀπέχτειναν, πολλάχις δὲ ἀδιχοῦντας ἡ ἐκ τοῦ λόγου οἰχτίσαντες ἡ ἐπιχαρίτως εἰπόντας ἀπέλυσαν; ᾿Αλλὰ ναὶ μὰ Δία, φάναι αὐτὸν, καὶ δὶς ἡδη ἐπιχειρήσαντός μου σχοπεῖν περὶ τῆς ἀπολογίας, ἐναντιοῦταί μοι τὸ δαιμόνιον. Ὠς δὲ αὐτὸν εἰπεῖν, Θαυμαστὰ λέγεις, τὸν δ' αὖ ἀποχρίνασθαι, Ἡ θαυμαστὸν νομίζεις, εἰ χαὶ τῷ θεῷ δοχεῖ ἐμὲ βέλτιον εἶναι ἡδη τελευτᾶν; Οὐχ οἶσθα, ὅτι μέγρι μὲν τοῦδε οὐδενὶ ἀνθρώπων ὑφείμην ἀν βέλτιον

procès, il lui avait dit : « Mais ne devrais-tu pas , Socrate , voir aussi ce que tu diras pour ta défense? » Que Socrate lui avait répondu tout d'abord : « Ne te semblé-je pas avoir toute ma vie préparé mon apologie? » — « Comment ? » lui avait-il répliqué. — « Parce que jamais de ma vie je n'ai pratiqué l'injustice; et c'est là , je crois , le plus beau moyen de défense. » Qu'alors il lui avait dit encore : « Ne vois-tu pas que les tribunaux d'Athènes ont souvent , sous l'impression d'un mauvais discours , fait mourir des innocents , et que souvent aussi , attendris ou charmés par leur langage, ils ont absous des coupables ? » — « Mais , par Jupiter! avait répondu Socrate , voilà deux fois que je veux préparer ma défense , et que mon génie s'y oppose. » Et comme Hermogène lui disait : « Tu m'étonnes! » il répliqua : « Trouves-tu bien étonnant , que Dieu juge qu'îl est temps pour moi de mourir? Ne sais-tu pas qu'il n'est personne à qui je voulusse accorder

το Σώχρατες, σχοπείν και ο τι ἀπολογήση; Τόν δὲ τὸ πρῶτον μὲν αποκρίνασθαι. Ού γάρ δοχῶ σοι διαβεβιωχέναι μελετών ἀπολογεῖσθαι; Αὐτὸν δὲ ἔπειτα ἐρέσθαι,  $\Pi \tilde{\omega} \varsigma$ ; — "Οτι διαγεγένημαι ποιών ούδεν άδικον. ήνπερ μελέτην ἀπολογίας νομίζω είναι καλλίστην. "Επεί δὲ αὐτὸν λέγειν πάλιν" Ούγ όρᾶς τὰ δικαστήρια 'Αθηναίων, ώς πολλάχις μέν παραχθέντες λόγω ἀπέκτειναν άδιχοῦντας οὐδὲν. πολλάχις δὲ ἀπέλυσαν άδικοῦντας. η οικτίσαντες έχ τοῦ λόγου. ή εἰπόντας ἐπιγαρίτως; αύτὸν φάναι. 'Αλλά ναὶ μὰ Δία, καί μου ήδη δίς έπιγειρήσαντος σχοπείν περί της ἀπολογίας, τὸ δαιμόνιον ἐναντιοῦταί μοι. 'Ως δὲ αὐτὸν εἰπεῖν' Λέγεις θαυμαστά, τὸν δὲ αι ἀποχρίνασθαι. Ή νομίζεις θαυμαστόν εὶ δοχεῖ καὶ τῷ θεῷ είναι βέλτιον έμε τελευταν ήδη: Ούχ οἴσθα ὅτι μέχρι μέν τοῦδε ύφείμην αν ούδενὶ ἀνθρώπων

ô Socrate, examiner aussi ce que tu diras-pour-ta-défense? Et celui-ci d'abord à la vérité avoir répondu : « Et ne semblé-je pas à toi avoir vécu m'occupant de me justifier? » Et lui ensuite demander: « Comment? -« Parce que j'ai passé-ma-vie ne faisant rien d'injuste; lequel soin de justification je pense être le plus beau.» Et quand lui dire de nouveau: « Ne vois-tu pas les tribunaux des Athéniens, comme souvent d'un côté ayant été trompés par le discours ils ont fait périr des hommes ne faisant-mal en rien, souvent d'un autre côté ils ont absous des hommes faisant-mal, ou eux-mêmes avant eu-pitié d'après le discours. ou ceux · là avant parlé agréablelui alors avoir dit: [ment?» « Mais oui par Jupiter, et moi déjà deux fois ayant entrepris d'examiner au sujet de la justification, le génie s'oppose à moi. » Et comme lui avoir dit: « Tu dis des choses-étonnantes, » celui-là en-revanche avoir répondu : « Est-ce que tu penses étonnant s'il paraît aussi à la divinité être meilleur moi mourir déjà? Ne sais-tu pas que jusqu'ici certes je ne céderais à aucun des hommes

έμοῦ βεδιωχέναι; "Οπερ γάρ ήδιστόν έστιν, ήδειν όσίως μοι καὶ δικαίως άπαντα τὸν βίον βεδιωμένον . ώστε ἐσχυρῶς ἀγάμενος έμαυτον, ταύτα ευρισκον και τους έμοι συγγιγνομένους γιγνώσχοντας περί έμου. Νύν δέ εί έτι προδήσεται ή ήλιχία, οίδ' ότι ανάγχη έσται τα του γήρως αποτελείσθαι, και δράν τε γείρον, καὶ ἀκούειν ἦσσον, καὶ δυσμαθέστερον είναι, καὶ ὧν έμαθον ἐπιλησμονέστερον. "Ην δέ αἰσθάνωμαι γείρων γιγνόμενος, καὶ καταμέμφωμαι έμαυτον, πῶς αν, εἰπεῖν, ἐγὼ ἔτι αν ήδέως βιοτεύοιμι; Ίσως δέ τοι, φάναι αὐτὸν, καὶ ὁ θεὸς δι' εὐμένειαν προξενεί μοι οὐ μόνον τὸ ἐν καιρῷ τῆς ἡλικίας καταλῦσαι τὸν βίον, ἀλλὰ καὶ τὸ ἦ ῥᾶστα. Ἦν γὰρ νῦν κατακριθῆ μοι, δήλον ότι έξέσται μοι τή τελευτή χρήσθαι, ή ράστη μέν ύπὸ τῶν τούτου ἐπιμεληθέντων κέκριται, ἀπραγμονεστάτη δὲ

d'avoir mieux vécu que moi jusqu'ici ? Car je trouve la satisfaction la plus douce dans la conscience d'une vie toujours pure et sans reproche; si bien que plein d'admiration pour moi-même, j'ai toujours vu ceux qui me connaissaient, animés des mêmes sentiments à mon égard. Mais à présent si ma vie se prolonge, je sais bien qu'il faudra subir tous les maux de la vieillesse; voir moins clair, entendre moins distinctement; devenir moins capable d'apprendre, et plus sujet à oublier ce que je sais. Or si je me sens déchoir, et que je sois mécontent de moi-même, comment, disait-il, pourrais-je me plaire à vivre plus longtemps? Peut-être, ajoutait-il, est-ce Dieu lui-même qui me témoigne sa bienveillance en me faisant quitter la vie, non seulement dans l'âge le plus opportun, mais encore par le chemin le plus facile. Car si l'on me condamne aujourd'hui, il est évident que je pourrai finir par le genre de mort le moins pénible, d'après ceux qui ont étudié cette matière, et qui, tout en causant le moins d'embarras aux

βεδιωχέναι βέλτιον έμοῦ; "Οπερ γάρ έστιν ήδιστον, ήδειν άπαντα τὸν βίον βεδιωμένον μοι όσίως και δικαίως. ώστε άγάμενος έμαυτὸν ἰσχυρῶς, εύρισκον καὶ τούς συγγιγνομένους έμοὶ Nov Sà. εὶ ἡ ἡλικία προδήσεται ἔτι, οίδα ότι ἀνάγχη ἔσται άποτελεῖσθαι τὰ τοῦ γήρως, καὶ ὁρᾶν τε χεῖρον, καὶ ἀκούειν ἦσσον, καὶ εἶναι δυσμαθέστερον καὶ ἐπιλησμονέστερον ών ξμαθον. "Ην δὲ αἰσθάνωμαι γιγνόμενος γείρων, καὶ καταμέμφωμαι ἐμαυτὸν, πῶς ἐγὼ, εἰπεῖν, βιοτεύοιμι αν έτι ήδέως; Αὐτὸν φάναι. Ισως δέ τοι καὶ ού μόνον τὸ καταλῦσαι τὸν βίον έν καιρῷ τῆς ἡλικίας, άλλά καὶ τὸ ή ράστα. "Ην γάρ νῦν κατακριθή μοι, δήλον ότι έξέσται μοι χρησθαι τη τελευτή,

η μέν κέκριται

άπραγμονεστάτη δὲ

ύπὸ τῶν ἐπιμεληθέντων τούτου,

ράστη

avoir vécu mieux que moi? Ce qui en effet est le plus agréable, je savais toute la vie ayant été vécue par moi purement et justement; de sorte que admirant moi-même fortement, je trouvais aussi ceux se trouvant-avec moi γιγνώσκοντας τὰ αὐτὰ περὶ ἐμοῦ. connaissant les mêmes-choses sur moi. Mais maintenant, si l'age s'avancera encore. je sais que nécessité sera de m'acquitter des maux de la vieillesse, et de voir pis, et d'entendre moins et d'être apprenant-plus-difficilement et plus oublieux des choses-que j'ai apprises. Mais si je me sens devenant pire, et que je me blâme moi-même. comment moi, lui avoir dit, vivrais-je encore agréablement? Lui avoir dit : Mais peut-être aussi même ὁ θεὸς προξενεῖ μοι διὰ εὐμένειαν Dieu accorde à moi par bienveillance non-seulement le avoir cessé la vie dans le moment-favorable de l'âge, mais encore le avoir cessé la vie le plus facilement possible. Si en effet à présent il a été jugé-contre moi, il est évident que il sera permis à moi d'user de la fin de vie, qui d'un côté a été jugée la plus facile par ceux s'étant occupés de cela, d'un autre la moins embarrassante

τοῖς φίλοις, πλεῖστον δὲ πόθον ἐμποιοῦσα τοῦ τελευτῶντος. Οταν γάρ ἄσγημον μέν μηδέν μηδέ δυσγερές έν ταῖς γνώμαις τῶν παρόντων καταλίπηται, ὑγιἐς δὲ τὸ σῶμα ἔχων καὶ τὴν ψυχήν δυναμένην φιλοφρονεῖσθαι ἀπομαραίνηται, πῶς οὐκ ανάγκη τοῦτον ποθεινὸν εἶναι; 'Ορθῶς δὲ οἱ θεοὶ τότε μου ήναντιούντο, φάναι αὐτὸν, τῆ τοῦ λόγου ἐπισκέψει, ὅτε ἐδάκει ἡμῖν ζητητέα είναι έχ παντός τρόπου τὰ ἀποφευχτικά. Εὶ γὰρ τοῦτο διεπραξάμην, δήλον ότι ήτοιμασάμην αν, αντί τοῦ ήδη λήξαι τοῦ βίου, ή νόσοις άλγυνόμενος τελευτήσαι ή γήρα, εἰς δ πάντα τὰ γαλεπά συβρεί και μάλα έρημα των εὐφροσυνών. Μὰ Δί', είπεῖν αὐτὸν, ὦ Ερμόγενες, ἐγὼ ταῦτα οὐδὲ προθυμήσομαι ἀλλ' έσων νομίζω τετυγηκέναι καλών καὶ παρά θεών καὶ παρ' ἀνθρώπων, καὶ ἡν ἐγώ δόξαν ἔγω περὶ ἐμαυτοῦ, ταύτην ἀναφαί-

amis du mourant, leur laisse le plus de regrets. En effet, quand on ne laisse aucun souvenir fâcheux ou pénible dans l'esprit de ceux qu'on a connus, et que l'on se voit mourir avec un corps plein de santé et une âme capable d'affection, comment pourrait-on n'être pas regretté? Les dieux ont donc bien fait de s'opposer au dessein que j'avais, de préparer un discours, quand nous pensions devoir, par tous les moyens, chercher à me sauver. Car, si j'y avais donné suite, il est clair que j'aurais du me résoudre, au lieu de terminer à présent ma vie, à mourir consumé par la maladie, ou par la vieillesse qui reste en proie à toutes les infirmités et sans la moindre jouissance. Par Jupiter! Hermogène, continua-t-il, c'est un sort qui ne me fait pas envie; et, si l'aveu de tout ce que je crois avoir reçu des dieux et des hommes, si l'opinion que j'ai de moi-même, doit indis-

rois pilous. έμποιούσα δὲ πόθον πλεῖστον τοῦ τελευτῶντος. "Όταν μέν γάρ μηδέν ἄσχημον μηδέ δυσχερές καταλίπηται έν ταῖς γνώμαι: τῶν παρόντων, έχων δὲ τὸ σῶμα ὑγιὲς καί την ψυγην δυναμένην φιλοφρονεῖσθαι άπομαραίνηται, πῶς οὐκ ἀνάγκη τοῦτον είναι ποθεινόν: Αύτον φάναι. 'Ορθῶς δὲ τότε οἱ θεοὶ ήναντιούντο τη ἐπισκέψει τοῦ λόγου μου, ότε έδόχει ήμιν τὰ ἀποφευχτικὰ είναι ζητητέα. έκ παντός τρόπου. Εί γάρ διεπραξάμην τοῦτο, δήλον ότι 🦛 ήτοιμασάμην αν, άντι του λήξαι του βίου ήδη, τελευτήσαι άλγυνόμενος η νόσοις η γήρα. είς δ συρρεί πάντα τὰ γαλεπὰ καὶ μάλα ἔρημα τῶν εὐφροσυνῶν. et fort privées des joies. » Αὐτὸν εἰπεῖν. Μά Δία, ω Έρμόγενες, έγω ούδε προθυμήσουαι ταύτα. άλλα όσων χαλών νομίζω τετυγηχέναι καὶ παρὰ θεῶν καὶ παρὰ ἀνθρώπων, καὶ ην δόξαν εγώ έχω περί έμαυτοῦ,

aux amis, et effectuant le regret le plus nomde celui mourant. Lorsque en effet certes rien de honteux ni de pénible n'a été laissé dans les opinions de ceux étant-présents, et que l'homme ayant le corps sain et l'âme pouvant être-bienveillante se flétrit, comment ne sera-t-il pas nécessité celui-là être regrettable?» Lui avoir dit: Droitement donc alors les dieux s'opposaient à la méditation du discours de moi, lorsque il paraissait à nous les movens-de-fuir être devant-être-cherchés de toute manière. Si en effet j'avais exécuté cela il est évident que je me serais-tenu-prêt, au lieu de le avoir cessé la vie déjà, à avoir fini souffrant ou par les maladies ou par la vieillesse. vers laquelle coulent-ensemble toutes les-choses pénibles Lui avoir dit: « Par Jupiter, o Hermogène, moi je ne désirerai pas ces-choses-là; mais quelque belles-choses que je pense avoir obtenues et de la part des dieux et de la part des hommes, et quelque bonne-opinion que moi i'ai sur moi-même,

νων εἰ βαρύνω τοὺς διχαστὰς, αξρήσομαι τελευτῷν μᾶλλον, ἢ ἀνελευθέρως τὸ ζῆν ἔτι προσαιτῶν, χερδᾶναι τὸν πολὺ χείρω βίον ἀντὶ θανάτου.

ΠΙΙ. Οὔτως δὲ γνόντα αὐτὸν ἔρη εἰπεῖν ἐπεὶ δὲ κατηγόρησαν αὐτοῦ οἱ ἀντίδικοι, ὡς, οθς μὲν ἡ πόλις νομίζει θεοὺς, οὐ νομίζοι, ἔτερα δὲ καινὰ δαιμόνια εἰσφέροι, καὶ τοὺς νέους διαφθείροι, παρελθόντα εἰπεῖν ᾿Αλλ' ἐγὼ, ὧ ἄνδρες, τοῦτο μὲν πρῶτον θαυμάζω Μελίτου ¹, ὅτῳ ποτὲ γνοὺς λέγει, ὡς ἐγὼ, οὺς ἡ πόλις νομίζει θεοὺς, οὐ νομίζω ἐπεὶ θύοντά γέ με ἐν ταῖς κοιναῖς ἑορταῖς, καὶ ἐπὶ τῶν δημοσίων βωμῶν, καὶ οἱ ἄλλοι οἱ παρατυγχάνοντες ἑώρων καὶ αὐτὸς Μέλιτος, εἰ ἡδούλετο. Καινά γε μὴν δαιμόνια πῶς ἄν ἐγὼ εἰσφέροιμι, λέγων, ὅτι θεοῦ μοι φωνή φαίνεται σημαίνουσα, ὅ τι χρὴ ποιεῖν; Καὶ γὰρ οἱ φθόγ-

poser mes juges, j'aime mieux mourir, que d'aller, par de lâches prières, acheter une existence plus misérable que la mort. »

III. Voilà, selon Hermogène, dans quel esprit il a parlé; et lorsque ses ennemis l'accusèrent de ne point reconnaître les mêmes dieux que la république, et de corrompre la jeunesse, il s'avança et dit : « Vraiment j'admire d'abord, Athéniens, sur quoi se fonde Mélitus; pour avancer que je ne crois pas aux dieux que reconnaît l'État; quand tout le monde m'a vu, aussi bien que Mélitus lui-même, toutes les fois qu'il l'a voulu, sacrifier dans les fêtes solennelles et sur les autels publics. Comment prétendre que j'introduis des divinités nouvelles, en disant qu'une voix divine se manifeste à moi pour me prescrire ce que je dois faire? Ceux qui tirent des présages

εί βαρύνω τούς δικαστάς άναφαίνων ταύτην, αίρήσομαι μάλλον τελευτάν ή, προσαιτών άνελευθέρως τὸ ζῆν ἔτι, χερδάναι άντὶ θανάτου τὸν βίον πολύ χείρω. ΙΙΙ. "Εφη δὲ αὐτὸν εἰπεῖν γνόντα ούτως. έπεὶ δὲ οἱ ἀντίδιχοι κατηγόρησαν αὐτοῦ, ώς ού μεν νομίζοι θεούς ούς ή πόλις νομίζει, είσφέροι δὲ έτερα δαιμόνια καινά, καὶ διαφθείροι τοὺς νέους, παρελθόντα εἰπεῖν' Άλλὰ ἐγὼ, ὧ ἄνδρες, θαυμάζω μέν Μελίτου τοῦτο πρῶτον, ότω ποτέ λέγει γνούς ώς έγω ού νομίζω θεούς ους ή πόλις νομίζει. έπεί γε καὶ οἱ άλλοι οί παρατυγγάνοντες καὶ Μέλιτος αὐτὸς, εὶ ἡδούλετο, ξώρων με θύοντα έν ταῖς έορταῖς χοιναῖς, καὶ ἐπὶ τῶν βωμῶν δημοσίων. Πῶς ἔγωγε είσφέροιμι αν μήν δαιμόνια καινά, λέγων ότι φωνή θεού φαίνεταί μοι σημαίνουσα ὅ τι χρή ποιεῖν; Καὶ γὰρ οἱ χρώμενοι φθόγγοις ολωνών xai oi

si j'importune les juges montrant celle-ci, je choisirai plutôt mourir que, demandant non-en-homme-libre à vivre encore, d'avoir gagné au lieu de la mort la vie de beaucoup inférieure.»

la vie de beaucoup inférieure. » III. Or il dit lui avoir parlé ayant pensé ainsi; mais lorsque les adversaires accusèrent lui, de ce que d'un côté il ne croyait pas les dieux que l'État croit, que d'un autre côté il introduisait d'autres divinités nouvelles, et corrompait les jeunes gens, lui étant venu-auprès avoir dit : « Mais moi, ô hommes, i'admire en vérité Mélitus en ceci d'abord, pour quoi par hasard il dit ayant su que moi je ne crois pas les dieux que l'État croit; puisque certes et les autres ceux se trouvant-là et Mélitus lui-même, s'il voulait, voyaient moi sacrifiant dans les fêtes communes, et sur les autels publics. Comment moi-du-moins introduirais-je vraiment des divinités nouvelles, disant que une voix de dieu se manifeste à moi montrant ce que il faut faire? Et en effet ceux se servant des cris des oiseaux et ceux se servant

γοις οξωνών καὶ οξ φήμαις άνθρώπων γρώμενοι, φωναζς δήπου τεκμαίρονται. Βροντάς δε άμφιλέξει τις ή μή φωνείν ή μή μέγιστον οἰωνιστήριον εἶναι; Ἡ δὲ Πυθοῖ ἐν τῷ τρίποδι ἱέρεια οὐ καὶ αὐτή φωνη τὰ παρά τοῦ θεοῦ διαγγέλλει; Άλλὰ μέντοι καὶ τὸ προειδέναι γε τὸν θεὸν τὸ μέλλον, καὶ τὸ προσημαίνειν ὧ βούλεται, καὶ τοῦτο, ώσπερ ἐγώ φημι, οὕτω πάντες καὶ λέγουσι καὶ νομίζουσιν. 'Αλλ' οί μέν οἰωνούς τε καὶ φήμας καὶ συμβόλους τε καὶ μάντεις ὀνομάζουσι τοὺς προσημαίνοντας εἶναι. έγω δέ τοῦτο δαιμόνιον καλώ 1 · καὶ οἶμαι οὕτως ὄνομάζων, καὶ αληθέστερα και δσιώτερα λέγειν τῶν τοῖς ὄρνισιν ἀνατιθέντων την των θεων δύναμιν. "Ως γε μη οδ ψεύδομαι κατά του θεου, καί τοῦτ' ἔγω τεκμήριον καί γάρ τῶν φίλων πολλοῖς δή ἔξαγγείλας τὰ τοῦ θεοῦ συμβουλεύματα, οὐδεπώποτε ψευσάμενος έφάνην. Έπεὶ δὲ ταῦτ' ἀχούοντες οἱ δικασταὶ ἐθορύβουν, οἱ

du chant des oiseaux et des paroles des hommes, s'en rapportent bien à des voix. Doit-on nier aussi que le tonnerre soit une voix, et le plus éclatant des augures? Et la prètresse de Delphes, sur son trépied, n'est-ce pas par la voix qu'elle rend les oracles du dieu? El bien! la divinité prévoit l'avenir, et le révèle à qui bon lui semble ; voilà ce que je dis, ce que tout le monde dit et pense avec moi : seulement, à ces révélations on donne les noms d'augures, de présages. de prodiges et de divination. Moi, j'appelle tout cela la voix de Dieu; et je crois, en cela, dire plus vrai, parler plus religieusement, que ceux qui attribuent à des oiseaux la puissance des dieux. Et la preuve que je n'abuse pas du nom de la divinité pour en imposer, c'est que j'ai communiqué ses volontés à plusieurs de mes amis, et que je n'ai jamais menti. » Et comme ces mots soulevaient des murmures parmi

φήμαις άνθρώπων, τεχμαίρονται δήπου φωναζς. άμφιλέξει δέ τις βροντάς η μη φωνείν Η δὲ ξέρεια, έν τῷ τρίποδι Πυθοῖ ού διαγγέλλει καὶ αὐτή φωνή τὰ παρὰ τοῦ θεοῦ; 'Αλλά μέντοι πάντες καὶ λέγουσι καὶ νομίζουσιν ούτω καὶ τοῦτο ωσπερέγω σημι, καὶ τὸ τὸν θεόν γε προειδέναι τὸ μέλλον, καὶ τὸ προσημαίνειν ὧ βούλεται. 'Αλλά οί μεν ονομάζουσιν οίωνούς τε και φήμας καὶ συμβόλους τε καὶ μάντεις είναι τούς προσημαίνοντας. έγω δε καλώ τούτο δαιμόνιον. καὶ οξμαι δνομάζων οῦτω λέγειν καὶ ἀληθέστερα καὶ όσιώτερα τῶν ἀνατιθέντων τοῖς ὄρνισι την δύναμιν τῶν θεῶν. Καὶ ἔχω τοῦτο τεκμήριον ώς γε μην ού ψεύδομαι κατά τοῦ θεοῦ. καὶ γὰρ ἐξαγγείλας πολλοῖς δή τῶν φίλων τά συμβουλεύματα τοῦ θεοῦ, ούδεπώποτε έφάνην ψευσάμενος. 'Επεί δὲ οί δικασταί ἀχούοντες ταύτα έθορύδουν, οί μεν απιστούντες

des bruits des hommes, conjecturent certes par des voix; mais doutera-t-on les tonnerres ou ne pas parler η μη είναι οἰωνιστήριον μέγιστον; ou ne pas être un augure très-grand? Et la prêtresse, sur le trépied à Delphes ne revèle-t-elle pas elle aussi par la voix les-choses de la part du dieu? Mais cependant tous et disent et croient ainsi aussi cela comme moi je le dis, et le la divinité certes savoir-d'avance l'avenir, et le montrer-d'avance à qui elle veut. Mais les uns appellent et oiseaux et rumeurs-publiques et présages et devins être ceux montrant-d'avance; or moi j'appelle cela génie et je pense appelant ainsi dire et des choses-plus-vraies et des choses-plus-saintes que ceux plaçant-sur les oiseaux la puissance des dieux. J'ai aussi cette preuve que du-moins certes je ne mens pas contre la divinité; et en effet ayant annoncé à beaucoup certes des amis de moi les desseins du dieu, je n'ai pas paru encore ayant menti.» Or comme les juges entendant ces-choses faisaient-tumulte, les uns n'ajoutant-pas-foi

μέν ἀπιστοῦντες τοῖς λεγομένοις, οἱ δὲ καὶ φθονοῦντες, εἰ καὶ παρὰ θεῶν μειζόνων ἢ αὐτοὶ τυγχάνοι, πάλιν εἰπεῖν τὸν Σωκράτην Ἄγε δὴ, ἀκούσατε καὶ ἄλλα, ἔνα ἔτι μᾶλλονοί βουλόμενοι ὑμῶν ἀπιστῶσι τῷ ἐμὲ τετιμῆσθαι ὑπὸ δαιμόνων. Χαιρεφῶντος γάρ ποτε ἐπερωτῶντος ἐν Δελφοῖς περὶ ἐμοῦ, πολλῶν παρόντων, ἀνείλεν ὁ Ἀπόλλων, μηδένα εἶναι ἀνθρώπων ἐμοῦ μήτε ἐλευθεριώτερον, μήτε δικαιότερον, μήτε σωφρονέστερον. Ὠς δ' αὖ ταῦτ' ἀκούσαντες οἱ δικασταὶ ἔτι μᾶλλον εἰκότως ἐθορύδουν, αὖθις εἰπεῖν τὸν Σωκράτην ᾿Αλλὰ μείζω μὲν, ὧ ἄνδρες, εἶπεν ὁ θεὸς ἐν χρησμοῖς περὶ Λυκούργου τοῦ Λακεδαιμονίοις νομοθετήσαντος, ἢ περὶ ἐμοῦ. Λέγεται γὰρ εἰς τὸν ναὸν εἰσιόντα προσειπεῖν αὐτόν. Φροντίζω, πότερα θεόν σε εἴπω, ἢ ἄνθρωπον. Ἐμὲ δὲ θεῷ μὲν οἰκ εἴκασεν, ἀνθρώπων δὲ πολλῶ προέκρινεν ὑπερφέρειν.

les juges incrédules ou jaloux de le voir plus favorisé qu'eux-mêmes par les dieux, Socrate reprit : « Eh bien! écoutez donc le reste, et que ceux qui en ont envie, doutent encore plus de la faveur dont les dieux m'ont honoré! Un jour que Chéréphon interrogeait à mon sujet l'oracle de Delphes, en présence de plusieurs personnes, Apollon répondit qu'il n'y avait pas d'homme plus désintéressé, plus juste et plus sage que moi. » Et comme les juges accueillaient naturellement ce discours avec plus de bruit encore, Socrate ajouta : « Mais l'oracle du dieu, Athéniens, a fait de Lycurgue, le législateur de Lacédémone, un bien plus grand éloge; car on rapporte qu'à son entrée dans le temple, il le salua de ces mots : Je ne sais de quel nom t'appeler, dieu ou homme. Pour moi, il ne m'a pas comparé à un dieu, mais il m'a déclaré bien supérieur aux autres hommes. Cependant, n'en

τοῖς λεγομένοις. οί δὲ καὶ φθονοῦντες, εί καὶ τυγγάνοι παρά θεῶν μειζόνων ή αὐτοὶ, τον Σωχράτην είπεῖν πάλιν. Άγε δή. άκούσατε καὶ ἄλλα, ΐνα οἱ ὑμῶν βουλόμενοι ἀπιστῶσιν ἔτι μᾶλλον τῷ ἐμὲ τετιμῆσθαι ύπὸ δαιμόνων. Χαιρεφώντος γάρ ἐπερωτῶντός ποτε περί έμου έν Δελφοῖς, πολλών παρόντων, ό 'Απόλλων άνετλε μηδένα άνθρώπων είναι μήτε έλευθεριώτερον έμοῦ, μήτε δικαιότερον, μήτε σωφρονέστερον. 'Ως δὲ οἱ δικασταὶ ἀκούσαντες αὖ ταῦτα έθορύβουν ἔτι μαλλον εἰκότως, τὸν Σωκράτην εἰπεῖν αὖθις: 'Αλλά, ὧ ἄνδρες, ό θεός μέν είπεν έν χρησμοίς μείζω περί Λυχούργου τοῦ νομοθετήσαντος Λακεδαιμονίοις, ή περί έμου. Λέγεται γὰρ προσειπεῖν αὐτὸν είσιόντα είς τὸν ναόν. Φροντίζω πότερα είπω σε, θεὸν ἢ ἄνθρωπον. Ούκ εξκασε δὲ έμε μεν θεώ, προέχρινε δὲ ύπερφέρειν ανθρώπων πολλώ.

aux-choses dites, les autres même portant-envie, si même il obtiendrait de la part des dieux de plus grands biens que eux-mêmes, Socrate avoir dit de nouveau: « Eh bien donc, ayez écouté aussi d'autres choses, afin que ceux de vous voulant n'ajoutent-pas-foi encore plus à le moi avoir été honoré par les dieux. Chéréphon en effet interrogeant un jour au sujet de moi dans Delphes, plusieurs étant présents, Apollon répondit aucun des hommes être ni plus libéral que moi, ni plus juste, ni plus sage. » Mais comme les juges ayant entendu de nouveau ces-choses faisaient-tumulte encore plus naturellement. Socrate avoir dit de nouveau: « Mais, ô hommes, le dieu certes a dit dans des oracles des-choses-plus-grandes sur Lycurgue celui ayant donné-des-lois aux Lacédémoniens, que sur moi. Il est dit en effet avoir dit-à lui entrant dans le temple : « Je songe lequel des deux je dois-appeler toi, dieu ou homme.» Or il n'a pas assimilé moi à la vérité à un dieu, mais il a jugé-par-préférence moi l'emporter-sur les hommes de beau-[coup.

"Ομως δὲ ὑμεῖς μηδὲ ταῦτα εἰκῆ πιστεύσητε τῷ θεῷ, ἀλλὰ καθ' εν ἔκαστον ἐπισκοπεῖτε, ὧν εἶπεν ὁ θεός. Τίνα μὲν γὰρ ἐπίστασθε ἦσσον ἐμοῦ δουλεύοντα ταῖς τοῦ σώματος ἐπιθυμίαις; Τίνα δὲ ἀνθρώπων ἐλευθεριώτερον; δς παρ' οὐδενὸς οὕτε δῶρα οὕτε μισθὸν δέχομαι. Δικαιότερον δὲ τίνα ᾶν εἰκότως νομίσαιτε τοῦ πρὸς τὰ παρόντα συνηρμοσμένου, ὡς τῶν ἀλλοτρίων μηδενὸς προσδεῖσθαι; Σοφὸν δὲ πῶς οὐκ ἄν τις εἰκότως ἄνδρα φήσειεν εἶναι, ὁς ἐξ ὅτουπερ ξυνιέναι τὰ λεγόμενα ἠρξάμην, οὐ πώποτε διέλειπον καὶ ζητῶν καὶ μανθάνων ὅ τι ἐδυνάμην ἀγαθόν; 'Ως δὲ οὐ μάτην ἐπόνουν, οὐ δοκεῖ ὑμῖν καὶ τάδε τεκμήρια εἶναι, τὸ πολλοὺς μὲν πολίτας τῶν ἀρετῆς ἐφιεμένων, πολλοὺς δὲ ξένων, ἐκ πάντων προαιρεῖσθαι ἐμοὶ ξυνεῖναι; 'Εκείνου δὲ τί φήσομεν αἴτιον εἶναι, τοῦ πάντας εἰδέναι, ὅτι ἐγὼ ἤκιστα ἔγοιμι χρήματα ἀντιδιδόναι, ὅμως πολλοὺς ἐπιθυμεῖν ἐμοί τι

croyez pas aveuglement le dieu, mais réfléchissez attentivement à ses paroles. Qui connaissez-vous, pour être moins asservi que moi aux appétits des sens? Pour être plus désintéressé? Moi qui ne reçois de personne ni présents, ni salaire. A qui pourriez-vous raisonnablement reconnaître plus d'amour pour la justice, quand je me suis toujours conformé à ma condition actuelle, de manière à ne jamais désirer le bien d'autrui? Quant au titre de sage, comment pourrait-on ne pas me l'accorder, à moi, qui, du moment où j'ai pu comprendre le langage des hommes, n'ai jamais cessé de diriger tous mes efforts vers la recherche et la connaissance du bien? Et la preuve que je n'ai pas perdu ma peine, ne la voyez-vous pas dans la préférence que m'ont accordée sur tous les autres tant de citoyens épris de la vertu, tant d'étrangers même, fidèles à mes leçons? Par quel motif, quand chacun sait que je n'ai pas de quoi rendre, par quel motif expliquer cet empressement de tant de monde à me faire des présents?

"Ομως δε ύμεζς μηδὲ πιστεύσητε εἰκῆ τῶ θεῶ ταῦτα. άλλὰ ἐπισχοπεῖτε κατὰ ἐν έχαστον ὧν ὁ θεὸς εἶπε. Τίνα μὲν γὰρ ἐπίστασθε δουλεύοντα ήσσον έμοῦ ταῖς ἐπιθυμίαις τοῦ σώματος; Τίνα δὲ ἀνθρώπων έλευθεριώτερον; θε δέγομαι παρά ούδενός ούτε δώρα ούτε μισθόν. Τίνα δὲ νομίσαιτε ἄν ελκότως δικαιότερον τοῦ συνηρμοσμένου πρός τὰ παρόντα, ώς προσδείσθαι μηδενός τῶν ἀλλοτρίων; Πῶς δέ τις ού φήσειεν αν είχότως είναι ἄνδρα σοφόν, ος έξ ότουπερ ήρξάμην ξυνιέναι τὰ λεγόμενα, ού πώποτε διέλειπον καὶ ζητῶν καὶ μανθάνων άγαθὸν ὅ τι ἐδυνάμην; Ού δοκεῖ δὲ ὑμῖν καὶ τάδε εἶναι τεκμήρια ώς οὐκ ἐπόνουν μάτην, τὸ πολίτας μὲν πολλούς τῶν ἐφιεμένων ἀρετῆς, πολλούς δὲ ξένων προαιρείσθαι ξυνείναι έμοὶ έκ πάντων; Τί δὲ Φήσομεν είναι αίτιον έχείνου, τοῦ πάντας εἰδέναι ότι έγω έγοιμι ήχιστα γοήματα άντιδιδόναι, δμως πολλούς έπιθυμεῖν

Mais cependant vous n'avez pas ajouté-foi au hasard au dieu sur ces-choses, mais examinez une à une chacune des choses-que le dieu a dites. Lequel d'un côté en effet savez-vous asservi moins que moi aux désirs du corps? Lequel des hommes d'un autre côté savez-vous plus libéral? moi qui ne reçois de personne ni présents ni salaire. Mais qui auriez-vous pensé vraisemblablement plus juste que celui s'étant accommodé aux circonstances présentes, de manière à n'avoir besoin d'aucune des-choses d'autrui? Or comment quelqu'un n'aurait-il pas dit avec raison être un homme sage, moi qui, depuis que j'ai commencé à comprendre les-choses dites iamais je n'ai discontinué et cherchant et apprenant le bien que je pouvais? Ne paraît-il pas d'ailleurs à vous même ces-choses être des témoignages que je ne travaillais pas en vain, à savoir et des citoyens nombreux de ceux désirant la vertu, et beaucoup d'étrangers, préférer fréquenter moi parmi tous les autres; Mais quelle-chose dirons-nous être cause de cela, de le tous savoir que moi j'ai point du tout de richesses à donner-en-échange, cependant beaucoup désirer

δωρεῖσθαι; Τὸ δ' ἐμὲ μὲν μης' ὑς' ἐνὸς ἀπαιτεῖσθαι εὐεργεσίας, ἐμοὶ δὲ πολλοὺς ὁμολογεῖν χάριτας ὀρείλειν; Τὸ δ' ἐν τῆ πολιορκία Ι τοὺς μὲν ἄλλους οἰκτείρειν ἑαυτοὺς, ἐμὲ δὲ μηδὲν ἀπορώτερον διάγειν, ἢ ὅτε τὰ μάλιστα ἡ πόλις εὐδαιμονεῖ; Τὸ δὲ τοὺς ἄλλους μὲν τὰς εὐπαθείας ἐκ τῆς ἀγορᾶς πολυτελεῖς πορίζεσθαι, ἐμὲ δὲ ἐκ τῆς ψυχῆς ἄνευ δαπάνης ἡδίους ἐκείνων μηχανᾶσθαι; Εἴγε μὴν, ὅσα εἴρηκα περὶ ἐμαυτοῦ, μηδεὶς δύναιτ' ἀν ἐξελέγξαι με ὡς ψεύδομαι, πῶς οὐκ ἀν ἤδη δικαίως καὶ ὑπὸ θεῶν καὶ ὑπ' ἀνθρώπων ἐπαινοίμην; 'λλλ' ὅμως σύ με φὴς, ὧ Μέλιτε, τοιαῦταἐπιτηδεύοντα τοὺς νέους διαφθείρειν; Καίτοι ἐπιστάμεθα μὲν δήπου, τίνες εἰσὶ νέων διαφθοραί· σὺ δὲ εἰπὲ, εἴ τινα οἶσθα ὑπ' ἐμοῦ γεγενημένον ἢ ἐξ εὐσεδοῦς ἀνόσιον, ἢ ἐκ σώφρονος ὑδριστὴν, ἢ ἐξ εὐδιαίτου πολυδάπανον, ἢ ἐκ μετριοπότου οἰνόφλυγα,

Et ce fait, que pas un homme ne réclame de moi la reconnaissance d'un bienfait, tandis que tant d'autres conviennent qu'ils me doivent beaucoup? D'où vient que lorsque les autres se croyaient à plaindre pendant le siège de la ville, moi, je ne me trouvais pas plus gêné qu'aux meilleurs temps de la république? Que, tandis que les autres achètent à grands frais leurs jouissances au marché, moi, je sais, sans rien dépenser, me procurer celles de l'âme, qui sont bien plus douces? Or, si personne ne peut me convaincre de mensonge dans tout ce que je viens de dire de moi-même, comment n'aurais-je pas droit aux éloges des dieux et des hommes? Voilà bien cependant, Mélitus, par quelle conduite tu prétends que je corromps la jeunesse? Mais vraiment nous savons ce que c'est que corrompre la jeunesse : eh bien! dis-moi si tu en connais un seul qui, par mes leçons, ait oublié la piété pour l'irréligion, la modération pour la violence, l'économie pour la prodigalité, la sobriété pour l'ivrognerie.

δωρείσθαι έμοί τι; Tò ôà cuà uèv άπαιτεῖσθαι εὐεργεσίας μηδε ύπὸ ένὸς, πολλούς δέ δμολογεῖν οφείλειν έμοι χάριτας; Τὸ δὲ τοὺς ἄλλους μὲν έν τη πολιορχία ολατείρειν έαυτούς, έμε δε διάγειν ἀπορώτερον μηδέν, η ότε ή πόλις εὐδαιμονεῖ τὰ μάλιστα; Τὸ δὲ τοὺς ἄλλους μὲν πορίζεσθαι έχ της άγορας εὐπαθείας πολυτελεῖς, έμε δε μηχανᾶσθαι άνευ δαπάνης έχ της ψυχης ήδίους ἐχείνων; Εί γε μήν, δσα εξρηκα περί έμαυτοῦ, μηδείς δύναιτο αν έξελέγξαι με ώς ψεύδομαι, πῶς οὐκ ἄν ἐπαινοίμην ήδη δικαίως και ύπὸ θεῶν καὶ ὑπὸ ἀνθρώπων; 'Αλλά όμως σύ, & Μέλιτε, φής μὲ ἐπιτηδεύοντα τοιαῦτα διαφθείρειν τούς νέους; Καίτοι ἐπιστάμεθα μὲν δήπου τίνες είσι διαφθοραί νέων. σύ δὲ εἰπὲ εὶ οἶσθα τινὰ γεγενημένον ύπὸ ἐμοῦ η ἀνόσιον ἐξ εὐσεβοῦς, η δβριστήν έχ σώφρονος, η πολυδάπανον έξ εὐδιαίτου, η οἰνόφλυγα ἐχ μετριοπότου, η μαλακόν έκ φιλοπόνου,

faire-présent à moi de quelque-chose? Et cela moi à la vérité n'être requis-de-rendre des bienfaits pas même par un-seul, beaucoup au contraire avouer devoir à moi des actions-de-grâces? Et cela les autres à la vérité dans le siége-de-la-ville avoir-pitié d'eux-mêmes, moi au contraire ne vivre plus dénué en rien, que lorsque la ville est-heureuse le plus possible? Et cela les autres à la vérité se procurer au marché des douceurs fort-dispendieuses moi au contraire m'en procurer sans dépense par l'âme de plus agréables que celles-là? Si du-moins certes, quant à ce-que j'ai dit sur moi, personne ne pourrait avoir convaincu moi que je mens, comment ne serais-je pas loué déjà justement et par les dieux et par les hommes. Mais cependant toi, ô Mélitus, dis-tu moi m'occupant de telles-choses corrompre les jeunes gens? Et pourtant nous savons certes quelles sont des corruptions de jeunes mais toi aie dit si tu en sais quelqu'un étant devenu par moi ou impie de pieux qu'il était, ou violent de réservé. ou prodigue d'économe. ou ivrogne de sobre-sur-la-boisson, ou mou de laborieux,

ή ἐκ φιλοπόνου μαλακὸν, ἡ ἄλλης πονηρᾶς ἡδονῆς ἡσσημένον. Άλλα, ναὶ μὰ Δία, ἔφη ὁ Μέλιτος, ἐκείνους οἶδα, οῦς σὸ πέπεικας σοί πείθεσθαι μάλλον, ή τοῖς γειναμένοις. Όμολογῶ, φάναι τὸν Σωχράτην, περί γε παιδείας τοῦτο γὰρ ἴσασιν ἐμοὶ μεμεληχός. Περί δέ ύγιείας τοῖς ἐατροῖς μᾶλλον οἱ ἄνθρωποι πείθονται, ή τοῖς γονεῦσι καὶ ἐν ταῖς ἐκκλησίαις γε πάντως οἱ ᾿Αθηναῖοι πάντες δήπου τοῖς φρονιμώτατα λέγουσι πείθονται μᾶλλον, ή τοῖς προσήχουσιν. Οὐ γὰρ δή καὶ στρατηγούς αἱρεῖσθε καὶ πρὸ πατέρων καὶ άδελφῶν, καὶ ναὶ μὰ Δία γε ύμεῖς πρὸ ὑμῶν αὐτῶν, οὖς ἄν ἡγῆσθε περὶ τῶν πολεμιχῶν φρονιμωτάτους εἶναι; Ούτω γάρ, φάναι τὸν Μέλιτον, ὧ Σώχρατες, καὶ συμφέρει καὶ νομίζεται. Ούχουν, εἰπεῖν τὸν Σωχράτην, θαυμαστὸν καὶ τοῦτό σοι δοχεῖ εἶναι, τὸ ἐν μέν ταῖς άλλαις πράξεσι μή μόνον ἰσομοιρίας τυγχάνειν τους κρατίστους, αλλά και προτετιμήσθαι.

l'activité pour la mollesse, ou qui ait succombé à quelque autre mauvaise passion? » — « Mais oui, par Jupiter! s'écria Mélitus, j'en connais à qui tu as persuadé de s'en rapporter à toi plutôt qu'à leurs parents. » - « J'en conviens, dit Socrate, pour ce qui concerne leur éducation; car ils savent que j'ai réfléchi sur cette matière. Quand il s'agit de leur santé, les hommes s'en rapportent aux médecins plutôt qu'à leurs parents; et dans les assemblées publiques, tous les Athéniens absolument écoutent les discours des citoyens les plus sensés plutôt que ceux de leurs proches. Enfin lorsque vous choisissez des généraux, ne faites-vous point passer avant vos pères et vos frères, et, par Jupiter! avant vous-mêmes, ceux à qui vous reconnaissez le plus de capacité pour la guerre? » - « C'est dans notre intérêt, Socrate, répondit Mélitus, et c'est aussi l'usage. » — « Ne trouves-tu donc pas étonnant toi-même, reprit Socrate, qu'en toute autre matière les hommes supérieurs soient aussi bien et même mieux

η ήσσημένον άλλης ήδονής πονηράς. Άλλὰ, ναὶ μὰ Δία, έφη ὁ Μέλιτος. οξόα έχείνους ούς σύ πέπεικας πείθεσθαι μάλλον σοί ή τοῖς γειναμένοις. Τὸν Σωχράτην φάναι 'Ομολογώ, περί γε παιδείας" ζσασι γάρ τοῦτο μεμεληχός έμοί. Περί δὲ ὑγιείας οί ἄνθρωποι πείθονται τοῖς ἰατροῖς μᾶλλον א דסוב ץסעבטסני καὶ ἐν ταῖς ἐκκλησίαις γε πάντες οἱ ᾿Αθηναῖοι πάντως πείθονται μάλλον δήπου τοῖς λέγουσι τὰ φρονιμώτατα ή τοίς προσήχουσιν. Ού γὰρ αίρεῖσθε δή καί στρατηγούς καὶ πρὸ πατέρων καὶ ἀδελοῶν. καὶ ναὶ μὰ Δία, ύμεῖς γε πρὸ ύμῶν αὐτῶν, ούς αν ήγησθε είναι φρονιμωτάτους περί τῶν πολεμικῶν; Τὸν Μέλιτον φάναι. Ούτω γάρ, ὧ Σώχρατες, καὶ συμφέρει, καὶ νομίζεται. Τὸν Σωχράτην εἰπεῖν. Ούκουν καὶ δοκεῖ σοι τούτο είναι θαυμαστόν, μή μόνον Ισομοιρίας έν ταῖς ἄλλαις πράξεσιν. άλλά καὶ προτετιμήσθαι.

on vaincu-par un autre plaisir manvais. -Mais, oui par Jupiter, dit Melitus, je sais ceux-là auxquels toi tu as persuadé d'obéir plutôt à toi que à ceux les ayant engendrés. » Socrate avoir dit: « Je l'avoue. du-moins concernant l'éducation; car ils savent cela ayant été étudié par moi. Mais concernant la santé les hommes obéissent aux médecins plutôt que aux parents; et dans les assemblées certes tous les Athéniens absolument obéissent plutôt certainement à ceux disant les-choses les plus sensées que à ceux approchant par la parenté. Et ne vous choisissez-vous pas donc aussi pour généraux même avant vos pères et vos frères, et certes par Jupiter. vous aussi avant vous-mêmes, ceux que vous jugez être les plus sensées à l'égard des-choses militaires? » Mélitus avoir dit: « C'est ainsi en effet, ô Socrate, et qu'il importe, et qu'il est institué.» Socrate avoir dit: « Ne semble-t-il donc pas aussi à toi cela être étonnant τὸ μέν τοὺς χρατίστους τυγγάνειν cela d'un côté les plus forts obtenir non-seulement égalité dans les autres affaires, mais encore avoir été honorés-avant [tous;

έμε δε, ότι περί τοῦ μεγίστου ἀγαθοῦ ἀνθρώποις, περί παιδείας, βέλτιστος εἶναι ὑπό τινων προχρίνομαι, τούτου ἕνεχα θανάτου ὑπὸ σοῦ διώχεσθαι:

Έρβήθη μὲν δῆλον ὅτι τούτων πλείονα ὑπό τε αὐτοῦ καὶ τῶν συναγορευόντων φίλων αὐτῷ· ἀλλ' ἐγὼ οὐ τὰ πάντα εἰπεῖν τὰ ἐκ τῆς δίκης ἐσπούδασα, ἀλλ' ἤρκεσέ μοι δηλῶσαι, ὅτι Σωκράτης τὸ μὲν μήτε περὶ θεοὺς ἀσεδῆσαι μήτε περὶ ἀνθρώπους ἄδικος φανῆναι περὶ παντὸς ἐποιεῖτο· τὸ δὲ μὴ ἀποθανεῖν οὐκ ὅετο λιπαρητέον εἶναι, ἀλλὰ καὶ καιρὸν ἤὸη ἐνόμιζεν ἑαυτῷ τελευτᾶν.

IV. Οτι δέ ούτως έγίγνωσκε, καταδηλότερον έγίγνετο, έπεὶ καὶ ή δίκη κατεψηφίσθη. Πρώτον μὲν γὰρ κελευόμενος ὑποτιμάσθαι<sup>1</sup>, ούτε αὐτὸς ὑπετιμήσατο, οὐτε τοὺς φίλους εἴασεν, ἀλλὰ καὶ ἔλεγεν, ὅτι τὸ ὑποτιμάσθαι ὁμολογοῦντος εἴη ἀδικεῖν.

vus que les autres; tandis que moi, parce que certaines personnes m'accordent la supériorité en matière d'éducation, l'objet le plus intéressant pour les hommes, je suis sous le coup d'une accusation capitale?»

Socrate lui-même, et ceux de ses amis qui parlèrent en sa faveur, ne s'en tinrent pas là sans doute; mais je ne me suis pas appliqué à reproduire tous les détails du procès : il me suffit d'avoir prouvé que Socrate attacha le plus grand prix à ne paraître coupable ni d'impiété envers les dieux, ni d'injustice envers les hommes; mais qu'il ne croyait pas devoir demander qu'on lui fit grâce de la vie, et que même il pensait le temps venu pour lui de mourir.

IV. Tels étaient ses sentiments, et l'on put s'en mieux convaincre après sa condamnation. D'abord, comme on l'invitait à fixer lui-même sa peine, il s'y refusa et n'en laissa pas même la faculté à ses amis, disant que consentir au châtiment, c'était s'avouer coupable. En-

έμε δε, ότι προχρίνομαι ὑπό τινων είναι βέλτιστος περί τοῦ ἀγαθοῦ μεγίστου άνθρώποις. περὶ παιδείας, διώχεσθαι θανάτου ύπὸ σοῦ ἕνεκα τούτου: Δήλον μέν ότι πλείονα ερρήθη ύπό τε αὐτοῦ καὶ τῶν φίλων συναγορευόντων αὐτῷ. άλλα έγω ούχ έσπούδασα είπεῖν τὰ πάντα τὰ ἐκ τῆς δίκης, άλλὰ ήρχεσέ μοι δηλώσαι ότι Σωχράτης ἐποιεῖτο περί παντός, τὸ μὲν μήτε ἀσεδήσαι περί θερύς μήτε φανήναι άδιχος περί ἀνθρώπους. ούχ ὤετο δὲ τὸ μὴ ἀποθανεῖν είναι λιπαρητέον, άλλα και ένόμιζε χαιρόν ἤδη ἐαυτῷ τελευτᾶν.

ΙΥ. Έγίγνετο δὲ καταδηλότερον ὅτι ἐγίγνωσκεν οὕτως, ἐπεὶ καὶ ἡ δίκη κατεψηφίσθη Πρῶτον μὲν γὰρ κελευόμενος ὑποτιμᾶσθαι , οὕτε ὑπετιμήσατο αὐτὸς, οὕτε εἴασε τοὺς φίλους, ἐλλὰ καὶ ἔλεγεν, ὅτι τὸ ὑποτιμᾶσθαι εἴη ὁμολογοῦντος ἀδικεῖν. moi d'un autre côté, parce que je suis jugé par quelques-uns être le meilleur concernant le bien le plus grand pour les hommes, concernant l'éducation, être poursuivi de mort par toi à cause de cela? »

Il est évident à la vérité que de plus nombreuses-choses furent dites et par lui et par les amis conversant-avec lui; mais moi je ne me suis pas appliqué à avoir dit toutes les-choses celles provenant du procès, mais il a suffi à moi d'avoir montré que Socrate faisait au-dessus de tout d'un côté et de n'avoir pas été-impie envers les dieux et de n'avoir pas paru injuste envers les hommes; il ne pensait pas d'un autre côté le n'être pas mort être devant être imploré, mais même il crovait le moment venu déjà pour lui de mourir.

IV. Or il devint plus évident que il pensait ainsi, quand même le procès fut jugé. D'abord à la vérité en effet recevant-l'ordre de fixer-sa-peine, ni il ne fixa-la-peine lui-même ni il ne permit ses amis la fixer, mais même il disait, que le fixer-la-peine serait de quelqu'un avouant avoir tort.

APOLOGIE DE SOCRATE.

\*Επειτα τῶν έταίρων ἐχκλέψαι βουλομένων αὐτὸν, οὐκ ἐφείπετο, άλλα και ἐπισκώψαι ἐδόκει, ἐρόμενος εἴ που εἰδεῖέν τι γωρίον έξω της Αττικής, ένθα οὐ προσθατόν θανάτω.

'Ως δε τέλος είγεν ή δίκη, εἰπεῖν αὐτόν 'Αλλ', ὦ ἄνδρες. τούς μέν διδάσχοντας τούς μάρτυρας, ώς χρή ἐπιορχοῦντας καταψευδομαρτυρείν έμου, και τους πειθομένους τούτοις, ανάγκη έστι πολλήν ξαυτοῖς συνειδέναι ἀσέβειαν καὶ ἀδικίαν. Ἐμοὶ δὲ τί προσήχει νῦν μεῖον φρονεῖν, ἢ πρὶν κατακριθῆναι, μηδέν έλεγγθέντι, ως πεποίηκά τι ων έγράψαντό με; Ούτε γαρ έγωγε άντι Διὸς και "Ηρας και τῶν σὺν τούτοις θεῶν, οὖτε θύων τισί χαινοῖς δαίμοσιν, ούτε διινύς, ούτε νοιιζίων άλλους θεούς άναπέφηνα. Τούς γε μήν νέους πῶς ἄν διαφθείροιμι, καρτερίαν καὶ εὐτέλειαν προσεθίζων; 'Εφ' οἷς γε μήν έργοις κεῖται θάνατος ή

suite lorsque ses amis voulurent le faire évader, il résista, et il leur demandait en plaisantant, s'ils connaîtraient par hasard quelque lieu hors de l'Attique où l'on fût à l'abri de la mort.

Enfin, quand le jugement fut rendu, il dit : « Athéniens, ceux qui ont fait la leçon aux témoins et leur ont appris le parjure pour me charger, doivent nécessairement, ainsi que ceux qui les ont écoutés, se trouver, vis-à-vis de leur conscience, bien injustes et bien impies. Mais moi, pourquoi garderais-je moins d'assurance qu'avant ma condamnation, puisqu'on ne m'a convaincu d'aucun des crimes dont on m'accusait? Car jamais on ne m'a vu invoquer, dans mes serments ou dans mes sacrifices, des divinités nouvelles, d'autres dieux que Jupiter, Junon, et ceux qui partagent avec eux nos hommages. Quant à la jeunesse, comment pourrais-je la corrompre en lui inspirant une conduite forte et des goûts modestes? Enfin il n'est pas un de ces crimes, punis de mort, comme le sacrilége, le vol avec effrac"Επειτα των έταίοων βουλομένων Ensuite les amis voulant ἐχχλέψαι αὐτὸν, ούχ ἐφείπετο. άλλά καὶ ἐδόκει έπισχωψαι. έρου, ενος εί που είδειεν τὶ γωρίον ἔξω τῆς Άττικῆς. ἔνθα οὐ προσβατὸν θανάτω.

'Ως δὲ ἡ δίχη εἶγε τέλος, αὐτὸν εἰπεῖν 'Αλλά, ὧ ἄνδρες, άναγχη έστὶ τοὺς μέν διδάσχοντας τούς μάρτυρας ώς γρη ἐπιορχούντας χαταψευδομαρτυρείν έμου. καὶ τοὺς πειθομένους τούτοις, συνειδέναι έχυτοῖς ασέβειαν καὶ άδικίαν πολλήν. Τί δε προσήχει μοι έλεγγθέντι μηδέν ώς πεποίηχά τι ών εγράψαντό με, φρονείν μείον νύν, η πρίν κατακριθήναι: Έγωγε γάρ οὕτε ἀναπέφηνα ούτε θύων τισί δαίμοσι καινοίς, ούτε δμνύς, ούτε νομίζων θεούς άλλους άντὶ Διὸς καὶ "Ηρας χαὶ τῶν θεῶν (τῶν) σὺν τούτοις. Πώς μην αν διαφθείροιμι τούς γε νέους, ποοσεθίζων χαρτερίαν χαὶ εὐτέλειαν; Έπὶ οξς γε μὴν ἔργοις θάνατος κείται ή ζημία,

APOLOGIE DE SOCRATE.

ξεροσυλία,

τοιχωρυγία,

avoir dérobé lui. il ne consentit pas, mais même il paraissait avoir plaisanté, demandant si par hasard ils sauraient quelque petit-endroit hors de l'Attique où il ne fut pas accessible à la mort.

Or lorsque le procès eut fin, lui avoir dit : « Mais, ô hommes, nécessité est ceux d'un côté enseignant aux témoins comment il faut se parjurant témoigner-faux-contre moi, et ceux obéissant à ceux-là, avoir-conscience en eux-mêmes d'une impiété et d'une injustice grande. Mais pourquoi convient-il à moi ayant été convaincu en rien que j'ai fait quelque-chose de celles dont ils ont accusé moi, être-de-sentiment moindre à présent, que avant d'avoir été condamné? Quant-à-moi en effet je n'ai paru ni sacrifiant à quelques divinités nouvelles. ni-jurant-par, ni croyant des dieux autres au lieu de Jupiter et de Junon et des dieux avec ceux-là. Comment certes corromprais-je les jeunes gens du-moins, les accoutument à la patience et à la frugalité? Quant aux actions contre lesquelles la mort est établie la peine, [certes comme le sacrilége le vol-avec-effraction.

ζημία, ἱεροσυλία, τοιχωρυχία, ἀνδραποδίσει, πόλεως προδοσία, οὐδ' αὐτοὶ οἱ ἀντίδιχοι τούτων πρᾶξαί τι χατ' ἐμοῦ φασίν. 
\*\*Ωστε θαυμαστὸν ἔμοιγε δοχεῖ εἶναι, ὅπου ποτὲ ἐφάνη ὑμῖν τὸ τοῦ θανάτου εἰργασμένον ἐμοὶ ἄξιον. 'Αλλ' οὐδὲ μέντοι, ὅτι ἀδίχως ἀποθνήσχω, διὰ τοῦτο μεῖον φρονητέον. Οὐ γὰρ ἐμοὶ, ἀλλὰ τοῖς χαταγνοῦσι τοῦτο αἰσχρόν ἐστι. Παραμυθεῖται δ' ἔτι με χαὶ Παλαμήδης Ι, ὁ παραπλησίως ἐμοὶ τελευτήσας ἔτι γὰρ χαὶ νῦν πολὸ χαλλίους ὕμνους παρέχεται 'Οδυσσέως τοῦ ἀδίχως ἀποχτείναντος αὐτόν. Οἶδ' ὅτι χαὶ ἐμοὶ μαρτυρήσεται ὑπό τε τοῦ ἐπιόντος χαὶ ὑπὸ τοῦ παρεληλυθότος χρόνου, ὅτι ἀδίχησα μὲν οὐδένα πώποτε, οὐδὲ πονηρότερον ἐποίησα, εὐεργέτουν δὲ τοὺς ἐμοὶ διαλεγομένους, προῖχα διδάσχων ὅ τι ἐδυνάμην ἀγαθόν.

V. Εἰπὼν δὲ ταῦτα, μάλα δμολογουμένως δὴ τοῖς εἰρημενοις ἀπήει καὶ ὅμμασι καὶ σχήματι καὶ βαδίσματι φαιδρός. Ώς

tion, le détournement d'esclaves, la trahison envers l'Etat, que mes ennemis songent seulement à m'imputer; en sorte que j'admire comment vous avez pu trouver dans ma vie un fait qui mérite la mort. Mais, si je meurs victime de l'injustice, ce n'est pas une raison pour que j'en sois humilié. Ce n'est pas à moi, c'est à mes juges qu'en revient la honte Et puis je trouve encore une consolation dans l'exemple de Palamède, victime du même sort, et célébré maintenant encore par de bien plus beaux éloges qu'Ulysse, son injuste persécuteur. Je sais que l'avenir et le passé déposeront en ma faveur, parce que je n'ai jamais fait tort à personne, ni instruit au vice mes auditeurs, à qui je rendais service, au contraire, en leur enseignant gratuitement tout le bien que je pouvais. »

V. A ces mots, il se retira, comme il avait parlé, avec la même sérénité dans le regard, l'attitude et la démarche. Seulement, lorsqu'il

άνδραποδίσει, προδοσία πόλεως, οί ἀντίδικοι αὐτοὶ οὐδέ φασι κατ' ἐμοῦ πρᾶξαί τι τούτων. "Ωστε δοχεῖ ἔμοιγε είναι θαυμαστόν. όπου ποτὲ τὸ ἄξιον τοῦ θανάτου ἐφάνη ὑμῖν είργασμένον έμοί. Άλλὰ μέντοι ούδὲ φρονητέον μεῖον διά τούτο ότι ἀποθνήσκω ἀδίκως. Ού γαρ έμοὶ, άλλα τοῖς καταγνοῦσι, τοῦτό ἐστιν αἰσχρόν. Καὶ Παλαμήδης δὲ, ό τελευτήσας παραπλησίως έμοι. παραμυθείται με έτι. παρέγεται γάρ ἔτι καὶ νῦν ύμνους πολύ χαλλίους Οδυσσέως τοῦ ἀποχτείναντος αὐτὸν ἀδίχως. Οξδα ότι μαρτυρήσεται xai šuoi ύπό τε τοῦ γρόνου ἐπιόντος καὶ ὑπὸ τοῦ παρεληλυθότος, ότι μεν ηδίκησα οὐδένα πώποτε, οὐδὲ ἐποίησα πονηρότερον, εὐεργέτουν δὲ τούς διαλεγομένους έμοὶ, διδάσχων προΐχα άγαθὸν ὅ τι ἐδυνάμην. V. Εἰπών δὲ ταῦτα, απήει φαιδρός καὶ όμμασι καὶ σγήματι καὶ βαδίσματι,

le détournement-d'esclaves, la trahison contre l'État, les adversaires eux-mêmes ne disent pas même contre moi avoir fait quelqu'une de ces-actions. De sorte que il paraît à moi du-moins être étonnant, où jamais l'acte digne de la mort parut à vous ayant été exécuté par moi. Mais cependant il ne-faut-pas-être-de-sentiment moinpar cela que je meurs injustement. Car ce n'est pas pour moi, mais pour ceux avant jugé, que cela est honteux. Et Palamède certes, celui ayant péri presque-comme moi, console moi encore; car il donne-lieu encore même à présent à des chants beaucoup plus beaux que Ulysse celui ayant tué lui injustement. Je sais que il sera rendu-témoignage aussi à moi et par le temps survenant et par celui passé, que d'un côté je n'ai fait-tort à personne jamais, ni rendu personne pire, que je rendais-service d'un autre côté à ceux conversant-avec moi enseignant gratuitement le bien que je pouvais. » V. Or avant dit ces-choses, il s'en allait serein et par les yeux et par le maintien

et par la démarche,

δὲ ἤσθετο ἄρα τοὺς παρεπομένους δακρύοντας, Τί τοῦτο; εἰπεῖν αὐτὸν, ἢ ἄρτι δακρύετε; οὐ γὰρ πάλαι ἴστε, ὅτι, ἔξ ὅτου περ έγενόμην, κατεψηφισμένος ήν μου ύπὸ τῆς φύσεως δ θάνατος; Αλλά μέντοι, εἰ μὲν ἀγαθῶν ἐπιδδεόντων προαπόλλυμαι, δῆλον ότι έμοι και τοῖς έμοῖς εύνοις λυπητέον εἰ δὲ χαλεπῶν προσδοκωμένων καταλύω τὸν βίον, ἐγὼ μὲν οἶμαι, ὡς εὐπραγοῦντος έμοῦ, πᾶσιν ὑμῖν εὐθυμητέον εἶναι. Παρών δέ τις Ἀπολλόδωρος, έπιθυμητής μέν ζογυρώς αὐτοῦ, ἄλλως δ' εὐήθης, εἶπεν ἄρα: Άλλα τοῦτο ἔγωγε, ὧ Σώχρατες, γαλεπώτατα φέρω, ὅτι ὁρῷ σε αδίκως αποθνήσκον τα. Τὸν δὲ λέγεται καταψήσαντα αὐτοῦ τὴν κεφαλήν εἰπεῖν· Σύ δὲ, ὧ φίλτατε ᾿Απολλόδωρε, μᾶλλον αν εβούλου με δράν δικαίως ή άδίκως ἀποθήσκοντα; καὶ άμα ἐπιγε-

vit les larmes de ceux qui l'entouraient : « Eh quoi ! leur dit-il, allezvous pleurer à présent? Ne savez-vous pas que depuis longtemps. que dès ma naissance, j'étais condamné par la nature à mourir? Cependant, si c'était une fin prématurée qui m'enlevât au moment même de jouir, ce serait sans doute un sujet de chagrin pour moi et pour mes amis; mais si c'est au momeut de souffrir que je quitte la vie, je crois que c'est un bonheur dont vous devez tous me féliciter. » Il y avait là un certain Apollodore, fort attaché à Socrate, homme simple d'ailleurs, et qui lui dit : « Pour moi, Socrate, ce qui me fait le plus de peine, c'est de te voir mourir, sans l'avoir mérité. » Alors Socrate lui passant, dit-on, la main sur la tête : « Mais, mon cher Apollodore, est-ce que tu aimerais mieux me voir subir une mort que j'aurais méritée, lui dit-il en souriant? » Puis voyant passer

μάλο δμολογουμένως δή Toic Elonuévoic. 'Ως δὲ ἄρα ἤσθετο τούς παρεπομένους δαχρύοντας, αὐτὸν εἰπεῖν. Τί τοῦτο; η δακρύετε άρτι; ού γάρ ίστε πάλαι, ὅτι, έξ ότου περ έγενόμην, ό θάνατος ήν χατεψηφισμένος μου ύπὸ τῆς φύσεως: Άλλα μέντοι. εί μεν προαπόλλυμαι, άγαθῶν ἐπιρδεόντων, δηλον ότι λυπητέον έμοι και τοῖς έμοῖς εύνοις. εὶ δὲ χαταλύω τὸν βίον, χαλεπών προσδοχωμένων, έγω μέν οξμαι είναι εύθυμητέον ύμιν πάσιν, ώς έμου εύπραγούντος. Άπολλόδωρος δέ τις παρών, έπιθυμητής μέν Ισχυρώς αὐτοῦ, άλλως δε εύήθης, είπεν άρα. Άλλα, ὧ Σώχρατες, έγωγε φέρω τοῦτο γαλεπώτατα, ότι όρῶ σε ἀποθνήσκοντα ἀδίκως. Λέγεται δὲ τὸν εἰπεῖν καταψήσαντα την κεφαλην αὐτοῦ· ayant caressé la tête de lui : Σύ δὲ, ὧ φίλτατε ἀπολλόδωρε, έβούλου αν δραν με μαλλον ἀποθνήσκοντα δικαίως ή άδίκως; καὶ άμα ἐπιγελάσαι.

d'une manière-fort-analogue certes aux-choses dites. Mais donc comme il sentit ceux suivant-auprès pleurant, lui avoir dit: « Ouelle-chose est cela? est-ce que vous pleurez à présent? ne savez-vous donc pas depuis longtemps, que, depuis que je suis né, la mort était avant été décrétée-contre moi par la nature? Mais cependant, si à la vérité je meurs, les biens abondant, il est évident que c'est affligeant pour moi et mes bienveillants: mais si je termine la vie, des choses pénibles étant présumées, moi à la vérité je pense cela être rassurant pour vous tous, comme moi ayant bien-réussi. » Or un certain Apollodore étant présent, et partisan fortement de lui et d'ailleurs simple, dit donc : « Mais, ô Socrate, pour-moi, je supporte cela très-péniblement. parce que je vois toi mourant injustement. » Or il est dit celui-là avoir dit, « Mais toi, ô très-cher Apollodore, voudrais-tu voir moi plutôt mourant justement que injustement? » et en même temps avoir souri.

λάσαι. Λέγεται δὲ καὶ "Ανυτον παριόντα ἰδὼν εἰπεῖν' ᾿Αλλ' ὁ μὲν ἀνὴρ ὅδε [γε] κυδρὸς, ὡς μέγα τι καὶ καλὸν διαπεπραγμένος, εἰ ἀπέκτονέ με, ὅτι, αὐτὸν τῶν μεγίστων ὑπὸ τῆς πόλεως ὁρῶν ἀξιούμενον, οὐκ ἔφην χρῆναι τὸν υίὸν περὶ βύρσας παιδεύειν. Ἡς μοχθηρὸς οὖτος, ἔφη, ὅς οὐκ ἔοικεν εἰδέναι, ὅτι, ὁπότερος ἡμῶν καὶ συμφορώτερα καὶ καλλίω εἰς τὸν ἀεὶ χρόνον διαπέπρακται, οὖτός ἐστι καὶ ὁ νικῶν. ᾿Αλλὰ μέντοι, φάναι αὐτὸν, ἀνέθηκε μὲν καὶ "Ομηρος ¹ ἔστιν οἶς τῶν ἐν καταλύσει τοῦ βίου προγιγνώσκειν τὰ μέλλοντα. βούλομαι δὲ καὶ ἐγὼ χρησμφδῆσαί τι. Συνεγενόμην γάρ ποτε βραχέα τῷ ᾿Ανύτου υίῷ, καὶ ἔδοξέ μοι οὐκ ἄρδωστος τὴν ψυχὴν εἶναι. ὥστε φημὶ αὐτὸν ἐπὶ τῆ δουλοπρεπεῖ διατριδῆ, ἢν ὁ πατὴρ αὐτῷ παρεσκεύακεν, οὐ διαμενεῖν διὰ δὲ τὸ μηδένα ἔχειν σπουδαῖον ἐπιμελητὴν, προσ-

Anytus, il ajouta: « Vraiment cet homme est fier, comme s'il avait fait quelque chose de grand et de beau en me faisant condamner à mort, parce que, le voyant porté aux plus grands emplois de la république, je lui dis un jour qu'il ne devrait pas faire apprendre à son fils l'état de corroyeur. Le méchant! il ignore, à ce qu'il paraît, que l'avantage reste aujourd'hui à celui de nous deux qui s'est toute sa vie rendu le plus utile, et s'est le mieux conduit. Au reste, ajouta-t-il, Homère attribue bien quelquefois à ceux qui vont quitter la vie la faculté de prévoir l'avenir; je veux aussi, moi, faire une prédiction. Je me suis trouvé quelquefois avec le fils d'Anytus, en qui j'ai cru reconnaître une âme assez active; et je ne crois pas qu'il reste dans la condition servile où l'a placé son père. Mais comme il n'aura personne pour le bien diriger, il donnera dans quelque passion honteuse, et

Λέγεται δὲ καὶ εἰπεῖν ίδων "Ανυτον παριόντα" Αλλά ὁ μέν ἀνὴρ ὅδε χυδρός γε, ώς διαπεπραγμένος τι μέγα καὶ καλόν, εί ἀπέχτονέ με, ότι δοῶν αὐτὸν άξιούμενον τῶν μεγίστων ύπὸ τῆς πόλεως, έφην ού χρηναι παιδεύειν τὸν υίὸν περί βύρσας. 'Ως μοχθηρός ούτος, έφη, ος ούχ ἔοιχεν είδέναι ὅτι, δπότερος ήμῶν διαπέπρακται καὶ συμφορώτερα καὶ καλλίω είς τὸν ἀεὶ χρόνον, οὖτός ἐστι καὶ ὁ νικῶν. Αὐτὸν φάναι. Άλλα μέντοι ἔστι μέν των εν καταλύσει του βίου οξς καὶ "Ομηρος ἀνεθηκε προγιγνώσχειν τὰ μελλοντα. εγώ δε και βούλομαι χρησμωδήσαί τι. Συνεγενόμην γάρ ποτε βραχέα τῶ υἱῶ ἀνύτου, χαὶ ἔδοξέ μοι εἶναι ούχ άδρωστος την ψυχήν ώστε φημί αύτὸν ού διαμενείν έπὶ τη διατριδή δουλοπρεπεί, ην ό πατήρ παρεσκεύακεν αὐτῷ. διά δὲ τὸ ἔχειν μηδένα ἐπιμελητὴν σπουδαΐον, προσπεσείσθαι

Or il est dit avoir dit aussi, ayant vu Anytus passant: « Mais cet homme-là est fier en vérité. comme ayant accompli quelque-chose de grand et de beau, s'il a fait-mourir moi, parce que voyant lui jugé-digne des plus grandes-choses par la république, ie dis ne falloir pas instruire le fils de lui concernant les cuirs. Combien pervers est celui-ci, dit-il, qui ne paraît pas savoir que, lequel-des-deux de nous a accompli et de plus utiles-choses et de plus belles pour le temps à toujours, celui-là est aussi celui l'emportant. » Lui avoir dit: « Mais cependant il en est de ceux au terme de la vie auxquels Homère même attribua de connaître-d'avance les choses-futures; mais moi aussi je veux avoir prophétisé quelque-chose. Car je fréquentai autrefois un peu le fils d'Anytus, et il parut à moi être non infirme quant à l'âme; de sorte que je dis lui ne devoir pas persister dans l'occupation convenable-à-un-esclave, que le père de lui a préparée à lui; mais à cause du n'avoir aucun tuteur vertueux, devoir succomber

32

πεσείσθαί τινι αἰσχρῷ ἐπιθυμίᾳ, καὶ προδήσεσθαι μέντοι πόἐρω μοχθηρίας. Ταῦτα δ' εἰπων οἰκ ἐψεύσατο ἀλλ' ὁ νεανίσκος ήσθεὶς οἴνῳ, οὖτε νυκτὸς οὖτε ἡμέρας ἐπαύετο πίνων καὶ τέλος οὖτε τῆ ἑαυτοῦ πόλει οὖτε τοῖς φίλοις οὖτε αὐτῷ άξιος οὐδενὸς ἐγένετο. Αὐτὸς μὲν δὴ διὰ τὴν τοῦ υίοῦ πονηρὰν παιδείαν καὶ διὰ τὴν αὐτοῦ ἀγνωμοσύνην ἔτι καὶ τετελευτηκώς τυγχάνει κακοδοξίας

VI. Σωκράτης δέ, διὰ τὸ μεγαλύνειν έαυτὸν ἐν τῷ δικαστηρίῳ φθόνον ἐπαγόμενος, μᾶλλον καταψηφίσασθαι ἑαυτοῦ ἐποίησε τοὺς δικαστάς. Ἐμοὶ μὲν οὖν δοκεὶ θεοφιλοῦς μοίρας τετυχηκέναι τοῦ μὲν γὰρ βίου τὸ χαλεπώτατον ἀπέλιπε, τῶν δὲ θανάτων τοῦ ράστου ἔτυχεν. Ἐπεδείξατο δὲ τῆς ψυχῆς τὴν ρώμην. Ἐπεὶ γὰρ ἔγνω τοῦ ἔτι ζῆν τὸ τεθνάναι αὐτῷ κρεῖσσον εἶναι, ὥσπερ οὐδὲ πρὸς τάλλα τάγαθὰ προσάντης ἦν, οὐδὲ πρὸς τὸν θάνατον

finira par s'abîmer dans le vice. » Il ne se trompa pas : ce jeune homme, épris de la passion du vin, s'y livra jour et nuit, et finit par devenir incapable de rien faire ni pour sa patrie, ni pour ses amis, ni pour lui-même. L'infamie dont se couvrit Anytus par la mauvaise éducation de son fils et par ses propres torts, pèse encore sur sa mémoire.

VI. Quant à Socrate, sa noble fierté devant le tribunal ne fit qu'irriter ses juges et rendre sa condamnation plus certaine. Mais je regarde sa destinée comme un bienfait des dieux. Car il s'est soustrait à la plus pénible portion de la vie, et par la mort la plus douce. Il n'en a pas moins déployé toute la force de son âme; et lorsqu'il a reconnu que mieux valait pour lui mourir que survivre, se souvenant qu'il n'avait jamais reculé devant les autres avantages, il ne faiblit pas

τινὶ ἐπιθυμία αἰσχρα, καὶ προδήσεσθαι μέντοι πόρρω μοχθηρίας. Εἰπών δὲ ταῦτα ούχ ἐψεύσατος άλλα δ νεανίσκος ήσθείς οίνω ἐπαύετο πίνων ούτε νυκτός ούτε ήμέρας. καὶ τέλος ἐγένετο ἄξιος οὐδενὸς ούτε τη πόλει έαυτοῦ ούτε τοῖς φίλοις, οὖτε αὑτῷ. Αὐτὸς μὲν δὴ διά την παιδείαν πονηράν τοῦ υίοῦ χαὶ διὰ τὴν ἀγνωμοσύνην αύτοῦ έτι καὶ τετελευτηκώς τυγγάνει κακοδοξίας. VI. Σωχράτης δὲ, έπαγόμενος φθόνον διά τὸ μεγαλύνειν έαυτὸν έν τῷ δικαστηρίω, έποίησε τους δικαστάς καταψηφίσασθαι μάλλον έαυτοῦ. Δοχεῖ μέν οὖν ἐμοὶ τετυχηχέναι μοίρας θεοφιλούς. ἀπέλιπε μέν γὰρ τὸ γαλεπώτατον τοῦ βίου, έτυγε δὲ τοῦ ράστου τῶν θανάτων. Έπεδείξατο δὲ την δώμην της ψυχής. Έπεὶ γὰρ ἔγνω τὸ τεθνάναι εἶναι αὐτῷ χρείσσον του ζην έτι, ώσπερ οὐδὲ ἢν προσάντης πρός τὰ ἄλλα ἀγαθὰ, οὐδὲ ἐμαλαχίσατο πρός τὸν θάνατον,

à quelque passion honteuse, et devoir s'avancer certes loin-dans la perversité. » Or avant dit ces-choses il ne mentit pas; mais le petit-jeune-homme épris du vin ne cessait buvant ni jour ni nuit; et enfin il devint digne de rien ni pour la ville de lui-même ni pour les amis, ni pour lui-même. Ouant à lui certes à cause de l'éducation perverse du fils de lui et à cause de l'imprévoyance de lui-même encore même étant mort il obtient un mauvais-renom. VI Mais Socrate, s'étant attiré l'envie par le se vanter lui-même dans le tribunal, fit les juges avoir condamné davantage lui-même. Or il semble donc à moi avoir obtenu un sort aimé-des-dieux; car d'un côté il abandonna le plus difficile de la vie, et d'un autre il obtint la plus facile des morts. Or il montra la force de l'âme de lui. Car lorsqu'il reconnut le être mort être pour lui meilleur que le vivre encore, de même que il n'était pas ennemi contre les autres biens, il ne mollit pas non-plus devant la mort,

εμαλακίσατο, άλλ' ίλαρῶς καὶ προσεδέχετο αὐτὸν καὶ ἐπετελέσατο. Ἐγὼ μὲν δὴ κατανοῶν τοῦ ἀνδρὸς τήν τε σοφίαν καὶ τὴν γενναιότητα, οὕτε μὴ μεμνῆσθαι δύναμαι αὐτοῦ, οὕτε μεμνημένος μὴ οὐκ ἐπαινεῖν. Εὶ δέ τις τῶν ἀρετῆς ἐφιεμένων ὡφελιμωτέρῳ τινὶ Σωκράτους συνεγένετο, ἐκεῖνον ἐγὼ τὸν ἄνδρα ἀξιομακαριστότατον νομίζω.

non plus devant la mort; il l'accueillit au contraire et la reçut avec joie. Et moi, quand je songe à tant de sagesse, à tant de grandeur d'âme, je ne puis m'empêcher d'en parler, et lorsque j'en parle, d'en faire l'éloge. Si parmi les amis de la vertu, il s'en trouve un seul qui ait jamais connu un guide plus utile que Socrate, je le regarde comme le plus heureux des hommes.

αλλά καὶ προσεδέχετο αὐτὸν, καὶ ἐπετελέσατο ἱλαρῶς.
Έγὼ μὲν δὴ κατανοῶν τὴν σοφίαν καὶ τὴν γενναιότητα τοῦ ἀνδρὸς, οὕτε δύναμαι μὴ μεμνῆσθαι αὐτοῦ, οὕτε, μεμνημένος, μὴ οὐχ ἐπαινεῖν.
Εὶ δέ τις τῶν ἐφιεμένων ἀρετῆς συνεγένετό τινι ὡφελιμωτέρῳ Σωχράτους, ἐγὼ νομίζω ἐχεῖνον τὸν ἄνδρα ἀξιομαχαρίστατον.

mais même il accueillit elle, et accomplit-sa-destinée gaiment Moi à la vérité donc songeant à la sagesse et à la noblesse de l'homme, je ne puis pas ne pas m'être souvenu de lui, ni, m'en étant souvenu, ne pas le louer.

Mais si quelqu'un de ceux aspirant à la vertu a fréquenté quelqu'un plus utile que Socrate, moi je pense cet homme-là le plus digne-d'être-estimé-heureux.

### NOTES

#### SUR L'APOLOGIE DE SOCRATE.

Page 2. — 1. Γεγράφασι μὲν οὖν περὶ τούτου καὶ ἄλλοι, καὶ πάντες.... D'autres sans doute ont écrit son histoire, et tous ont reproduit la même fierté de langage...... Voyez l'Apologie de Socrate par Platon, qui met dans la bouche de son maître le langage noble et calme d'une âme intrépide, parce qu'elle a la conscience de sa vertu. D'ailleurs Socrate n'a rien écrit lui-même, et c'est à ses disciples que nous devons de le connaître.

Page 10. — 1. Τοῦτο μὲν πρῶτον θαυμάζω Μελίτου...... Ce qui d'abord m'étonne de Mélitus...... Ce Mélitus, qui jouissait d'une grande faveur auprès des Athéniens, fut avec Anytus le plus ardent persécuteur de Socrate. Ils ne nous sont guère connus tous les deux que par ce trait odieux de leur caractère.

Page 12.— 1. Ἐγὼ δὲ τοῦτο δαιμόνιον καλῶ. Moi, j'appelle tout cela la voix de Dieu. C'est ce qu'il appelait son génie, pour nous servir du terme consacré. C'était une voix mystérieuse par laquelle il se disait inspiré dans les circonstances sérieuses de sa vie. Dans certains passages de Platon, ce génie paraît se confondre avec la voix de sa conscience. Quoi qu'il en soit, Socrate se fait un devoir d'en prendre toujours conseil.

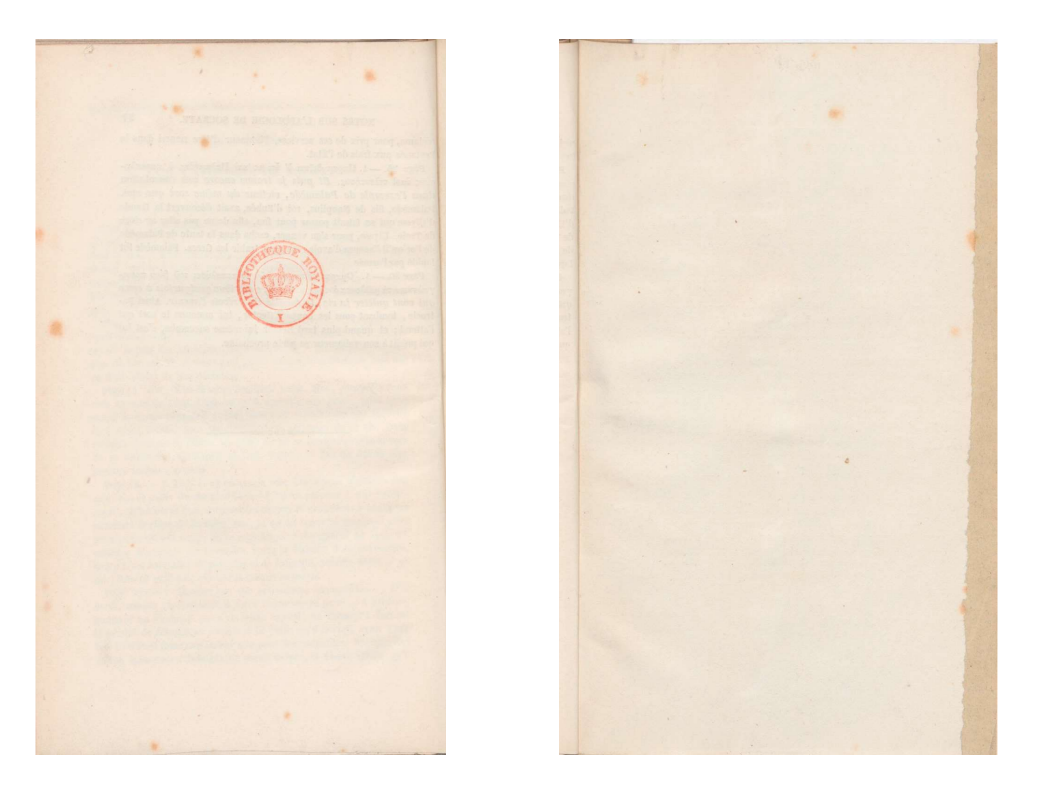
Page 18. — 1. Τὸ δ' ἐν τῆ πολιορχία τοὺς μὲν ἄλλους οἰχτείρειν ἐχυτοὺς, ἐμὲ δὲ μηδὲν ἀπορώτερον διάγειν ἢ ὅτε τὰ μάλιστα ἡ πόλις εὐδαιμονεῖ; D'où vient que, lorsque les autres se croyaient à plaindre pendant le siège de la ville, moi, je ne me trouvais pas plus gêné qu'aux meilleurs temps de la république? Il s'agit ici du siège désastreux d'Athènes par Lysandre, après la bataille d'Ægos-Potamos. Grâce à ses habitudes de patience et de frugalité, Socrate n'eût a gémir, dans ce malheur, que sur le sort de sa patrie.

Page 22.—1. Πρῶτον μὲν γὰρ κελευόμενος ὑποτιμᾶσθαι.... D'abord, comme on l'invitait à fixer lui-même sa peine... A Athènes, quand il ne s'agissait pas d'un crime capital, on donnait à l'accusé la faculté de déterminer lui-même la peine qu'il croyait avoir méritée. Ce n'était donc une faveur que pour les coupables. Socrate, fort de son innocence, dédaigne un pareil moyen, et Platon ajoute qu'il

réclama, pour prix de ses services, l'honneur d'être nourri dans le Prytanée aux frais de l'Etat.

Page 26.—1. Παραμυθεῖται δ' ἔτι με καὶ Παλαμήδης ὁ παραπλησίως ἐμοὶ τελευτήσας. Et puis je trouve encore une consolation dans l'exemple de Palamède, victime du même sort que moi. Palamède, fils de Nauplius, roi d'Eubée, avait découvert la fraude d'Ulysse qui se faisait passer pour fou, afin de ne pas aller au siége de Troie. Ulysse, pour s'en venger, cacha dans la tente de Palamède de l'or qu'il l'accusa d'avoir reçu pour trahir les Grecs. Palamède fut lapidé par l'armée.

Page 30.—1. "Ομηρος ἔστιν οῖς τῶν ἐν καταλύσει τοῦ βίου προγιγνώσκειν τὰ μέλλοντα ἀνέθηκεν. Homère attribue quelquefois à ceux qui vont quitter la vie, la faculté de prévoir l'avenir. Ainsi Patrocle, tombant sous les coups d'Hector, lui annonce le sort qui l'attend; et quand plus tard Hector lui-même succombe, c'est lui qui prédit à son vainqueur sa perte prochaine.



### EN VENTE LE 1er SEPTEMBRE 1843,

LES VOLUMES SUIVANTS DE LA COLLECTION

#### DES TRADUCTIONS JUXTALINÉAIRES.

| ARISTOPHANE: Plutus, Prix                                                               |     |     |          |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|----------|----|
| CHRYSOSTOME (S. JEAN) : Homélie sur la disgrâce d'Eu-                                   |     |     |          |    |
| trope                                                                                   |     |     | 60       | c. |
| DÉMOSTHÈNE : Discours pour Ctésiphon ou sur la Cou-                                     |     |     |          |    |
| ronne, Prix                                                                             |     | fr. |          |    |
| <ul> <li>Les trois Olynthiennes. Prix</li> <li>Les quatre Philippiques. Prix</li> </ul> |     |     | 50<br>50 |    |
| ESCHINE : Discours contre Ctésiphon. Prix                                               |     | fr. | 30       | •  |
|                                                                                         |     | -   |          |    |
| ESCHYLE: Les Sept contre Thèbes. Prix                                                   |     | fr. | 50       | c. |
| ÉSOPE : Fables choisies. Prix                                                           | 1   | fr. |          |    |
| EURIPIDE : Hécube. Prix                                                                 | 2   | fr. |          |    |
| Iphigénie en Aulide. Prix                                                               |     |     |          |    |
| HOMÈRE : Les six premiers chants de l'Iliade.                                           |     |     |          |    |
| Prix des quatre premiers chants                                                         | 3   |     | 50       |    |
| Prix de chaque chant                                                                    |     |     | 90       |    |
| ISOCRATE : Archidamus. Prix                                                             |     |     | 50<br>75 |    |
|                                                                                         |     |     |          |    |
| LUCIEN: Dialogues des morts. Prix                                                       |     |     |          |    |
| PLATON: Le premier Alcibiade. Prix                                                      | 2   | fr. | 50       | C. |
| PLUTARQUE: Vie d'Alexandre. Prix                                                        |     |     | 25       |    |
| - Vie de César. Prix                                                                    |     |     | 50       | C  |
| Vie de Cicéron, Prix  Vie de Marius. Prix.                                              | 3   | fr. |          |    |
| SOPHOCLE : Antigone. Prix                                                               | 2   | fr. | 25       | c. |
| OEdipe à Colone. Prix                                                                   |     |     |          |    |
| - OEdipe Roi. Prix                                                                      | 2   | fr  | 50       | e. |
| THÉOCRITE : La première Idylle. Prix                                                    |     |     | 45       | C. |
|                                                                                         |     |     |          |    |
| Le premier livre de la Cyropédie. Prix                                                  | 2 1 | fr. | 75       | c. |
| Les quatre livres des Entretiens mémorables de Socrate. Prix                            |     |     |          |    |
| do doctato. 111x                                                                        |     |     |          |    |

AVIS. Cette collection comprendra les principaux auteurs qu'on explique dans les classes.