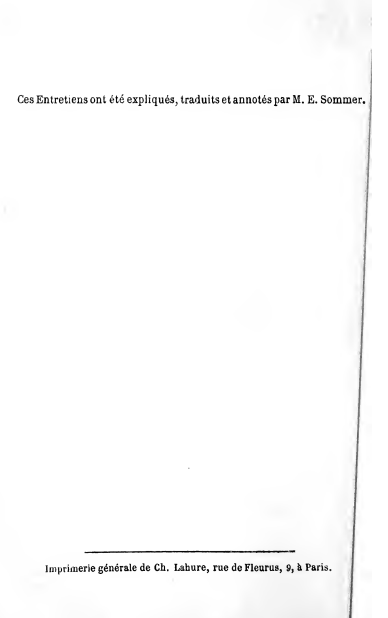


## LES

# AUTEURS GRECS

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES



#### LES

# **AUTEURS GRECS**

EXPLIQUÉS D'APRÈS UNE MÉTHODE NOUVELLE

### PAR DEUX TRADUCTIONS FRANÇAISES

L'UNE LITTÉRALE ET JUXTALINÉAIRE PRÉSENTANT LE MOT A MOT FRANÇAIS
EN REGARD DES MOTS GRECS CORRESPONDANTS
L'AUTRE CORRECTE ET PRÉCÉDÉE DU TEXTE GREC

avec des sommaires et des notes

PAR UNE SOCIÉTÉ DE PROFESSEURS

ET D'HELLÉNISTES

### XÉNOPHON

ENTRETIENS MÉMORABLES DE SOCRATE

### **PARIS**

LIBRAIRIE DE L. HACHETTE ET Cie

BOULEVARD SAINT-GERMAIN, Nº 77

1868

#### AVIS

#### RELATIF A LA TRADUCTION JUXTALINÉAIRE.

On a réuni par des traits les mots français qui traduisent un seul mot grec.

On a imprimé en *italiques* les mots qu'il était nécessaire d'ajouter pour rendre intelligible la traduction littérale, et qui n'ont pas leur équivalent dans le grec.

Enfin les mots placés entre parenthèses, dans le français, doivent être considérés comme une seconde explication, plus intelligible que la version littérale.

JAN 15 1970

### ARGUMENT ANALYTIQUE.

CHAP. I. C'est à tort que l'on a accusé Socrate devant les Athéniens de mépriser les dieux d'Athènes et d'en introduire de nouveaux.

CHAP. II. La seconde accusation intentée à Socrate n'est pas moins fausse que la première : Socrate n'a corrompu ni la jeunesse ni ses disciples.

CHAP. III. La vie de Socrate a été consacrée tout entière à pratiquer la vertu et à exciter les autres au bien. Il s'est moutré religieux en remplissant tous ses devoirs envers les dieux; dans ce qui regarde les plaisirs des sens, il a toujours fait preuve de tempérance.

CHAP. IV. Démonstration de l'existence des dieux et de leur providence.

CHAP. V. Éloge de la tempérance.

CHAP. VI. Socrate réfute le sophiste Antiphon, qui lui reprochait sa frugalité, sa simplicité et la coutume qu'il suivait d'enseigner gratuitement.

CHAP. VII. Comment Socrate détournait ses disciples de l'orgueil et de la présomption.

EMIRELIENS MÉMORABLES .- L.

## ΞΕΝΟΦΟΝΤΟΣ

### AΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ¹

#### ΒΙΒΛΙΟΝ ΠΡΩΤΟΝ.

Ι. Πολλάκις έθαύμασα, τίσι ποτέ λόγοις? Αθηναίους έπεισαν οί γραψάμενοι Σωχράτην 3, ώς άξιος είη θανάτου τη πόλει. ή υ. εν γάρ γραφή κατ' αὐτοῦ τοιάδε τις ἦν 4. ἀδικεῖ Σωκράτης, οὺς μεν ή πόλις νομίζει θεούς  $^5$ , οὐ νομίζων, έτερα δε καινά δαιμόνια εἰςφέρων άδιχεῖ δὲ χαὶ τοὺς νέους διαφθείρων.

Πρώτον μέν οὖν, ώς οὐχ ἐνόμιζεν οὑς ἡ πόλις νομίζει θεούς, ποίω ποτ' έχρήσαντο τεχμηρίω; θύων τε γάρ φανερός ήν, πολλάκις μέν οίκοι 6, πολλάκις δέ ἐπὶ τῶν κοινῶν τῆς πόλεως βωμών, καὶ μαντική χρώμενος οὐκ ἀφανής ἦν διετεθρύλητο γάρ, ώς φαίη Σωχράτης τὸ δαιμόνιον έαυτῷ σημαίνειν όθεν δή

I. J'ai souvent admiré par quels arguments les accusateurs de Socrate ont pu persuader aux Athéniens qu'il méritait la mort comme criminel d'État. Voici, en effet, quels étaient à peu près les termes de l'accusation : Socrate est coupable de ne point honorer les dieux d'Athènes et d'en introduire de nouveaux; il est coupable de corrompre la jeunesse.

Et d'abord, comment ont-ils prouvé qu'il n'honorait pas les dieux d'Athènes? On le voyait faire des sacrifices, et dans sa maison, et sur les autels publics; de plus, on n'ignorait pas qu'il avait recours à la divination. Il disait, et on le répétait partout, qu'un génie venait

# XENOPHON.

## ENTRETIENS MÉMORABLES.

#### LIVRE PREMIER.

Ι. 'Εθαύμασα πολλάκις, τίσι λόγοις ποτὲ οί γραψάμενοι Σωχράτην ἔπεισαν Άθηναίους, ώς είη άξιος θανάτου τη πόλει. Ή μέν γὰρ γραφή κατὰ αὐτοῦ ην τοιάδε τις. Σωχράτης άδιχεῖ ού νομίζων μέν ούς ή πόλις νομίζει θεούς, είςφέρων δὲ έτερα καινά δαιμόνια. άδικεῖ δὲ καὶ διαφθείρων τούς νέους. Πρώτον μέν οὖν ποίω τεχμηρίω ποτέ έγρήσαντο. ώς ούχ ἐνόμιζεν ους ή πόλις νομίζει θεούς; ήν τε γάρ φανερός θύων πολλάχις μέν οίχοι, πολλάχις δέ έπὶ τῶν βωμῶν χοινῶν της πόλεως. καὶ οὐκ ἢν ἀφανής γρώμενος μαντική. διετεθρύλητο γάρ. σημαίνειν έαυτώ.

I. Je me suis étonné souvent, par quels discours enfin ceux qui ont mis-en-accusation Socrate ont persuadé aux Athéniens qu'il était digne de mort pour la ville. Car l'acte-d'accusation contre lui était tel à peu près : Socrate se conduit-injustement, n'honorant pas les dieux que la ville honore comme dieux, et important d'autres nouvelles divinités : et il se conduit-injustement aussi corrompant les jeunes gens.

D'abord donc de quel témoignage enfin ont-ils usé, pour prouver qu'il n'honorait pas les dieux que la ville honore comme dieux? car et il était manifeste sacrifiant souvent d'un côté dans-sa-maison. souvent de l'autre côté sur les autels communs de la ville. et il n'était pas invisible usant de l'art divinatoire; car il était répandu, ώς Σωχράτης φαίη το δαιμόνιον que Socrate disait la divinité révéler-par-des-signes à lui;

καὶ μάλιστά μοι δοχοῦσιν αὐτὸν αἰτιάσασθαι καινὰ δαιμόνια εἰςφέρειν. 'Ο δ' οὐδὲν καινότερον εἰςέφερε τῶν ἄλλων, ὅσοι, μαντικὴν νομίζοντες, οἰωνοῖς τε χρῶνται καὶ φήμαις καὶ συμσόλοις καὶ θυσίαις! οὖτοί τε γὰρ ὑπολαμβάνουσιν οὐ τοὺς ἄρνιθας οὐδὲ τοὺς ἀπαντῶντας εἰδέναι τὰ συμφέροντα τοῖς μαντευσμένοις, ἀλλὰ τοὺς θεοὺς διὰ τούτων αὐτὰ σημαίνειν κἀκεῖνος οὔτως ἐνόμιζεν. 'Αλλ' οἱ μὲν πλεῖστοί φασιν ὑπό τε τῶν ὀρνίθων καὶ τῶν ἀπαντώντων ἀποτρέπεσθαί τε καὶ προτρέπεσθαι. Σωκράτης δέ, ὥςπερ ἐγίγνωσκεν, οὕτως ἔλεγε τὸ δαιμόνιον γὰρ ἔφη σημαίνειν. Καὶ πολλοῖς τῶν ξυνόντων προηγόρευε τὰ μὲν ποιεῖν, τὰ δὲ μὴ ποιεῖν, ὡς τοῦ δαιμονίου προσημαίνοντος καὶ τοῖς μὲν πειθομένοις αὐτῷ συνέφερε, τοῖς δὲ μὴ πειθομένοις μετέμελε. Καίτοι τίς οὐκ ᾶν δμολογήσειεν ἀὐτὸν βούλεσθαι μήτ' ἤλίθιον μήτ' ἀλαζόνα φαίνεσθαι τοῖς συνοῦσιν; 'Σδό-

l'inspirer: voilà sans doute pourquoi ils l'ont accusé d'introduire des dieux nouveaux. Cependant il n'était pas plus novateur que ceux qui croient à la divination et qui interrogent les oiseaux, les sons, les signes célestes, les entrailles des victimes; ils ne supposent ni aux oiseaux ni à ceux qu'ils rencontrent la connaissance de ce qui les intéresse, mais ils pensent que les dieux se servent de ces signes pour les avertir: c'était aussi la croyance de Socrate. Le vulgaire dit que les oiseaux et les êtres qu'il rencontre lui apprennent s'il doit poursuivre ou abandonner ses projets: Socrate parlait selon sa pensée; il se disait inspiré par un génie. Souvent, d'après les révélations de cet être supérieur, il conseillait à ses disciples de faire une chose, de s'abstenir d'une autre; on profitait à le croire, on se repentait de ne l'avoir point cru. Or, il est certain que Socrate ne voulait passer aux yeux de ses disciples ni pour un insensé ni pour un imposteur;

όθεν δή καὶ μάλιστα δοκοῦσί μοι αἰτιάσασθαι αὐτὸν εἰςφέρειν καινὰ δαιμόνια.

'Ο δὲ εἰςέφερεν

ούδὲν καινότερον τῶν ἄλλων,

όσοι,

νομίζοντες μαντικήν,

χρώνται οἰωνοῖς τε

οδτοί τε γὰρ ὑπολαμδάνουσιν

ού τούς ὄρνιθας

οὐδὲ τοὺς ἀπαντῶντας εἰδέναι τὰ συμφέροντα

τοῖς μαντευομένοις,

άλλά τους θεούς σημαίνειν αύτά

διὰ τούτων.

καὶ ἐκεῖνος ἐνόμιζεν οὕτως.

Άλλὰ οἱ μὲν πλεῖστοί φασιν

ἀποτρέπεσθαί τε καὶ προτρέπεσθα

ύπό τε τῶν ὀρνίθων

καὶ τῶν ἀπαντώντων

Σωχράτης δὲ ἔλεγεν οὕτως,

ώς ἐγίγνωσχεν· ἔφη γὰρ τὸ δαιμόνιον

σημαίνειν.

Καὶ προηγόρευε πολλοῖς

τῶν ξυνόντων ποιεῖν τὰ μέν, μὴ ποιεῖν τὰ δέ,

ώς τοῦ δαιμονίου προσημαίνοντος:

καὶ συνέφερε μὲν τοῖς πειθομένοις αὐτῶ,

μετέμελε δὲ

preseptente de

τοῖς μὴ πειθομένοις.

Καίτοι τίς οὐα ἂν όμολογήσειεν αὐτὸν βούλεσθαι φαίνεσθαι

• μήτε ἠλίθιον μήτε ἀλαζόνα •

דסונ סטיסטסנין;

d'où certes aussi surtout ils semblent à moi

d'importer de nouvelles divinités.

Or lui n'importait

avoir inculpé lui

rien de plus nouveau que les autres,

tous ceux qui,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

pratiquant l'art divinatoire,

[σίαις: usent et d'auspices

καὶ φήμαις καὶ συμιδόλοις καὶ θυ- et de sons et de signes et de sacrifices;

car et ceux-ci présument

ni les oiseaux

ni ceux qui les rencontrent

ne savoir les choses qui importent

à ceux qui ont-recours-à-la-divination,

mais les dieux signifier elles

au moyen de ceux-ci;

et lui pensait ainsi.

Mais les plus nombreux disent et être détournés et être engagés

et par les oiseaux

et par ceux qui rencontrent eux;

or Socrate disait ainsi, comme il pensait:

car il disait la divinité

révéler-par-des-signes.

Et il avertissait-d'avance de nombreux

de ceux qui étaient-avec lui de faire *des choses* les unes, de ne pas faire les autres,

comme la divinité

le lui révélant-d'avance-par-des-si-

et utilité-était d'un côté

à ceux qui obéissaient à lui,

de l'autre repentir-était

à ceux qui n'obéissaient pas.

Cependant qui ne conviendrait pas

lui ne vouloir paraître

ni sot ni charlatan à ceux qui étaient-avec lui? κει δ' ἄν ἀμφότερα ταῦτα, εἰ προαγορεύων ὡς ὑπὸ θεοῦ φαινόμενα, κἆτα ψευδόμενος ἐφαίνετο. Δῆλον οὖν, ὅτι οὐκ ἀν προέλεγεν, εἰ μὴ ἐπίστευεν ἀληθεύσειν. Ταῦτα δὲ τίς ἀν ἄλλω πιστεύσειεν ἢ θεῷ; Πιστεύων δὲ θεοῖς, πῶς οὐκ εἶναι θεοὺς ἐνόμιζεν¹; ᾿λλλὰ μὴν ἐποίει καὶ τάδε πρὸς τοὺς ἐπιτηδείους· τὰ μὲν γὰρ ἀναγκαῖα² συνεδούλευε καὶ πράττειν, ὡς ἐνόμιζεν ἄριστ᾽ ἀν πραχθῆναι· περὶ δὲ τῶν ἀδήλων, ὅπως ἀν ἀποδήσοιτο, μαντευσομένους ἔπεμπεν, εἰ ποιητέα. Καὶ τοὺς μέλλοντας οἴκους τε καὶ πόλεις καλῶς οἰκήσειν μαντικῆς ἔρη προςδεϊσθαι· τεκτονικὸν μὲν γὰρ ἢ χαλκευτικὸν ἢ γεωργικὸν ἢ ἀνθρώπων ἀρχικὸν ἢ τῶν τοιούτων ἔργων ἐξεταστικὸν ἢ λογιστικὸν ἢ οἰκονομικὸν ἢ στρατηγικὸν γενέσθαι, πάντα τὰ

ce qui lui serait arrivé, si ces prophéties qu'il attribuait à un dien avaient été démenties par l'événement. Il se serait donc abstenu de prédire, s'il n'avait eu foi en la vérité de ses prédictions. Mais à qui accorder cette foi, si ce n'est à un dieu? Et Socrate, qui se confiait aux dieux, pent-il avoir nié leur existence? Voici encore comment il en usait avec ses amis : il les engageait à faire de la manière qu'il croyait la meilleure les choses d'un résultat certain; quant à celles dont l'issue est douteuse, il les renvoyait à la divination. On a besoin de la divination, disait-il, pour bien gouverner les maisons et les États : l'architecture, la métallurgie, l'agriculture, la politique, la théorie des sciences de cette nature, le calcul, l'économie, la stra-

'Ειδόκει δὲ ἄν ταῦτα ἀμφότερα, εἰ ἐφαίνετο προαγορεύων ὡς σαινόμενα ὑπὸ θεοῦ,

καὶ εἶτα ψευδόμενος. Δηλον οὖν,

ότι ούχ αν προέλεγεν, εί μὴ ἐπίστευεν

άληθεύσειν.

Τίς δὲ πιστεύσειεν αν ταῦτα

άλλω ή θεῷ; πιστεύων δὲ θεοῖς, πῶς ἐνόμιζε

θεούς ούκ εἶναι; 'Αλλὰ μὴν

κοός τους ἐπιτηδείους.

συνεβούλευε γὰρ

καὶ πράττειν μὲν τὰ ἀναγκαῖα,

ώς ενόμιζεν

αν πραχθηναι άριστα· περὶ δὲ τῶν ἀδήλων,

σπως αν αποδήσοιτο,

έπεμπε

μαντευσομένους, εἰ ποιητέα.

Καὶ ἔφη

τούς μέλλοντας οἰκήσειν καλῶς

προςδεῖσθαι μαντικής.

ενόμιζε μεν γάρ γενέσθαι τεχτονιχόν

η χαλκευτικόν η γεωργικόν

η άρχικον άνθρώπων

ἢ ἐξεταστικόν τῶν ἔργων τοιούτων

η λογιστικόν η οίκονομικόν

ή στρατηγικόν,

Or il aurait paru *être* ces deux choses

s'il avait été vu prédisant des choses comme montrées par un dieu,

et ensuite mentant.

Donc il est évident,
qu'il n'aurait pas prédit,
s'il n'avait pas eu-confiance
devoir être-véridique.

Or qui aurait-confiance pour ces choen un autre qu'un dieu? [ses

mais ayant-confiance en les dieux,

comment pensait-il les dieux ne pas être? Mais au contraire

il faisait encore ces choses-ci.

envers ses amis; car il *leur* conseillait

aussi de faire les choses nécessaires,

comme il pensait

elles pouvoir être faites le mieux; mais quant à celles non-visibles.

comment elles réussiraient,

il les envoyait

devant consulter-l'oracle si elles étaient à-faire.

Et il disait

ceux qui doivent gouverner bien et des maisons et des villes avoir-besoin de l'art divinatoire;

car il pensait

devenir habile-à-bâtir

ou habile-à-travailler-l'airain ou habile-à-travailler-la-terre

ou habile-à-commander à des hommes

ou habile-à-examiner les travaux tels ou habile-à-calculer, ou habile-à-administrer

ou habile-à-conduire-une-armée,

τοιαῦτα μαθήματα καὶ ἀνθρώπου γνώμη αἱρετέα ἐνόμιζεν εἶναι·
τὰ δὲ μέγιστα τῶν ἐν τούτοις ἔφη τοὺς θεοὺς ἑαυτοῖς καταλείπεσθαι, ὧν οὐδὲν δῆλον εἶναι τοῖς ἀνθρώποις. Οὐτε γάρ τοι
τῷ καλῶς ἀγρὸν φυτευσαμένῳ δῆλον, ὅςτις καρπώσεται· οὐτε
τῷ καλῶς οἰκίαν οἰκοδομησαμένῳ δῆλον, ὅςτις οἰκήσει· οὐτε τῷ
στρατηγικῷ δῆλον, εἰ συμφέρει στρατηγεῖν· οὐτε τῷ πολιτικῷ
δῆλον, εἰ συμφέρει τῆς πόλεως προστατεῖν· οὐτε τῷ καλὴν γήμαντι, ἵν' εὐφραίνηται, δῆλον, εἰ διὰ ταύτην ἀνιάσεται¹· οὐτε
τους στερήσεται τῆς πόλεως. Τοὺς δὲ μηδὲν τῶν τοιούτων
οἰομένους εἶναι δαιμόνιον, ἀλλὰ πάντα τῆς ἀνθρωπίνης γνώμης,
δαιμονᾶν ἔφη· δαιμονᾶν δὲ καὶ τοὺς μαντευομένους, ἃ τοῖς ἀν-

tégie sont des connaissances que peut saisir l'intelligence humaine; mais les dieux se réservent ce qu'elles ont de plus grand, sans en rien découvrir à l'œil de l'homme. Celui qui plante bien un verger et celui qui bâtit savamment une maison ignorent tous deux qui habitera cette maison, qui recueillera les fruits de ce verger; un habile général ne peut savoir s'il lui est avantageux de commander; un habile politique, si son intérêt est de gouverner l'Etat; l'homme qui, pour être heureux, épouse une belle femme, ignore si elle ne fera pas son tourment; celui qui s'allie aux puissants de l'Etat ne sait s'ils ne le banniront pas un jour. Il appelait insensés ceux qui ne voient pas une providence divine dans toutes ces choses, et qui les font dépendre de la sagesse humaine; mais il trouvait également insensé de consulter les

πάντα τὰ μαθήματα τοιαῦτα toutes les sciences telles être à-saisir είναι αίρετέα même par l'intelligence d'un homme; καὶ γνώμη ἀνθρώπου. mais il disait les dieux έση δὲ τοὺς θεοὺς καταλείπεσθαι έαυτοῖς se laisser-en-réserve à eux-mêmes τὰ μέγιστα les plus grandes τών εν τούτοις, des choses dans ces sciences, ών οὐδὲν είναι δήλον desquelles aucune n'être évidente τοῖς ἀνθρώποις. aux hommes. Car ni certes il n'est évident Ούτε γάρ τοι δήλον τῷ φυτευσαμένω καλῶς ἀγρόν, à celui qui a planté bien un champ, όςτις καρπώσεται. qui recueillera-les-fruits; ούτε δήλον ni il n'est évident τῷ οἰχοδομησαμένω χαλῶς à celui qui a bâti bien une maison, olxíxy. όςτις ολχήσει. qui l'habitera; ούτε δήλον ni il n'est évident τῷ στρατηγικῷ, à celui habile-à-conduire-une-armée. εί συμφέρει s'il *lui* est-utile de conduire-une-armée; στρατηγεῖν. ούτε δήλον ni il n'est évident τῷ πολιτικῷ, à l'homme habile-à-gouverner, εί συμφέρει s'il lui est utile προστατείν τῆς πόλεως. de se tenir-à-la-tête de la ville ; ούτε δήλον ni il n'est évident τῷ γήμαντι καλήν, à celui qui a épousé une belle femme. ΐνα εὐφραίνηται, afin qu'il se réjouît, εί ἀνιάσεται διὰ ταύτην: s'il sera affligé par celle-ci; ούτε δήλον ni il n'est évident τῶ λαβόντι κηδεστάς à celui qui a pris des alliés-par-maδυνατούς έν τη πόλει, puissants dans la ville, friage εί στερήσεται τῆς πόλεως s'il sera privé de la ville διά τούτους. par ceux-ci. Έφη δὲ τοὺς οἰομένους Or il disait ceux qui croient μηδέν τῶν τοιούτων aucune des choses telles είναι δαιμόνιον, άλλα πάντα n'être divine, mais toutes της γνώμης ανθρωπίνης, être de l'intelligence humaine, δαιμονάν. être insensés: δαιμοναν δὲ καὶ mais il disait être insensés aussi σούς μαντευομένους ceux qui ont-recours-à-la-divination

θρώποις έδωχαν οί θεοί μαθούσι διαχρίνειν 1. οδον εί τις έπερωτώη, πότερον επιστάμενον ήνιογείν επί ζεῦγος λαβείν χρείττον η μη επιστάμενον. η πότερον επιστάμενον κυθερνών επί την ναῦν χρεῖττον λαβεῖν ἢ μὴ ἐπιστάμενον. ἢ ἀ ἔξεστιν ἀριθμήσαντας ή μετρήσαντας ή στήσαντας είδεναι τους τὰ τοιαῦτα παρά τῶν θεῶν πυνθανομένους ἀθέμιστα ποιεῖν ἡγεῖτο ἔωη δὲ δείν, α μέν μαθόντας ποιείν έδωκαν οί θεοί, μανθάνειν α δέ αλ δηλα τοις ανθρώποις έστί, πειρασθαι διά μαντικής παρά τῶν θεών πυνθάνεσθαι τους θεούς γάρ οίς αν ώσιν ίλεω2 σημαίνειν.

Άλλὰ μὴν ἐχεῖνός γε ἀεὶ μὲν ἦν ἐν τῶ φανεοῶ· πρωί τε γάρ εἰς τοὺς περιπάτους καὶ τὰ γυμνάσια ἤει, καὶ πληθούσης άγορᾶς έχει φανερός ήν, και το λοιπον ἀει τῆς ἡμέρας ήν, ὅπου πλείστοις μέλλοι συνέσεσθαι καὶ ἔλέγε μέν ώς τὸ πολύ, τοῖς δὲ

oracles sur ce que les dieux nous ont donné de connaître par nousmêmes; comme si on allait leur demander s'il faut confier son char à un cocher habile ou maladroit, son vaisseau à un bon ou à un mauvais pilote, ou les interroger sur ce qu'on peut savoir à l'aide du calcul, de la mesure, de la balance. Consulter les dieux sur de tels objets lui semblait chose impie. Il faut apprendre, disait-il, ce que les dieux nous ont donné de pouvoir apprendre, et nous servir de la divination pour connaître ce qu'il leur a plu de nous dérober; car ils se communiquent à ceux qu'ils aiment.

Au reste, sa vie fut toujours publique : il allait le matin aux promenades et aux gymnases, se montrait sur la place à l'heure où la multitude la remplit, et se tenait le reste du jour dans les lieux où se

ioso io is μαθούσιν. οίον εί τις ἐπερωτώη, πότερον χρεῖττον λαβείν ἐπὶ ζεύγος επιστάμενον ήνιογείν η μη επιστάμενον. η πότερον χρείττον λαδεῖν ἐπὶ τὴν ναῦν ἐπιστάμενον χυδερνᾶν η μη ἐπιστάμενον· η α έξεστιν άριθμήσαντας η μετρήσαντας η στήσαντας εἰδέναι. ήγεῖτο τοὺς πυνθανομένους τὰ τοιαῦτα παρὰ τῶν θεῶν ποιείν άθέμιστα. έρη δὲ δεῖν μανθάνειν μὲν ά οί θεοί έδωχαν ποιείν μαθόντας πειρασθαι δέ πυνθάνεσθαι παρά τῶν θεῶν διά μαντικής α μή έστι δήλα τοῖς ἀνθρώποις. τούς θεούς γάρ σημαίνειν οίς αν ώσιν ίλεω. Άλλὰ μ. ήν ἐχεῖνός γε ήν μεν ἀεὶ ἐν τῷ φανερῷ. πρωί τε γάρ ήει είς τούς περιπάτους καὶ τὰ γυμνάσια, καὶ ἀγορᾶς πληθούσης ην φανερός έχει. καὶ ἀεὶ τὸ λοιπὸν τῆς ἡμέρας ην όπου μέλλοι

συνέσεσθαι πλείστοις.

καὶ ἔλεγε μὲν ώς τὸ πολύ,

sur les choses que les dieux έδωχαν τοῖς ἀνθρώποις διαχρίνειν ont donné aux hommes de discerner les ayant apprises; comme si quelqu'un les interrogeait. lequel est mieux de prendre pour conduire un attelage un homme sachant tenir-les-rênes ou ne sachant pas; ou lequel est mieux de prendre pour diriger son vaisseau un homme sachant gouverner ou ne sachant pas; ou les choses qu'il est possible nous ayant compté ou avant mesuré ou avant pesé savoir: il jugeait ceux qui demandent les choses telles aux dieux faire des choses illégitimes; mais il disait falloir nous apprendre les choses que les dieux nous ont donné de faire les ayant apprises; mais tenter d'apprendre des dieux au moven de l'art divinatoire celles qui ne sont pas évidentes aux hommes; car les dieux révéler-par-des-signes à ceux à qui ils sont favorables. Mais certes celui-là du moins

était toujours en évidence: car et le matin il allait aux promenades et aux gymnases, et la place étant-remplie il était visible là, et toujours le reste du jour il était où il devait être-avec les plus nombreux : et il parlait pour la plupart du temps.

βουλομένοις εξην ακούειν. Οὐδείς δε πώποτε Σωκράτους οὐδεν ἀσεβές, οὐδέ ἀνόσιον οὕτε πράττοντος εἶδεν, οὕτε λέγοντος ήχουσεν. Οὐδε γάρ περί τῆς τῶν πάντων φύσεως, ἦπερΙ τῶν ἄλλων οξ πλεῖστοι, διελέγετο, σκοπῶν ὅπως ὁ καλούμενος ὑπὸ τῶν σοφιστών $^2$  χόσμος έφυ $^3$ , χαὶ τίσιν ἀνάγχαις $^4$  έχαστα γίγνεται τῶν οὐρανίων, ἀλλὰ καὶ τοὺς φροντίζοντας τὰ τοιαῦτα μωραίνοντας ἀπεδείχνυεν. Καὶ πρώτον μέν περὶ αὐτών ἐσκόπει, πότερά ποτε νομίσαντες ίκανῶς ἤδη τάνθρώπινα εἰδέναι, ἔρχονται έπὶ τὸ περὶ τῶν τοιούτων φροντίζειν, ἢ τὰ μέν ἀνθρώπεια παρέντες, τὰ δαιμόνια δὲ σχοποῦντες, ἡγοῦνται τὰ προςήχοντα πράττειν. 'Εθαύμαζε δ', είδ μή φανερόν αὐτοῖς ἐστιν, ὅτι ταῦτα οὐ δυνατόν ἐστιν ἀνθρώποις εύρεῖν ἐπεὶ καὶ τοὺς μέγιστον φρονούντας ἐπὶ τῷ περὶ τούτων λέγειν οὐ ταὐτὰ δοξάζειν

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ Ι.

réunissait le plus de monde; il y parlait fréquemment, et chacun pouvait l'entendre. Or, jamais personne ne lui a rien vu commettre ni rien entendu dire qui blessât la morale ou la religion. Il n'aimait pas, comme la plupart des philosophes, à disserter sur l'universalité des choses, à rechercher l'origine de ce que les sophistes appellent le monde, à étudier les lois des phénomènes célestes; il prouvait même la folie de ceux qui se livrent à de telles spéculations. Il examinait d'abord s'ils pensaient avoir assez approfondi les connaissances humaines pour s'occuper de pareilles matières, ou s'ils crovaient légitime de renoncer à ce qui est du domaine de l'homme pour aborder ce qui appartient aux dieux. Il s'étonnait qu'ils n'eussent pas compris combien les secrets de la divinité sont impénétrables pour nous, puisque ceux-la même qui font gloire d'en parler le mieux, divisés dans leurs

έξην δε άχούειν τοίς βουλομένοις. Οὐδεὶς δὲ πώποτε ούτε εξδε Σωχράτους πράττοντος ούτε ήχουσε λέγοντος ουδέν ἀσεβές ουδέ ἀνόσιον. Ούδε γάρ διελέγετο περί της φύσεως τῶν πάντων ήπερ οί πλεῖστοι τῶν ἄλλων, σκοπών ὅπως ἔου χόσμος, καὶ τίσιν ανάγκαις έκαστα τῶν οὐρανίων γίγνεται, άλλά καί άπεδείχνυε μωραίνοντας τούς φροντίζοντας τὰ τοιαῦτα. Καὶ πρῶτον μὲν έσχόπει περί αύτῶν. πότερά ποτε νομίσαντες είδέναι ίχανῶς ἤδη τὰ ἀνθρώπινα, ἔργονται ἐπὶ τὸ φροντίζειν περί τῶν τοιούτων, ή παρέντες μέν τὰ ἀνθρώπεια, σκοπούντες δὲ τὰ δαιμόνια, ήγοῦνται πράττειν τὰ προςήχοντα. 'Εθαύμαζε δέ, εί μή έστι φανερόν αὐτοῖς ότι ούχ έστὶ δυνατόν άνθρώποις εύρεῖν ταῦτα: έπεὶ καὶ τούς φρονοῦντας μέγιστον ἐπὶ τῷ λέγειν περί τούτων,

οὐ ὄοξάζειν τὰ αὐτὰ

& hanhous,

et il était possible d'entendre à ceux qui voulaient. Or personne jamais ni n'a vu Socrate faisant ni ne l'a entendu disant rien d'impie ni de criminel. Car et il ne discourait pas sur la nature de toutes les choses comme la plupart des autres, examinant comment est né ό καλούμενος ύπο των σοριστών le appelé par les philosophes monde, et par quelles nécessités chacunes des choses célestes se font, mais même il démontrait étant-fons ceux qui s'inquiétaient de telles choses. Et d'abord il examinait touchant eux, si donc ayant pensé savoir suffisamment déjà les choses humaines, ils vienuent vers le s'inquiéter sur les choses telles, ou si ayant laissé-de-côté les choses humaines, et examinant les divines, ils jugent faire les choses' qui conviennent. Mais il s'étonnait, s'il n'est pas évident à eux qu'il n'est pas possible à des hommes de trouver ces choses; puisque même ceux qui pensent le plus grandement (qui ont le plus au sujet du parler d'orgueil) sur ces sujets, ne pas croire les mêmes choses les uns que les autres,

αλλήλοις, αλλά τοῖς μαινομένοις δμοίως διακεῖσθαι πρὸς αλλήλους. Τῶν τε γὰρ μαινομένων τοὺς μὲν οὐδὲ τὰ δεινὰ δεδιέναι, τοὺς δὲ καὶ τὰ μὴ φοδερὰ φοδεῖσθαι καὶ τοῖς μὲν οὐδὲ
ἐν ὄχλῳ δοκεῖν αἰσχρὸν εἶναι λέγειν ἢ ποιεῖν ότιοῦν, τοῖς δὲ
οὐδὲ ἔζιτητέον εἰς ἀνθρώπους εἶναι δοκεῖν καὶ τοὺς μὲν οὐθὲ
ἱερὸν οὐτε βωμὸν οὐτὰ ἄλλο τῶν θείων οὐδὲν τιμᾶν, τοὺς δὲ καὶ
λίθους καὶ ξύλα τὰ τυχόντα καὶ θηρία σέδεσθαι τῶν τε περὶ τῆς
τῶν πάντων φύσεως μεριμνώντων τοῖς μὲν δοκεῖν ἐν μόνον τὸ
δν εἶναι , τοῖς δὰ ἀπειρα τὸ πλῆθος καὶ τοῖς μὲν ἀεὶ κινεῖσθαι
πάντα , τοῖς δὰ οὐδὲν ἄν ποτε κινηθῆναι καὶ τοῖς μὲν πάντα
γίγνεσθαί τε καὶ ἀπόλλυσθαι , τοῖς δὲ οὕτὰ ἀν γενέσθαι ποτὲ
οὐδὲν οὕτὰ ἀπολεῖσθαι . Ἐσκόπει δὲ πεοὶ αὐτῶν καὶ τάδε. ἄὸ.

croyances, ressemblent à des fous. En effet, parmi les fous, les uns ne redoutent même pas ce qui est à craindre, les autres craignent ce qui n'est pas à redouter; les uns pensent que l'on peut sans honte tout dire et tout faire en public, les autres qu'il est mal d'avoir aucun commerce avec les hommes; les uns ne respectent ni temple, ni autel, ni aucune des choses divines; les autres honorent les pierres, les arbres, les animaux qu'ils rencontrent. De même, parmi ceux qui étudient les lois de l'univers, on établit, ici l'unité de l'être, là sa multiplicité infinie; ici le mouvement perpétuel des corps, là leur inertie absolue; ici l'on prétend que tout naît et meurt; là que rien n'a été engendré et que rien ne périra jamais. Il se demandait encore si, de même

άλλά διαχεῖσθαι ποὸς ἀλλήλους διιοίως τοῖς μαινομένοις. Τών τε γάρ μαινομένων τούς μέν ούδὲ δεδιέναι τὰ δεινά, τούς δέ φοβείσθαι καὶ τὰ μὴ φοδερά. καί τοῖς μέν οὐδὲ δοκεῖν είναι αίσγοὸν λέγειν η ποιείν ότιοῦν έν ὄγλω, τοῖς δὲ δοχεῖν ούδὲ εἶναι ἐξιτητέον είς ἀνθρώπους. καὶ τοὺς μέν τιμᾶν ούτε ξερόν ούτε βωμόν ούτε ουδέν άλλο των θείων, τούς δὲ σέβεσθαι καὶ λίθους καὶ ξύλα τὰ τυγόντα καὶ θηρία. τῶν τε μεριμνώντων περί τῆς φύσεως τῶν πάντων, τό δν δοχεῖν τοῖς μέν εν μόνον, τοῖς δὲ άπειρα τὸ πληθος: καὶ τοῖς μέν πάντα χινεῖσθαι ἀεί, τοῖς δὲ οὐδὲν ἄν χινηθῆναί ποτε. καὶ τοῖς μὲν πάντα γίγνεσθαί τε καὶ ἀπόλλυσθαι, τοῖς δὲ ούτε οὐδὲν ἄν γενέσθαι ποτὲ ούτε απολεῖσθαι. Έσχόπει δὲ περὶ αὐτῶν καὶ τάδε. ἆρα,

mais se trouver les uns envers les autres semblablement à ceux qui sont fous. Car et d'entre ceux qui sont fous les uns ne pas même craindre les choses à-craindre, les autres être effrayés même des choses non effravantes; et aux uns ne pas même paraître être honteux de faire ou de dire quoi que ce soit devant la foule, aux autres paraître ne pas même être à sortir pour aller vers les hommes; et les uns n'honorer ni temple ni antel ni aucune autre des choses divines, les autres vénérer et des pierres et des bois ceux qui s'offrent (les premiers venus) et des bêtes; et de ceux qui s'occupent sur la nature de toutes les choses. ce qui est paraître aux uns une seule chose, aux autres des choses infinies par la quantité; et aux uns toutes choses se mouvoir toujours, aux autres rien n'avoir pu se mouvoir jamais; et aux uns toutes choses et naître et périr, aux autres ni rien n'avoir pu naître jamais ni rien ne devoir périr. Mais il examinait sur eux encore ces choses-ci: est-ce que

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

17

ὥςπερ οἱ τὰνθρώπεια μανθάνοντες ἡγοῦνται τοῦθ', ὅ τι ὰν μάὑωσιν, ἑαυτοῖς τε καὶ τῶν ἀλλων ὅτω ἀν βούλωνται, ποιήσειν, οὕτω καὶ οἱ τὰ θεῖα ζητοῦντες νομίζουσιν, ἐπειδὰν γνῶσιν αἶς ἀνάγκαις ἔκαστα γίγνεται, ποιήσειν, ὅταν βούλωνται, καὶ ἀνέμους καὶ ὕδατα καὶ ὥρας καὶ ὅτου ἀν ἄλλου δέωνται τῶν τοιούτων, ἢ τοιοῦτο μὲν οὐδὲν οὐδ' ἐλπίζουσιν, ἀρκεῖ δ' αὐτοῖς γνῶναι μόνον, ἢ τῶν τοιούτων ἕκαστα γίγνεται; 16. Περὶ μὲν οὖν τῶν ταῦτα πραγματευομένων τοιαῦτα ἔλεγεν· αὐτὸς δὲ περὶ τῶν ἀνθρωπείων ἀεὶ διελέγετο, σκοπῶν, τί εὐσεδές, τί ἀσεδές· τί καλόν, τί αἰσγρόν· τί δίκαιον, τί ἄδικον· τί σωφροσύνη¹, τί μανία· τί ἀνδρεία, τί δειλία· τί πόλις, τί πολιτικός· τί ἀργὴ ἀνθρώπων, τί ἀρχικὸς ἀνθρώπων· καὶ περὶ τῶν ἄλλων, ἃ τοὺς μὲν

qu'en étudiant ce qui concerne l'homme on se propose de faire usage un jour, et pour soi-même et pour les autres, de ses connaissances acquises, ceux qui cherchent à pénétrer les secrets des dieux espèrent, une fois instruits des lois invariables d'où découlent toutes choses, pouvoir faire à leur gré et selon leurs vœux les vents, la pluie, les saisons, ou bien si, sans espérer rien de tel, ils n'aspirent qu'à savoir comment se produit chacun de ces phénomènes. Voilà ce qu'il disait de ceux qui s'adonnent à de semblables recherches; pour lui, discourant toujours de ce qui est à la portée de l'homme, il examinait ce qui est pieux ou impie, ce qui est beau ou honteux, ce qui est juste ou injuste; ce que c'est que la sagesse et la folie, la valeur et la lâcheté, l'État et l'homme d'État, le gouvernement et celui qui gouverne, et il parcourait ainsi toutes les connaissances qu'il faut pus-

ώςπερ οί μανθάνοντες τὰ ἀνθρώπεια ήγοῦνται ποιήσειν, έαυτοῖς τε καὶ ὅτῳ ἄν βούλωνται τῶν ἄλλων, τούτο, ὅ τι ἂν μάθωσιν, ούτω καὶ οί ζητούντες τὰ θεῖα. νομίζουσιν, έπειδάν γνῶσιν αξς ἀνάγκαις έχαστα γίγνεται. ποιήσειν, όταν βούλωνται; χαὶ ἀνέμους χαὶ ὕδατα καὶ ώρας καὶ ὅτου ἄλλου ἄν δέωνται τῶν τοιούτων, η οὐδὲ ἐλπίζουσιν μὲν οὐδὲν τοιοῦτο. άρχεῖ δὲ αὐτοῖς γνώναι μόνον ή έκαστα τῶν τοιούτων γίγνεται; "Ελεγε μέν οὖν τοιαῦτα περί τῶν πραγματευομένων ταῦτα. αὐτὸς δὲ διελέγετο ἀεὶ περί τῶν ἀνθρωπείων, σχοπῶν τί εὐσεβές, τί ἀσεβές: τί καλόν, τί αἰσγρόν. τί δίχαιον, τί άδιχον. τί σωφροσύνη, τί μανία. τί ἀνδρεία, τί δειλία: τί πόλις, τί πολιτικός. τί ἀρχὴ ανθρώπων, τί . άργικὸς' . άνθοώπων ...

καὶ περὶ τῶν ἄλλων

comme ceux qui apprennent les choses humaines pensent pouvoir faire, et pour eux-mêmes et pour quiconque ils voudraient des autres hommes, cela, qu'ils auront appris, ainsi aussi ceux qui cherchent les choses divines pensent, après qu'ils auront connu par quelles nécessités chaque chose se fait, pouvoir faire, quand ils voudront, et des vents et des eaux (pluies) et des saisons et de quelque autre qu'ils aient-besoin des choses telles. ou bien n'espèrent-ils même pas rien de tel. mais suffit-il à eux de connaître seulement comment chacunes des choses telles se font? Il disait donc de telles choses sur ceux qui s'occupent de ces études : mais lui-même il discourait toujours sur les choses humaines, examinant . quoi est pieux, quoi est impie; quoi est beau, quoi est laid; quoi est juste, quoi est injuste; quoi est sagesse, quoi est démence : quoi est courage, quoi est lâcheté; quoi est une ville, quoi un politique; quoi est un commandement d'hommes ; quoi un homme capable-de-commander à des hommes : et il discourait sur les autres choses

εἰδότας ήγεῖτο χαλούς χάγαθούς εἶναι, τούς δ' άγνοοῦντας εἶνδραποδώδεις αν δικαίως κεκλησθαι.

Οσα μέν οὖν μὴ σανερός ἦν ὅπως ἐγίγνωσκεν, οὐδὲν θαυμαστόν ύπερ τούτων περί αὐτοῦ παραγνώναι τοὺς δικαστάς. όσα δὲ πάντες ἤδεσαν, οὐ θαυμαστὸν εἶ μὴ τούτων ἐνεθυμήθησαν; Βουλεύσας Ι γάρ ποτε καὶ τὸν βουλευτικὸν ὅρκον ὁμόσας, εν δί ην κατά τους νόμους βουλεύσειν, επιστάτης εν τώ δήμω γενόμενος, επιθυμήσαντος τοῦ δήμου παρά τοὺς νόμους έννέα στρατηγούς μιᾶ ψήφω τούς άμφὶ Θράσυλλον καὶ Ἐρασινίδην 2 αποχτείναι πάντας, οὐχ ἠθέλησεν ἐπιψηφίσαι, δργιζομένου μέν αὐτῷ τοῦ δήμου, πολλῶν δὲ καὶ δυνατῶν ἀπειλούντων, άλλά περί πλείονος ἐποιήσατο εὐορχεῖν, ἢ χαρίσασθαι τῶ δήμω παρά το δίκαιον, καὶ φυλάξασθαι τοὺς ἀπειλοῦντας. Καὶ γὰρ ἐπιμελεῖσθαι θεοὺς ἐνόμιζεν ἀνθρώπων, οὐχ ὃν τρό-

séder, selon lui, pour être vertueux, et sans lesquelles on n'est digne que du nom d'esclave.

Il n'est pas étonnant que les juges se soient trompés sur ses pensées secrètes; mais ce que tous connaissaient, comment ont-ils pu n'y pas songer? Membre du sénat, il avait prononcé le serment exigé des sénateurs, de remplir sa charge conformément aux lois; lorsqu'il présida l'assemblée du peuple, qui voulait, contre les lois, d'un seul suffrage, prononcer la mort de neuf généraux, parmi lesquels Thrasylle et Érasinide, il refusa de recueillir les votes, et malgré la colère du peuple, malgré les menaces des grands, il aima mieux demeurer fidèle à son serment que de complaire à la multitude et se garantir de son courroux. C'est qu'il avait sur la providence des dieux une tout autre idée que la plupart des

Ε ήγειτο τούς μέν ειδότας είναι καλούς και άγαθούς, τούς δὲ ἀγνοοῦντας αν κεκλησθαι δικαίως κνδραποδώδεις. "Όσα μέν οὖν μή ην σανερός όπως ἐγίγνωσκεν, ούδὲν θαυμαστόν τούς δικαστάς παραγνώναι περί αύτοῦ ύπεο τούτων. όσα δὲ πάντες ἤδεσαν, ού θαυμαστόν εί μη ένεθυμήθησαν τούτων; Βουλεύσας γάρ ποτε έν, ω ñν βουλεύσειν κατά τούς νόμους, γενόμενος ἐπιστάτης έν τω δήμω. τοῦ δήμου ἐπιθυμήσαντος ἀποχτεῖναι πάντας μιᾶ ψήφω παρά τούς νόμους έννέα στρατηγούς, τούς άμφι Θράσυλλον καὶ Ἐρασινίδην, ούκ εθέλησεν επιψηρίσαι. τοῦ μὲν δήμου ὀργιζομένου αὐτῷ, πολλών δὲ καὶ δυνατών

άπειλούντων,

παρά τὸ δίχαιον

καὶ συλάξασθαι

τούς ἀπειλούντας.

Καὶ γὰρ ἐνόμεζε

ού τρόπον δν

εύορχεῖν

άλλά ἐποιήσατο περὶ πλείονος

θεούς ἐπιμελεῖσθαι ἀνθοώπων.

η χαρίσασθαι τῷ δήμω

être beaux et bons, mais ceux qui les ignorent pouvoir être appelés justement serviles. Donc en tout ce que il n'était pas évident comment il pensait. il n'y a rien d'étonnant les juges avoir décidé-de-travers sur lui pour ces choses; mais en tout ce que tous savaient. n'est-il pas étonnant s'ils n'ont pas songé à ces choses? Car étant-sénateur un jour καὶ ομόσας τὸν ὅρκον βουλευτικόν, et ayant juré le serment sénatorial, dans lequel était devoir être-sénateur selon les lois, étant devenu président parmi le peuple, le peuple ayant désiré mettre-à-mort tous d'un seul vote contre les lois neuf généraux, ceux autour de Thrasylle et d'Érasinide, il ne voulut pas mettre-aux-voix, et le peuple s'irritant contre lui, et aussi beaucoup de puissants le menaçant, mais il estima plus de bien-garder-le-serment que de faire-plaisir au peuple contre le juste et de se garantir

de ceux qui le menacaient.

les dieux s'inquiéter des hommes,

Et en effet il croyait

non de la manière que

lesquelles il pensait ceux sachant

πον οί πολλοί νομίζουσιν. Οδτοι μέν γάρ οίονται τούς θεούς τὰ μὲν εἰδέναι, τὰ δ' οὐκ εἰδέναι. Σωκράτης δὲ πάντα μὲν ήγεῖτο θεούς εἰδέναι, τά τε λεγόμενα καὶ πραττόμενα καὶ τὰ σιγή βουλευόμενα, πανταγού δὲ παρείναι, καὶ σημαίνειν τοῖς άνθρώποις περί τῶν ἀνθρωπείων πάντων.

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ Ι.

Θαυμάζω οὖν, ὅπως ποτὲ ἐπείσθησαν Αθηναῖοι Σωχράτην περί τους θεούς μή σωφρονείν, τον ασεβές μέν οὐδέν ποτε οὖτ' εἰπόντα οὖτε πράξαντα, τοιαῦτα οἱ καὶ λέγοντα καὶ πράττοντα περί θεών, οξά τις αν και λέγων και πράττων εξη τε καὶ νομίζοιτο εὐσεβέστατος.

ΙΙ. Θαυμαστὸν δέ φαίνεταί μοι καὶ τὸ πεισθῆναί τινας, ὡς Σωχράτης τοὺς νέους διέφθειρεν, ὅς, πρὸς τοῖς εἰρημένοις, πρῶτον μεν άφροδισίων και γαστρός πάντων άνθρώπων έγκρατέστατος ήν, εἶτα πρὸς γειμῶνα καὶ θέρος καὶ πάντας πόνους καρ-

hommes. Le vulgaire pense que les dieux savent certaines choses, tandis qu'ils en ignorent d'autres; Socrate croyait que les dieux savent toutes nos paroles, toutes nos actions, toutes nos pensées les plus intimes, qu'ils sont présents partout, et que dans toute circonstance ils se manifestent à l'homme.

Je m'étonne donc que les Athéniens aient pu croire que Socrate avait sur les dieux des opinions coupables, lui qui n'a jamais rien dit, jamais rien fait d'impie, dont les paroles et les actions ont toujours été telles, qu'elles prouveraient chez l'homnie qui parlerait et agirait comme lui la piété la plus sincère.

II. Quelques esprits ont pu se laisser persuader que Socrate corrompait la jeunesse; c'est aussi de quoi je m'étonne, puisque Socrate, sans revenir sur ce que nous avons déjà dit de lui, était le plus sobre des hommes dans les plaisirs de la table et des sens, le plus endurci contre le froid, le chaud, les fatigues de toute sorte, et tellement haοί πολλοί νομίζουσιν. Ούτοι μέν γάρ οἴονται τούς θεούς είδέναι τὰ μέν, ούχ εἰδέναι τὰ δέ. Σωχράτης δὲ ἡγεῖτο θεούς εἰδέναι μέν πάντα, τά τε λεγόμενα καὶ πραττόμενα καὶ τὰ βουλευόμενα σιγῆ παρείναι δὲ πανταχού, καὶ σημαίνειν τοῖς ἀνθρώποις περὶ πάντων τῶν ἀνθρωπείων. Θαυμάζω οὖν, όπως ποτέ Άθηναῖοι έπείσθησαν Σωχράτην μή σωφρονείν περί τούς θεούς, τὸν οὕτε μὲν εἰπόντα ούτε πράξαντά ποτε οὐδὲν ἀσεβές, καὶ λέγοντα δὲ καὶ πράττοντα περί θεών τοιαύτα, οἶά τις καὶ λέγων καὶ πράττων αν είη τε καὶ νομίζοιτο εὐσεβέστατος.

ΙΙ. Φαίνεται δέ μοι θαυμαστόν καὶ τό τινας πεισθήναι ώς Σωχράτης διέφθειρε τούς νέους, ός, πρός τοῖς εἰρημένοις, πρώτον μεν ην πάντων άνθρώπων έγχρατέστατος άφροδισίων καὶ γαστρός, εἶτα χαρτεριχώτατος πρός χειμώνα καὶ θέρος

καὶ πάντας πόνους,

les nombreux le croient. Car ceux-ci pensent les dieux savoir les unes des choses, ne pas savoir les autres; mais Socrate jugeait les dieux d'un côté savoir toutes choses, et celles qui se disent et celles qui se font et celles qui se méditent en silence, de l'autre être-présents partout, et révéler-par-signes aux hommes sur toutes les choses humaines.

Je m'étonne donc, comment enfin les Athéniens ont été persuadés Socrate n'avoir-pas-de-bons-sentiments concernant les dieux, lui et n'ayant dit et n'ayant fait jamais rien d'irréligieux. mais et disant et faisant au sujet des dienx des choses telles, que quelqu'un et disant et faisant et serait réellement et serait jugé très-religieux.

II. Mais il paraît à moi étonnant aussi le quelques-uns avoir été persuadés que Socrate corrompait les jeunes gens, lui qui, outre les choses qui ont été dites, d'abord était de tous les hommes le plus maître (tempérant) des plaisirs de-l'amour et du ventre, ensuite le plus endurci contre le froid et le chaud et toutes fatigues

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

23

τερικώτατος, ἔτι δὲ πρὸς τὸ μετρίων δεῖσθαι πεπαιδευμένος οὕτως, ὥςτε πάνυ μικρὰ κεκτημένος Ι πάνυ ραδίως ἔχειν ἀρκοῦντα. Πῶς οὖν, αὐτὸς ὧν τοιοῦτος, ἄλλους ἀν ἢ ἀσεβεῖς ἢ παρανόμους ἢ λίχνους ἢ ἀφροδισίων ἀκρατεῖς ἢ πρὸς τὸ πονεῖν μαλακοὺς ἐποίησεν; ᾿Αλλ' ἔπαυσε μὲν τούτων πολλούς, ἀρετῆς ποιήσας ἐπιθυμεῖν, καὶ ἐλπίδας παρασχών, ἀν έαυτῶν ἐπιμελῶνται, καλοὺς κάγαθοὺς ἔσεσθαι. Καίτοι γε ² οὐδεπώποτε ὑπέσχετο διδάσκαλος εἶναι τούτου ἀλλὰ τῷ φανερὸς εἶναι τοιοῦτος ὧν, ἐλπίζειν ἐποίει τοὺς συνδιατρίβοντας ἑαυτῷ, μιμουμένους ἐκεῖνον, τοιούςδε γενήσεσθαι. ᾿Αλλὰ μὴν καὶ τοῦ σώματος αὐτός τε οὐκ ἡμέλει τούς τ' ἀμελοῦντας οὐκ ἐπήνει. Τὸ μὲν οὖν ὑπερεσθίοντα ὑπερπονεῖν 3 ἀπεδοκίμαζε, τὸ δέ, ὅσα γ' ἡδέως ἡ ψυχὴ δέχεται, ταῦτα ἱκανῶς ἐκπονεῖν ἐδοκίμαζε ταύτην γὰρ τὴν ἕξιν ὑγιεινήν τε ἱκανῶς εἶναι, καὶ τὴν τῆς ψυχῆς

bitué à se contenter de peu, qu'une fortune plus que modeste suffisait aisément à tous ses besoins. Comment, avec de telles qualités, aurait-il rendu les autres impies ou ennemis des lois ou intempérants ou débauchés ou sans énergie contre la fatigue? Au contraire, à tous ces vices il faisait succéder dans leur âme l'amour du bien et l'espoir d'être un jour vertueux, s'ils savaient s'observer eux-mêmes. Jamais cependant il ne fit profession d'enseigner la sagesse; c'est en la pratiquant publiquement qu'il inspirait à ceux qui le fréquentaient l'espoir de se rendre semblables à lui en l'imitant. Il ne négligeait pas le corps, et n'approuvait pas ceux qui le négligent. Il défendait de manger avec excès pour se fatiguer ensuite outre mesure, mais il recommandait un repas réglé sur l'appétit et suivi d'un exercice modéré : c'est là, disait-il, un régime qui entretient la santé et n'empêche pas l'activité

έτι δὲ πεπαιδευμένος πρός τὸ δεϊσθαι μετρίων, ούτως ώςτε κεκτημένος πάνυ μικρά έχειν πάνυ ραδίως άρχοῦντα. Πῶς οὖν, αὐτὸς ὢν τοιοῦτος, αν εποίησεν άλλους η άσεβεῖς η παρανόμους η λίχνους η άχρατεῖς άφροδισίων η μαλαχούς πρός τὸ πονείν: Άλλὰ ἔπαυσε μὲν τούτων πολλούς. ποιήσας ἐπιθυμεῖν ἀρετῆς. καὶ παρασχών ἐλπίδας ἔσεσθαι χαλούς χαὶ ἀγαθούς. αν ἐπιμελῶνται έαυτῶν. Καίτοι γε οὐδεπώποτε ὑπέσχετο είναι διδάσκαλος τούτου. άλλα τῷ εἶναι φανερὸς ὢν τοιούτος, ἐποίει τούς συνδιατρίδοντας έαυτῷ έλπίζειν γενήσεσθαι τοιούςδε, μιμουμένους έχεινον. Άλλὰ μὴν καὶ αὐτός τε ούχ ημέλει τοῦ σώματος. ούκ ἐπήνει τε τούς αμελούντας. Άπεδοχίμαζε μὲν οὖν τὸ ὑπερπονεῖν ύπερεσθίοντα, έδοχίμαζε δὲ τὸ ἐκπονεῖν ἱκανῶς ταῦτα, όσα γε ή ψυχή δέγεται ήδέως . έφη γάρ ταύτην την έξιν είναί τε ίκανῶς ύγιεινὴν

et encore formé en vue du avoir-besoin de choses modiques, tellement que possédant des biens tout à fait petits avoir tout à fait facilement des choses suffisantes. Comment donc, lui-même étant tel, aurait-il fait d'autres ou impies ou transgresseurs-des-lois ou gourmands ou intempérants des plaisirs de-l'amour, ou mous pour se fatiguer? Mais il a fait-s'abstenir de ces vices beaucoup d'hommes avant fait eux desirer la vertu. et *leur* ayant présenté des espérances de devoir être beaux et bons. s'ils prenaient-soin d'eux-mêmes. Cependant certes jamais il ne promit d'être maître de cette science; mais par le être évident étant tel, il faisait ceux qui passaient-le-temps-avec luiespérer devoir devenir tels, [même en imitant lui. D'ailleurs et lui-même ne négligeait pas le corps, et il n'approuvait pas ceux qui le négligeaient. Donc il désapprouvait le travailler-à-l'excès mangeant-à-l'excès; mais il approuvait le élaborer suffisamment ces choses, du moins toutes celles que l'estomac recoit avec plaisir; car il disait cette habitude et être suffisamment saine

αλαζονικός ήν, οὐτ' αμπεγόνη οὐθ' ὑποδέσει οὖτε τη άλλη διαίτη.

Οὐ μὴν οὐδ' ἐρασιγρημάτους γε τοὺς συνόντας ἐποίει · τῶν μὲν

γὰρ ἄλλων ἐπιθυμιῶν ἔπαυε, τοὺς δὲ ἐαυτοῦ ἐπιθυμοῦντας οὐκ

επράττετο χρήματα. Τούτου δ' ἀπεχόμενος, ενόμιζεν ελευθε-

ρίας ἐπιμελεῖσθαι · τοὺς δὲ λαμβάνοντας τῆς ὁμιλίας μισθὸν ἀν-

δραποδιστάς ξαυτών! ἐπεκάλει, διὰ τὸ ἀναγκαῖον αὐτοῖς εἶναι

διαλέγεσθαι παρ' ὧν αν λάβοιεν τὸν μισθόν. Ἐθαύμαζε δ',

εί τις άρετην ἐπαγγελλόμενος ἀργύριον πράττοιτο, καὶ μὴ νο-

μίζοι τὸ μέγιστον χέρδος έξειν, φίλον ἀγαθὸν χτησάμενος, ἀλλὰ

φοδοῖτο, μή δ γενόμενος καλὸς κάγαθὸς τῷ τὰ μέγιστα εὐεργε-

τήσαντι μή 2 την μεγίστην γάριν έζοι. Σωχράτης δε έπηγ-

γείλατο μέν οὐδενὶ πώποτε τοιοῦτον οὐδέν επίστευε δὲ τῶν

de l'âme. Point de recherche, point d'élégance, ni dans ses vête-

ments, ni dans sa chaussure, ni dans toute sa manière de vivre. Il

ne faisait pas non plus de ses disciples des hommes cupides; car,

tandis qu'il les délivrait de toutes les autres passions, il ne deman-

dait pour ses leçons aucun salaire. En agissant ainsi, il croyait main-

tenir sa liberté, et il disait que ceux qui reçoivent de l'argent pour

prix de leurs entretiens se font eux-mêmes esclaves, puisqu'ils sont

obligés de s'entretenir avec ceux qui les payent. Il s'étonnait qu'un

homme qui prétend enseigner la sagesse exigeât un salaire; qu'au

lieu de regarder l'acquisition d'un ami vertueux comme la plus pré-

cieuse récompense, il craignit de voir un cœur rendu bon et honnête

par ses soins refuser au plus grand des bienfaits une égale reconnais-

sance. Pour lui, jamais il ne promit rien de tel; mais il avait la con-

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

καὶ οὐκ ἐμποδίζειν την ἐπιμέλειαν τῆς ψυχῆς.

Άλλὰ μὴν

ούκ ην θουπτικός γε ούδὲ ἀλαζονικός,

ούτε άμπεγόνη ούτε ύποδέσει

ούτε τη άλλη διαίτη. Ού μην οὐδὲ ἐποίει

τούς συνόντας έρασιχρημάτους γε-

ἔπαυε μὲν γὰρ

τῶν ἄλλων ἐπιθυμιῶν,

ούκ ἐπράττετο δὲ χρήματα τούς ἐπιθυμοῦντας ἑαυτοῦ.

Άπεγόμενος δὲ τούτου ένόμιζεν έπιμελεῖσθαι

έλευθερίας. ἐπεκάλει δὲ

τούς λαμβάνοντας μισθόν

της όμιλίας

άνδραποδιστάς έαυτῶν,

διὰ τὸ εἶναι ἀναγκαῖον αὐτοῖς

διαλέγεσθαι

παρά ὧν ἄν λάδοιεν τὸν μισθόν.

Έθαύμαζε δέ,

El TIC

ἐπαγγελλόμενος ἀρετὴν πράττοιτο αργύριον,

καὶ μὴ νομίζοι έξειν

χτησάμενος φίλον ἀγαθόν,

άλλά φοδοΐτο,

την μεγίστην γάριν

τὰ μέγιστα.

Σωχράτης δὲ

έπηγγείλετο μέν ούδενὶ πώποτε ούδὲν τοιοῦτον: ἐπίστευε δὲ

et ne pas entraver l'application de l'âme.

D'ailleurs

il n'était certes pas délicat

ni affecté,

ni par sa robe ni par sa chaussure

ni par le reste de sa tenue.

Ni certes il ne faisait pas non plus

ceux qui étaient-avec lui amis-de-l'argent du moins: car il les faisait-s'abstenir des autres desirs (passions),

et il ne faisait-pas-paver d'argent à ceux qui avaient-desir de lui-même.

Or s'abstenant de cela il croyait prendre-soin

de sa liberté; mais il surnommait

ceux qui prenaient un salaire

de leur entretien

asservisseurs d'eux-mêmes. à cause du être nécessaire à eux

de converser avec ceux

desquels ils avaient recu le salaire.

Mais il s'étonnait, si quelqu'un

faisant-profession de vertu se faisait-payer de l'argent.

et ne pensait pas devoir avoir le plus grand gain,

ayant acquis un ami vertueux,

mais craignait,

ne dût pas avoir

la plus grande reconnaissance pour celui qui lui aurait fait-du-bien

dans les plus grandes choses.

**Mais Socrate** 

ne promit à personne jamais rien de tel; mais il avait-confiance

ENTRETIENS MÉMORABLES.-I.

25

τὸ μέγιστον χέρδος, μὴ ὁ γενόμενος καλὸς καὶ ἀγαθὸς que celui devenu beau et bon μή έξοι τῷ εὐεργετήσαντι

ξυνόντων έαυτῶ τοὺς ἀποδεξαμένους, ἄπερ αὐτὸς ἐδοχίμαζεν. εὶς τὸν πάντα βίον έαυτῷ τε καὶ ἀλλήλοις φίλους ἀγαθοὺς ἔσεσθαι. Πῶς ἄν οὖν ὁ τοιοῦτος ἀνὴρ διαφθείροι τοὺς νέους; εἶ μὴ ἄρα 1 ή της άρετης έπιμέλεια διαφθορά έστιν.

Αλλά, νη Δία, δ κατήγορος έφη, ύπερορᾶν ἐποίει τῶν καθεστώτων νόμων τους συνόντας, λέγων ώς μωρον είη τους μέν τῆς πόλεως ἄργοντας ἀπὸ χυάμου χαθίστασθαι 2, χυδερνήτη δέ μηδένα θέλειν χεχρησθαι χυαμευτώ, μηδέ τέχτονι, μηδ αὐλητῆ, μηδ' ἐπ' ἄλλα τοιαῦτα, ἃ πολλῷ ἐλάττονας βλάβας άμαρτανόμενα ποιεί των περί την πόλιν άμαρτανομένων · τοὺς δὲ τοιούτους λόγους ἐπαίρειν ἔφη τοὺς νέους καταφρονεῖν τῆς καθεστώσης πολιτείας, καὶ ποιεῖν βιαίους. Έγω δ' οἶμαι τούς φρόνησιν ἀσχοῦντας καὶ νομίζοντας ξκανούς ἔσεσθαι τὰ συμφέροντα διδάσχειν τους πολίτας, ήχιστα γίγνεσθαι βιαίους3, εἰδότας ὅτι τῆ μέν βία πρόςεισιν ἔχθραικαὶ κίνδυνοι, διὰ δὲ τοῦ

fiance d'acquérir pour toujours en ceux qui embrasseraient ses principes des amis dévoués à sa personne, et qui s'aimeraient entre eux. Comment donc un tel homme aurait-il corrompu la jeunesse? à moins que l'étude de la vertu ne soit un moyen de corruption.

Mais, par Jupiter! s'écrie l'accusateur, il excitait au mépris des lois établies, disant que c'est folie de choisir avec une fève les magistrats d'une république, tandis que personne ne voudrait se reposer sur le hasard du choix d'un pilote, d'un architecte, d'un joueur de flûte, enfin d'un de ces hommes dont les fautes sont bien moins nuisibles que les erreurs de ceux qui gouvernent l'État; de tels discours, ajoute-t-il, inspirent aux jeunes gens le mépris de la constitution, et les rendent violents. Pour moi, je crois que la violence n'est pas le propre de ceux qui pratiquent la sagesse et qui se jugent capables de donner d'utiles conseils à leurs concitoyens; ils savent que la violence engendre la haine et le danger, que la persuasion emporte

τῶν ξυνόντων ἐαυτῷ τούς ἀποδεξαμένους άπερ αὐτὸς ἐδοχίμαζεν έσεσθαι άγαθούς φίλους είς τὸν πάντα βίον έαυτῷ τε καὶ ἀλλήλοις. Πῶς ἄν οὖν ὁ τοιοῦτος ἀνὴρ διαφθείροι τούς νέους; έστὶ διαφθορά. Άλλά, γη Δία, έφη δ κατήγορος, έποίει τούς συνόντας ύπερορᾶν τῶν νόμων καθεστώτων, λέγων ώς εἴη μωρὸν χαθίστασθαι μὲν ἀπὸ χυάμου τούς ἄρχοντας τῆς πόλεως, μηδένα δὲ θέλειν κεχρῆσθαι χυδερνήτη χυαμευτώ, μηδὲ τέχτονι, μηδὲ αὐλητῆ, μηδὲ ἐπὶ ἄλλα τοιαῦτα, ἃ ἁμαρτανόμενα ποιεί βλάδας πολλώ έλάττονας τῶν ἀμαρτανομένων περί την πόλιν. έφη δὲ τοὺς λόγους τοιούτους έπαίρειν τούς νέους καταφρονείν της πολιτείας καθεστώσης, καὶ ποιεῖν βιαίους. Έγω δε οίμαι τούς ασχούντας φρόνησιν καὶ νομίζοντας ἔσεσθαι ἱκανοὺς διδάσκειν τούς πολίτας τὰ συμφέροντα, ήκιστα γίγνεσθαι βιαίους, είδότας ὅτι ἔχθραι μὲν καὶ κίνδυνοι πρόςεισι τῆ βία,

de ceux qui étaient-avec lui-même ceux ayant adopté les choses que lui-même approuvait devoir être de bons amis pour toute la vie et à lui-même et les uns aux autres. Comment donc le tel homme corromprait-il les jeunes gens? εί μη ἄρα ή ἐπιμέλεια τῆς ἀρετῆς à moins que certes le soin de la vertu ne soit un moyen-de-corruption. Mais, par Jupiter, disait l'accusateur, il faisait ceux qui étaient-avec lui mépriser les lois établies, disant qu'il était stupide d'établir d'après une fève ceux qui commandent à la ville, mais personne ne vouloir se servir d'un pilote choisi-par-la-fève, ni d'un architecte, ni d'un joueur-de-flûte, ni pour d'autres choses telles, qui étant manquées font des dommages beaucoup moinque celles qui sont manquées [dres concernant la ville: or il disait les discours tels exciter les jeunes gens à mépriser la constitution établie, et les faire (rendre) violents. Mais moi je crois ceux qui exercent la sagesse et qui pensent devoir être capables d'enseigner aux citoyens les choses utiles ne pas du tout devenir violents.

sachant que haines

et dangers s'attachent à la violence.

TIMONEWHATON DIDALON I

πείθειν ἀχινδύνως τε χαὶ μετὰ φιλίας ταὐτὰ γίγνεται · οἱ μὲν γὰρ βιασθέντες ὡς ἀφαιρεθέντες μισοῦσιν , οἱ δὲ πεισθέντες ὡς χεχαρισμένοι φιλοῦσιν. Οὐχ οὖν τῶν φρόνησιν ἀσχούντων τὸ βιάζεσθαι , ἀλλὰ τῶν ἐσχὺν ἄνευ γνώμης ἐχόντων τὰ τοιαῦτα πράττειν ἐστίν. ᾿Αλλὰ μὴν χαὶ συμμάχων ὁ μὲν βιάζεσθαι

τολμῶν δέοιτ' ἄν οὐχ δλίγων, ὁ δὲ πείθειν δυνάμενος οὐδενός καὶ γὰρ μόνος ἡγοῖτ' ἄν δύνασθαι πείθειν. Καὶ φονεύειν δὲ τοῖς

τοιούτοις ήχιστα συμβαίνει τίς γὰρ ἀποχτεῖναί τινα βούλοιτ'

αν μαλλον, ή ζωντι πειθομένω χρήσθαι;

Άλλ', ἔφη γε <sup>I</sup> δ κατήγορος, Σωκράτει δμιλητά γενομένω Κριτίας τε καὶ Άλκιδιάδης <sup>2</sup> πλεῖστα κακὰ τὴν πόλιν ἔποιησάτην. Κριτίας μὲν γὰρ τῶν ἐν τῆ δλιγαρχία πάντων πλεονεκτίστατός τε καὶ βιαιότατος καὶ φονικώτατος ἐγένετο; 'Αλκιδιάδης δὲ αὖ τῶν ἐν τῆ δημοκρατία πάντων ἀκρατέστατος

l'amitié et réussit sans péril : celui que nous avons contraint nous hait comme si nous l'avions dépouillé de quelque bien; celui que nous persuadons nous aime comme s'il était notre obligé. Ainsi ce n'est pas l'homme qui pratique la sagesse, mais celui qui est à la fois puissant et aveugle, qui a recours à la violence. Pour contraindre, il faut des alliés nombreux; il n'en est pas besoin pour persuader; seul, celui qui persuade croit pouvoir assez. Jamais il ne versa le sang; eh! qui aimerait mieux tuer un homme que de le laisser vivre et de se le rendre utile par la persuasion?

Mais, dit encore l'accusateur, Critias et Alcibiade, qui ont fréquenté Socrate, ont fait le plus grand mal à l'État. De tous les partisans de l'oligarchie, Critias a été le plus avide, le plus violent, le plus sanguinaire; Alcibiade a surpassé en débauche et en insolence

#### ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

τὰ δὲ αὐτὰ γίγνεται άκινδύνως τε καὶ μετά φιλίας διά τοῦ πείθειν σί μεν γάρ βιασθέντες μισούσιν ώς άφαιρεθέντες, οί δὲ πεισθέντες φιλούσιν ώς πεγαρισμένοι. Τὸ οὖν βιάζεσθαι ούχ ἔστι τῶν άσκούντων φρόνησιν, άλλὰ τῶν ἐχόντων ζοχύν ἄνευ γνώμης πράττειν τὰ τοιαῦτα. Αλλά μην καὶ ό μὲν τολμῶν βιάζεσθαι αν δέοιτο συμμάγων \* ούκ δλίγων, δ δὲ δυνάμενος πείθειν ούδενός. καὶ γὰρ ἄν ἡγοῖτο μόνος δύνασθαι πείθειν. Καὶ δὲ συμβαίνει ηκιστα τοίς τοιούτοις φονεύειν.

τίς γὰρᾶν βούλοιτο ἀποκτεῖναί τινα μαλλον ἢ χρῆσθαι

πειθομένω

ζώντι:

Άλλά γε, ἔφη ὁ κατήγορος, Κριτίας τε καὶ Άλκιδιάδης γενομένω όμιλητὰ Σωκράτει ἐποιησάτην τὴν πόλιν

πλεΐστα χαχά. Κριτίας μὲν γὰρ

έγένετο πλεονεκτίστατός τε καὶ βιαιότατος καὶ φονικώτατος

πάντων τῶν ἐν τῆ ὀλιγαρχία, ᾿Αλκιδιάδης δὲ αὖ

άκρατέστατος καὶ ὑδριστότατος

et que les mêmes choses se font et sans-dangers et avec amitié au moyen du persuader; car ceux qui ont été violentés haïssent comme ayant été dépouillés, mais ceux qui ont été persuadés aiment comme ayant été obligés. Donc le faire-violence n'est pas de ceux

qui exercent la sagesse, mais il est de ceux qui ont la force sans intelligence de faire les choses telles. Mais certes encore

celui qui ose faire-violence aurait besoin d'auxiliaires

non peu-nombreux,

mais celui qui peut persuader n'aurait besoin d'aucun;

et en effet il jugerait seul pouvoir persuader.

Or il arrive le moins (pas du tout)

aux hommes tels

de tuer;

car qui voudrait tuer quelqu'un plutôt que de se servir

de *lui* obéissant

vivant (pendant sa vie)?

Mais pourtant, disait l'accusateur,

et Critias et Alcibiade

qui ont été compagnons de Socrate

ont fait à la ville de très-nombreux maux. Car Critias d'un côté

devint et le plus cupide et le plus violent et le plus sanguinaire

de tous ceux qui étaient

dans l'oligarchie,

et Alcibiade d'un autre côté

le plus intempérant et le plus insolent

καὶ ὑβριστότατος. Ἐγὼ δ', εἰ μέν τι κακὸν ἐκείνω τὴν πόλιν ἐποιησάτην, οὐκ ἀπολογήσομαι. τὴν δὲ πρὸς Σωκράτην συνουσίαν αὐτοῖν, ὡς ἐγένετο, διηγήσομαι. Ι Ἐγενέσθην μὲν γὰρ δὴ τὼ ἄνδρε τούτω φύσει φιλοτιμοτάτω πάντων Ἀθηναίων, βουλομένω τε πάντα δι' ἑαυτῶν πράττεσθαι, καὶ πάντων ὀνομαστοτάτω γενέσθαι 'ἤδεσαν δὲ Σωκράτην ἀπ' ἐλαχίστων μὲν χρημάτων αὐταρκέστατα ζῶντα, τῶν ἡδονῶν δὲ πασῶν ἐγκρατόστατον ὄντα, τοῖς δὲ διαλεγομένοις αὐτῷ πᾶσι χρώμενον ἐν τοῖς λόγοις, ὅπως βούλοιτο. Ταῦτα δὲ ὁρῶντε, καὶ ὅντε οἰω προείρησθον, πότερόν τις αὐτὼ φῆ τοῦ βίου τοῦ Σωκράτους ἐπιθυμήσαντε καὶ τῆς σωφροσύνης, ἡν ἐκεῖνος εἶχεν, ὀρέξασθαι τῆς διμιλίας αὐτοῦ, ἢ νομίσαντε, εὶ ὁμιλησαίτην ἐκείνω, γενέσθαι ἀν ἱκανωτάτω λέγειν τε καὶ πράττειν; Ἐγὼ μὲν γὰρ ἡγοῦμαι, θεοῦ διδόντος αὐτοῖν ἢ ζῆν ὅλον τὸν βίον, ὡςπερ ζῶντα Σωκράτην ἑώρων, ἢ τεθνάναι, ἕλέσθαι ἀν αὐτὼ μᾶλλον

tous les amis de la démocratie. Pour ma part, je ne veux point les justifier du mal qu'ils ont fait à la république; je veux seulement exposer quelle fut la nature de leur liaison avec Socrate. Ces deux hommes étaient de leur nature les plus ambitieux de tous les Athéniens; ils voulaient que tout se fit par eux, et que leur nom n'eût pas de rival: ils savaient que Socrate se contentait de peu, qu'il maîtrisait toutes ses passions, que, lorsqu'il parlait, il dirigeait à son gré l'esprit de ceux qui s'entretenaient avec lui. Ils en étaient témoins, et après ce que j'ai dit de leur caractère, croira-t-on que ce fût avec le desir d'embrasser la vie de Socrate et d'imiter sa tempérance, qu'ils recherchaient son entretien, ou bien dans l'espoir de devenir, en le fréquentant, bons orateurs et habiles politiques? Je pense, pour moi, que si la divinité leur avait donné à choisir, ou de vivre jusqu'à la fin comme ils voyaient vivre Socrate, ou de mourir, ils auraient préféré

πάντων τῶν ἐν δημοχρατία. Έγω δε ούκ απολογήσομαι, εὶ μὲν ἐχείνω έποιησάτην τὴν πόλιν τι κακόν. διηγήσομαι δὲ, ώς ἐγένετο, την συνουσίαν αὐτοῖν πρός Σωχράτην. Τούτω μεν γάρ δή τω άνδρε έγενέσθην φύσει φιλοτιμοτάτω πάντων Άθηναίων, βουλομένω τε πάντα πράττεσθαι διὰ έαυτῶν, καὶ γενέσθαι ονομαστοτάτω πάντων\* ήδεσαν δὲ Σωχράτην ζῶντα μὲν αὐταρχέστατα άπὸ ἐλαχίστων χρημάτων, όντα δὲ ἐγχρατέστατον πασῶν τῶν ἡδονῶν. χρώμενον δὲ ἐν τοῖς λόγοις, όπως βούλοιτο, πᾶσι τοῖς διαλεγομένοις αὐτῷ. 'Ορώντε δὲ ταῦτα, καὶ ὄντε οίω προείρησθον, πότερόν τις φη αὐτὼ έπιθυμήσαντε τοῦ βίου τοῦ Σωκράτους καὶ τῆς σωφροσύνης ήν έχεῖνος είγεν. ορέξασθαι της αύτοῦ όμιλίας. η νομίσαντε αν γενέσθαι ξχανωτάτω λέγειν τε καὶ πράττειν, εί όμιλησαίτην έχείνω: Έγω μεν γάρ ήγουμαι, θεοῦ διδόντος αὐτοῖν η ζην τὸν βίον ὅλον, ώςπερ έώρων Σωχράτην ζῶντα. η τεθνάναι, αὐτὼ ἄν έλέσθαι μᾶλλον

de tous ceux dans la démocratie. Mais moi je ne justifierai pas, si d'abord ces-deux hommes ont fait à la ville quelque mal; mais j'exposerai, comme elle fut, la liaison d'eux avec Socrate. Car certes ces-deux hommes furent par nature les plus amis-desde tous les Athéniens, Shonneurs et voulant toutes choses se faire par eux-mêmes, et devenir les plus renommés de tous ; or ils savaient Socrate et vivant très-suffisamment avec de très-petits biens, et étant très-tempérant de tous les plaisirs, et se-servant dans les entretiens, comme il voulait, de tous ceux s'entretenant-avec lui. Or voyant ces choses, et étant tels qu'ils ont été dits-déjà, est-ce-que quelqu'un dira eux-deux avant desiré la vie de Socrate et la modération que celui-là avait, avoir recherché sa fréquentation, ou avant pensé pouvoir devenir très-capables et de dire et de faire, s'ils fréquentaient celui-là? Car moi à-la-vérité je pense, un dieu donnant à eux ou de vivre leur vie entière, comme ils voyaient Socrate vivant, ou de mourir, eux avoir choisi plutôtHOMBITATONE WAS LEGAL IN A DAY OF

τεθνάναι. Δήλω δ' έγενέσθην έξ ὧν ἐπραξάτην· ώς γὰρ τάχιστα χρείττονε τῶν συγγιγνομένων ἡγησάσθην εἶναι, εὐθὺς ἀποπηδήσαντε Σωκράτους ἐπραττέτην τὰ πολιτικά, ὧνπερ ἔνεκα Σωκράτους ὡρεγθήτην.

Ίσως οὖν εἴποι τις ἀν πρὸς ταῦτα, ὅτι χρῆν τὸν Σωχράτην μὴ πρότερον τὰ πολιτικὰ διδάσκειν τοὺς συνόντας ἢ σωφρονεῖν. Ἐγὰ δὲ πρὸς τοῦτο μὲν οὐκ ἀντιλέγω ι· πάντας δὲ τοὺς διδάσκοντας ὁρῶ αὐτοὺς δεικνύντας τε τοῖς μανθάνουσιν, ἢπερ αὐτοὶ ποιοῦσιν ἀ διδάσκουσι, καὶ τῷ λόγῳ προςδιδάζοντας. Οἶδα δὲ καὶ Σωκράτην δεικνύντα τοῖς ξυνοῦσιν έαυτὸν καλὸν κὰγαθὸν ὄντα, καὶ διαλεγόμενον κάλλιστα περὶ ἀρετῆς καὶ τῶν ἄλλων ἀνθρωπίνων. Οἶδα δὲ κἀκείνω σωφρονοῦντε, ἔςτε Σωκράτει συνήστην, οὐ φοδουμένω, μὴ ζημιοῖντο ἢ παίοιντο ὁπὸ Σωκράτους, ἀλλ' οἰομένω τότε κράτιστον εἶναι τοῦτο πράττειν.

la mort. Leur conduite l'a bien prouvé : dès qu'ils s'estimèrent plus capables que leurs compagnons, ils abandonnèrent Socrate pour se lancer dans la politique, qui avait été cause de leur liaison avec lui.

Peut-être me dira-t-on que Socrate, avant d'enseigner la politique, aurait dû enseigner la sagesse. Je ne le nie point; mais je vois que tous ceux qui enseignent montrent en eux-mêmes à leurs disciples l'application de leurs préceptes, en même temps qu'ils les animent par la parole. Je sais que Socrate aussi était dans sa conduite un modèle accompli de sagesse, et que ses disciples entendaient de lui les plus belles leçons sur la vertu et sur les devoirs de l'homme. Je sais encore que Critias et Alcibiade pratiquèrent la sagesse, tant qu'ils furent avec Socrate; non qu'ils craignissent d'être punis ou frappés par lui, mais ils pensaient alors que l'habitude de la vertu était préférable à tout.

τεθνάναι. Έγενέσθην δὲ δήλω έξ ών ἐπραξάτην· ώς γὰρ τάχιστα ἡγησάσθην είναι χρείττονε τῶν συγγιγνομένων, εύθὺς ἀποπηδήσαντε Σωκράτους ἐπραττέτην τὰ πολιτικά, ώνπερ ένεχα ώρεγθήτην Σωχράτους. Ίσως οὖν τις ἄν εἴποι πρός ταύτα, ότι χρῆν τὸν Σωχράτην μη διδάσχειν τούς συνόντας τὰ πολιτικὰ πρότερον ή σωφρονείν. Έγω δε ούκ αντιλέγω μεν πρός τούτο. δοῶ δὲ πάντας τοὺς διδάσχοντας δειχνύντας τε αύτούς τοῖς μανθάνουσιν, δπεο αύτοὶ ποιούσιν α διδάσχουσι. καὶ προςδιδάζοντας τῷ λόγω. Οξόα δὲ καὶ Σωκράτην δειχνύντα τοῖς ξυνοῦσιν έχυτὸν ὄντα χαλὸν χαὶ ἀγαθόν, καὶ διαλεγόμενον κάλλιστα περί άρετης καὶ τῶν ἄλλων ἀνθρωπίνων. Οίδα δὲ καὶ ἐκείνω σωφοονούντε, έςτε συνήστην Σωχράτει, ού σοδουμένω μή ζημιοΐντο ή παίοιντο ύπό Σωχράτους, άλλα οιομένω τότε είναι χράτιστον πράττειν τούτο.

de mourir.

Mais ils devinrent manifestes
d'après les choses qu'ils firent;
car aussitôt qu'ils jugèrent
eux être supérieurs
à ceux qui étaient-avec eux,
aussitôt s'étant éloignés de Socrate
ils firent les affaires politiques,
à cause desquelles
ils avaient recherché Socrate.

Donc neuf-être quelqu'un dirait

ils avaient recherché Socrate. Donc peut-être quelqu'un dirait en réponse à ces choses, gu'il fallait Socrate ne pas enseigner à ceux qui étaient-avec lui les choses politiques avant de leur enseigner à être sages. Or moi certes je ne contredis pas contre ceci; mais je vois tous ceux qui enseignent et se montrant eux-mêmes à ceux qui apprennent, pour leur faire voir de quelle facon eux-mêmes font les choses qu'ils enseignent, et *les* faisant-avancer par la parole. Or je sais aussi Socrate montrant à ceux qui étaient-avec iui lui-même étant beau et bon, et discourant très-bien sur la vertu et les autres choses humaines Or je sais aussi ces deux-là étant sages, tant qu'ils furent-avec Socrate. ne redoutant pas qu'ils fussent punis ou fussent frappés par Socrate mais croyant alors être excellent de faire cela.

Ίσως οὖν εἴποιεν ἂν πολλοὶ τῶν φασκόντων φιλοσοφεῖν, ὅτι οὐκ ἄν ποτε ὁ δίκαιος ἄδικος γένοιτο, οὐδὲ ὁ σώφρων ὑβριστής, οὐδὲ ἄλλο οὐδέν, ὧν μάθησίς ἐστιν, ὁ μαθὼν ἀνεπιστήμων ¹ ἄν ποτε γένοιτο. Ἐγὼ δὲ περὶ τούτων οὐχ οὕτω γιγνώσκω· ὁρῶ γάρ, ὥςπερ τὰ τοῦ σώματος ἔργα τοὺς μὴ τὰ σώματα ἀσκοῦντας οὐ δυναμένους ποιεῖν, οὕτω καὶ τὰ τῆς ψυχῆς ἔργα τοὺς μὴ τὴν ψυχὴν ἀσκοῦντας οὐ δυναμένους· οὕτε γὰρ ἃ δεῖ πράττειν, οὕτε ὧν δεῖ ἀπέχεσθαι δύνανται. Διὸ καὶ τοὺς υίεῖς οἱ πατέρες, κὰν ὧσι σώφρονες, ὅμως ἀπὸ τῶν πονηρῶν ἀνθρώπων εἴργουσιν, ὡς τὴν μὲν τῶν χρηστῶν ὁμιλίαν ἄσκησιν οὖσαν ² τῆς ἀρετῆς, τὴν δὲ τῶν πονηρῶν κατάλυσιν. Μαρτυρεῖ ἐἐ καὶ τῶν ποιητῶν ὅ τε λέγων·

'Εσθλών μεν γάρ ἄπ' ἐσθλὰ διδάζεαι · ἢν δὲ κακοῖσιν συμμίσγης, ἀπολεῖς καὶ τὸν ἐόντα νόον ³,

Quelques prétendus sages me répondront peut-être que l'homme juste ne saurait devenir injuste, ni l'homme modeste, insolent; que l'homme qui possède une science ne saurait perdre ce qu'il a une fois appris. Je suis loin de penser comme eux : je vois ceux qui négligent la pratique également impuissants et dans les exercices du corps et dans ceux de l'âme; car ils ne savent ni agir ni s'abstenir à propos. Aussi les pères, quelles que soient les sages dispositions de leurs fils, les éloignent du commerce des méchants; ils pensent que la vertu se développe au contact des âmes homnêtes, qu'elle se détruit par la contagion des cœurs pervers. En voici le témoignage dans ces vers d'un poëte : Avec les sages tu apprendras la sagesse; si tu te mêtes aux méchants, tu perdras ce qu'il y a de bon en toi. Et

"Ισως ούν πολλοί τῶν φασχόντων σιλοσοφείν αν είποιεν, ὅτι ὁ δίχαιος ούχ ἂν γένοιτό ποτε ἄδικος, οὐδὲ ὁ σώφρων ὑβριστής, ούδὲ ὁ μαθών αν γένοιτό ποτε άνεπιστήμων ούδὲν ἄλλο, ὧν μάθησίς ἐστιν. Έγω δε οὐ γιγνώσκω οὕτω περὶ τούτων όρῶ γάρ, ώς περ τοὺς μὴ ἀσκοῦντας τὰ σώματα ού δυναμένους ποιείν τὰ ἔργα τοῦ σώματος, οῦτω καὶ τούς μή ἀσχοῦντας την ψυγήν ού δυναμένους τὰ ἔργα τῆς ψυχῆς. ούτε γὰρ δύνανται πράττειν α δεῖ. ούτε ἀπέγεσθαι . 336 vω Διὸ καὶ οἱ πατέρες είργουσιν όμως τούς υίεῖς, καὶ ἄν ὧσι σώφρονες, ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων πονηρῶν, ώς την μέν δμιλίαν τῶν χρηστῶν ούσαν άσχησιν της άρετης, την δὲ τῶν πονηρῶν χατάλυσιν. Μαρτυρεῖ δὲ καὶ τῶν ποιητῶν ο τε λέγων. « Διδάξεαι μέν γάρ έσθλά ἀπὸ ἐσθλῶν. ην δὲ συμμίσγης κακοῖσιν. ἀπολεῖς καὶ τὸν νόον ἐόντα, »

Peut-être donc de nombreux de ceux qui prétendent être philosophes pourraient dire, que l'homme juste ne saurait jamais devenir injuste, ni le sage insolent, ni celui qui a appris ne saurait jamais devenir ignorant en aucune autre des choses, dont une étude existe. Mais moi je ne pense pas ainsi sur ces choses; car je vois, de même que ceux qui n'exercent pas leurs corps ne pouvant pas faire les travaux du corps, de même aussi ceux qui n'exercent pas leur âme ne pouvant pas faire les travaux de l'âme; car et ils ne peuvent pas faire les choses qu'il faut faire, et ils ne peuvent pas s'abstenir des choses dont il faut s'abstenir. C'est pourquoi aussi les pères écartent cependant leurs enfants, même s'ils sont sages, des hommes pervers, comme le commerce des hommes honnêtes étant un exercice de la vertu, mais celui des pervers une destruction de la vertu. Mais il le témoigne aussi d'entre les poëtes et celui qui dit : « Car tu apprendras de bonnes choses d'hommes bons: mais si tu te mêles à des méchants. tu perdras même la raison qui était en toi, »

καί ό λέγων.

Αὐτὰρ ἀνὴρ ἀγαθὸς τοτὲ μὲν κακός, ἄλλοτε δ' ἐσθλός.

Κάγω δε μαρτυρώ τούτοις δρώ γάρ, ώςπερ των έν μέτρω πεποιημένων ἐπῶν τοὺς μὴ μελετῶντας ἐπιλανθανομένους, οὕτω καὶ τῶν διδασκαλικῶν λόγων τοῖς ἀμελοῦσι λήθην ἐγγιγνομένην. Οταν δέ τῶν νουθετικῶν λόγων ἐπιλάθηταί τις, ἐπιλέλησται καὶ ὧν ή ψυχὴ πάσγουσα τῆς σωφροσύνης ἐπεθύμει · τούτων δ' ἐπιλαθόμενον οὐδὲν θαυμαστὸν καὶ τῆς σωφροσύνης ἐπιλαθέσθαι.  $O_{\rho \widetilde{\omega}}$  δε και τους είς φιλοποσίαν προαγθέντας, και τους είς έρωτας έχχυλισθέντας 1, ήττον δυναμένους των τε δεόντων έπιμελεῖσθαι, καὶ τῶν μή δεόντων ἀπέχεσθαι. Πολλοὶ γὰρ καὶ γρηυ.άτων δυνάμενοι φείδεσθαι, πρίν έραν, έρασθέντες οὐκέτι δύνανται καὶ τὰ γρήματα καταναλώσαντες, ὧν πρόσθεν ἀπείχοντο κεροών 2, αλοχρά νομίζοντες είναι, τούτων οὐκ ἀπέγονται. Πῶς οὖν οὐκ ἐνδέγεται σωφρονήσαντα πρόσθεν αὖθις μή

dans cet autre : Le sage est tantôt vicieux, tantôt vertueux. A ces témoignages, j'ajoute le mien; car je vois que, par le défaut d'exercice, on oublie les vers, malgré le secours de la mesure, et que de même, par un effet de la négligence, on oublie la parole du maître. Or, quand on oublie ces exhortations, on oublie aussi les impressions qui faisaient desirer la sagesse; et alors est-il étonnant qu'on cublie la sagesse elle-même? Je vois encore que ceux qui s'adonnent au vin, et ceux qui se jettent dans les plaisirs des sens, sont moins capables de s'occuper de ce qu'ils doivent faire et de s'abstenir de ce qu'ils doivent éviter. Plusieurs, avant d'aimer, savaient ménager leur fortune; ils ne le savent plus dès qu'ils aiment, et après avoir consumé leurs biens, ils recherchent ces profits honteux que leur conscience repoussait d'abord. Est-il donc impossible que l'homme

χαὶ ὁ λέγων. « Αὐτὰρ ἀνὴρ ἀγαθός τοτέ μέν κακός, άλλοτε δὲ ἐσθλός.» Καὶ ἐγὼ δὲ μαρτυρώ τούτοις. δρῶ γάρ,

ώςπεο τούς μή μελετώντας έπιλανθανομένους

τῶν ἐπῶν πεποιημένων ἐν μέτρφ,

ούτω και λήθην

τῶν λόγων διδασκαλικῶν έγγιγνομένην τοῖς ἀμελοῦσιν.

"Οταν δέ τις ἐπιλάθηται τῶν λόγων νουθετικῶν,

επιλέλησται καὶ ών ή ψυχή πάσχουσα

έπεθύμει της σωφροσύνης.

οὐδὲν δὲ θαυμαστόν ἐπιλαθόμενον τούτων

έπιλαθέσθαι καὶ τῆς σωφροσύνης.

Όρῶ δὲ καὶ τούς προαχθέντας είς φιλοποσίαν, καὶ τοὺς ἐκκυλισθέντας

είς έρωτας,

δυναμένους ήττον

ἐπιμελεῖσθαί τε τῶν δεόντων,

καὶ ἀπέγεσθαι τῶν μὴ δεόντων. Πολλοί γάρ καὶ

δυνάμενοι φείδεσθαι χρημάτων,

πρὶν ἐρᾶν,

ούχετι δύνανται έρασθέντες. καὶ καταναλώσαντες τὰ χρήματα, et ayant épuisé leurs fonds, ούκ ἀπέχονται τούτων κερδών, ων ἀπείγοντο πρόσθεν,

νομίζοντες είναι αλσχρά. Πῶς οὖν οὐκ ἐνδέγεται

σωφρονήσαντα ποόσθεν

ct celui aui dit:

« Or un homme de bien est tantôt pervers,

et d'autres fois vertueux. »

Et moi de mon côté

ie rends-témoignage de ces choses :

car ie vois.

de même que ceux qui ne s'exercent

oubliant

les vers faits avec une mesure,

ainsi aussi l'oubli des discours du-maître

se produisant-dans ceux qui négligent.

Or lorsque quelqu'un a oublié les discours d'exhortation,

il a oublié aussi

les choses que son âme éprouvant

desirait la sagesse:

or il n'est en rien étonnant ayant oublié ces choses avoir oublié aussi la sagesse.

Mais je vois encore

ceux qui ont été entraînés vers l'amour-de-la-boisson,

et ceux qui se sont précipités dans les plaisirs-de-l'amour,

pouvant moins

et prendre-soin des choses nécessaires,

et s'abstenir

des choses non nécessaires.

Car beaucoup aussi

qui pouvaient épargner l'argent,

avant d'aimer,

ne le peuvent plus ayant aimé:

ils ne s'abstiennent pas de ces gains. desquels ils s'abstenaient auparavant,

pensant eux être honteux.

Comment donc n'est-il pas possible

ayant-été-sage d'abord

σωφρονείν, καὶ δίκαια δυνηθέντα πράττειν αὖθις ἀδυνατείν !: Πάντα μέν οὖν ἔμοιγε δοκεῖ τὰ καλὰ καὶ τὰ ἀγαθὰ ἀσκητὰ εἶναι, ούγ ήχιστα δὲ σωφροσύνη : ἐν τῷ γὰρ αὐτῷ σώματι συμπεφυτευμέναι τη ψυγη αί ήδοναὶ 2 πείθουσιν αὐτην μη σωφρονείν, άλλά την ταγίστην έαυταϊς τε καὶ τῷ σώματι γαρίζεσθαι.

Καὶ Κριτίας δὴ καὶ ᾿Αλκιδιάδης, ἔως μὲν Σωκράτει συνήστην, εδυνάσθην, εκείνω χρωμένω συμμάχω, τών μή καλῶν ἐπιθυμιῶν κρατεῖν · ἐχείνου δ' ἀπαλλαγέντε, Κριτίας μέν συγών εἰς Θετταλίαν 3, ἐκεῖ συνῆν ἀνθρώποις ἀνομία μαλλον ή διχαιοσύνη γρωμένοις · Άλκιδιάδης δ' αὖ διὰ μέν κάλλος ὑπὸ πολλών καὶ σεμνών γυναικών θηρώμενος 4, διὰ δύναμιν δὲ τὴν έν τη πόλει και τοις συμμάγοις ύπο πολλών και δυνατών κολαχεύειν ανθρώπων διαθρυπτόμενος, ύπο δε τοῦ δήμου τιμώμενος, καὶ δαδίως πρωτεύων, ώςπερ οί τῶν γυμνικῶν ἀγώνων ἀθληταὶ δαδίως πρωτεύοντες άμελοῦσι τῆς ἀσκήσεως, οὕτω κάκεῖνος ἡμέ-

tempérant cesse de l'être, qu'on devienne injuste après avoir pratiqué la justice? Pour moi, je crois que toutes les vertus, et surtout la tempérance, ont besoin d'être exercées; nées avec l'âme dans le même corps, les passions lui persuadent de rejeter la sagesse pour satisfaire au plus tôt les appétits des sens.

Critias et Alcibiade, tant qu'ils fréquentèrent Socrate, purent, avec son secours, commander à leurs passions; mais dès qu'ils se furent éloignés de lui, Critias, réfugié en Thessalie, vécut avec des hommes habitués à mépriser toute règle, et Alcibiade, poursuivi par tant de femmes du plus haut rang que captivait sa beauté, corrompu par un essaim d'habiles flatteurs que son crédit à Athènes et chez nos alliés attirait autour de lui, honoré par le peuple, élevé sans efforts au premier rang, Alcibiade s'oublia lui-même, semblable à ces athlètes qui triomphent sans peine dans toutes les luttes, et né-

αύθις μή σωφρονείν, χαὶ δυνηθέντα πράττειν δίκαια αὖθις ἀδυνατεῖν; Πάντα μὲν οὖν τὰ καλὰ καὶ τὰ ἀγαθὰ δοχεῖ ἔμοιγε είναι ἀσχητά. αί ήδοναὶ γὰρ συμπεφυτευμέναι τη ψυχη έν τῷ αὐτῷ σώματι πείθουσιν αὐτὴν μὴ σωφρονεῖν, άλλα γαρίζεσθαι την ταχίστην έαυταῖς τε καὶ τῷ σώματι. Καὶ Κριτίας δὴ καὶ Άλκι διάδης, έως μέν συνήστην Σωχράτει, έδυνάσθην. γρωμένω έχείνω συμμάχω, κρατείν των έπιθυμιων μή καλών· dompter les desirs non beaux; άπαλλαγέντε δὲ ἐχείνου. Κριτίας μέν φυγών εἰς Θετταλίαν Critias ayant fui en Thessalie έχει συνήν ανθρώποις χρωμένοις ανομία μαλλον ή δικαιοσύνη. Άλχιβιάδης δὲ αὖ θηρώμενος μέν ύπο πολλών καὶ σεμνών γυναικών διά κάλλος. διαθρυπτόμενος δὲ ύπὸ ἀνθρώπων πολλῶν καὶ δυνατών κολακεύειν διά δύναμιν την έν τη πόλει καὶ τοῖς συμμάγοις, τιμώμενος δὲ ὑπὸ τοῦ δήμου, καὶ πρωτεύων δαδίως, ώςπερ οί άθληταὶ τῶν ἀγώνων γυμνικῶν

πρωτεύοντες δαδίως

άμελουσι της άσχήσεως,

ensuite ne pas être-sage, et ayant pu faire des choses justes ensuite ne-le-pouvoir-pas? Aussi toutes les choses belles et les choses bonnes paraissent à moi du moins être acquises-par-l'exercice; car les passions qui ont été engendrées-avec l'âme dans le même corps persuadent à elle de ne pas être-sage, mais de faire-plaisir au plus vite et à elles-mêmes et au corps. **Et Critias certes** et Alcibiade. tant qu'ils furent-avec Socrate, purent, se servant de lui comme auxiliaire, mais s'étant éloignés de lui, y fut-avec des hommes qui usaient de dérèglement plutôt que de justice; et Alcibiade d'un autre côté étant chassé (recherché avec ardeur) par de nombreuses et nobles femmes à cause de sa beauté, et étant amolli par des hommes nombreux et habiles à flatter à cause de sa puissance celle dans la ville et chez les alliés, et étant honoré par le peuple, et étant-le-premier facilement, de même que les athlètes des combats gymniques qui sont-les-premiers facilement

négligent l'exercice,

ούτω καὶ ἐκεῖνος ἡμέλησεν αύτου. ainsi aussi celui-là négligea lui-même.

λησεν αύτου. Τοιούτων δε συμβάντων αὐτοιν, καὶ ώγκωμένω μέν ἐπὶ γένει, ἐπηρμένω δ' ἐπὶ πλούτω, πεφυσημένω δ' έπὶ δυνάμει, διατεθρυμμένω δὲ ὑπὸ πολλῶν ἀνθρώπων, ἐπὶ δὲ πασι τούτοις διεφθαρμένω, καὶ πολύν χρόνον ἀπὸ Σωκράτους γεγονότε, τί θαυμαστόν, εὶ ὑπερηφάνω ἐγενέσθην; Εἶτα, εί μέν τι ἐπλημμελησάτην, τούτου Σωχράτην δ κατήγορος αίτιᾶται; ότι δὲ νέω όντε αὐτώ, ἡνίχα καὶ ἀγνωμονεστάτω καὶ άχρατεστάτω είχὸς εἶναι, Σωχράτης παρέσχε σώφρονε, οὐδενὸς ἐπαίνου δοχεῖ τῷ χατηγόρῳ ἄξιος εἶναι; Οὐ μὴν τά γε ἄλλα ούτω χρίνεται. Τίς μέν γάρ αὐλητής, τίς δὲ καὶ κιθαριστής, τίς δὲ ἄλλος διδάσχαλος ίχανοὺς ποιήσας τοὺς μαθητάς, ἐὰν ποὸς άλλους έλθόντες γείρους φανώσιν, αἰτίαν ἔγει τούτου; τίς δὲ πατήρ, ἐὰν ὁ παῖς αὐτοῦ συνδιατρίθων τω σώφρων ἢ, ὕστερον δὲ ἄλλω τω συγγενόμενος πονηρός γένηται, τὸν πρόσθεν αἰτιᾶ-

gligent tout exercice. Placés dans de telles circonstances, et d'ailleurs enflés de leur naissance, fiers de leur richesse, enivrés de leur pouvoir, amollis par les flatteries de leurs courtisans, corrompus de tant de côtés à la fois, éloignés depuis longtemps de Socrate, est-il étonnant que leur insolence ait franchi toutes bornes? Et tandis que l'accusateur impute leurs fautes à Socrate, il ne croit pas avoir à le louer de ce qu'il les a maintenus dans la modération lorsqu'ils étaient jeunes, à un âge où ils devaient être plus que jamais déréglés et intempérants? Partout ailleurs on ne juge pas ainsi. Accuse-t-on un joueur de flûte ou de lyre, un maître quelconque, si les élèves qu'il a formés vont perdre sous un autre maître les talents qu'ils tiennent de lui? Si un fils est demeuré sage tant qu'il fréquentait un ami, s'il s'est gâté depuis dans la société d'un autre, quel père accuse cette an-

Τοιούτων δὲ συμβάντων αὐτοῖν, καὶ ἀγκωμένω μὲν ἐπὶ γένει, έπηρμένω δὲ ἐπὶ πλούτω, πεφυσημένω δὲ ἐπὶ δυνάμει, διατεθρυμμένω δὲ ύπὸ πολλῶν ἀνθρώπων, διεφθαρμένω δὲ έπὶ πᾶσι τούτοις, καὶ γεγονότε ἀπὸ Σωκράτους πολύν χρόνον, τί θαυμαστόν, εί έγενέσθην ύπερηφάνω; Είτα, εί μὲν ἐπλημμελησάτην τι, δ κατήγορος αἰτιᾶται Σωχράτην τούτου; αὐτὼ ὄντε νέω, ήνίχα είχὸς είναι καὶ ἀγνωμονεστάτω καὶ ἀκρατεστάτω, δοχεῖ τῷ χατηγόρῳ είναι άξιος οὐδενὸς ἐπαίνου; Τὰ μήν γε ἄλλα ού χρίνεται ούτω. Τίς μέν γάρ αὐλητής, τίς δὲ καὶ κιθαριστής, τίς δὲ άλλος διδάσχαλος ποιήσας ίκανούς τούς μαθητάς, έὰν ἐλθόντες πρὸς ἄλλους φανῶσι χείρους, έγει αἰτίαν τούτου; τίς δὲ πατήρ, ἐὰν ὁ παῖς αὐτοῦ συνδιατρίδων τω ή σώφρων, ύστερον δὲ συγγενόμενός τω ἄλλω γένηται πονηρός, αίτιᾶται τὸν πρόσθεν;

Or de telles choses étant arrivées à eux et étant gonflés de leur naissance, et étant remplis-d'orgueil de leur richesse. et étant enflés de leur puissance, et avant été amollis par beaucoup d'hommes, et avant été corrompus par toutes ces choses, et ayant été loin de Socrate un long temps, qu'y-a-t-il d'étonnant. s'ils sont devenus insolents-à-l'excès? ·Et puis, s'ils ont péché en quelque chose. l'accusateur impute à Socrate cela? ότι δὲ Σωχράτης παρέσγε σώφρονε mais de ce que Socrate a rendu sages eux qui étaient jeunes, quand il est vraisemblable eux être (qu'ils étaient) et le plus imprudents et le plus intempérants, il paraît à l'accusateur n'être digne d'aucune louange? Cependant les autres choses du moins ne se jugent pas ainsi. Car quel joueur-de-flûte, et aussi quel joueur-de-lyre, et quel autre maître ayant rendu capables ses disciples. si étant allés vers d'autres ils se montrent pires. a accusation (est accusé) de cela? et quel père, si le fils de lui passant-le-temps-avec quelqu'un est sage, et que plus tard ayant été-avec quelque autre

il soit devenu pervers,

accuse celui d'auparavant?

ται; ἀλλ' οὐχ ὅσῳ ἀν παρὰ τῷ ὑστέρῳ χείρων φαίνηται, τοσούτῳ μᾶλλον ἐπαινεῖ τὸν πρότερον; ἀλλ' οἴ γε πατέρες αὐτοὶ συνόντες τοῖς υἱέσι, τῶν παίδων πλημμελούντων, οὐκ αἰτίαν ἔχουσιν, ἐὰν αὐτοὶ σωφρονῶσιν. Οὕτω δὲ καὶ Σωκράτην δίκαιον ἦν κρίνειν εἰ μὲν αὐτὸς ἐποίει τι φαῦλον, εἰκότως ἀν ἐδόκει πονηρὸς εἶναι εἰ δὲ αὐτὸς σωφρονῶν διετέλει, πῶς ἀν δικαίως τῆς οὐκ ἐνούσης αὐτῷ κακίας αἰτίαν ἔχοι;

Άλλ' εἰ καὶ μηδὲν αὐτὸς πονηρὸν ποιῶν, ἐκείνους φαῦλα πράττοντας ὁρῶν ἐπήνει, δικαίως αν ἐπετιματο Ι.......
Έξ ὧν δὴ καὶ ἐμίσει τὸν Σωκράτην ὁ Κριτίας, ὥςτε καί, ὅτε τῶν τριάκοντα ὧν νομοθέτης μετὰ Χαρικλέους ἐγένετο², ἀπεμνημόνευσεν αὐτῷ³, καὶ ἐν τοῖς νόμοις ἔγραψε, λόγων τέχνην μὴ διδάσκειν, ἐπηρεάζων ἐκείνῳ, καὶ οὐκ ἔχων ὅπη ἐπιλάδοιτο, ἀλλὰ τὸ κοινῆ τοῖς φιλοσόφοις ὑπὸ τῶν πολλῶν

cienne liaison? N'est-il pas vrai, au contraire, que plus son fils est devenu vicieux avec un second ami, plus il donne d'éloges au premier? Les pères mêmes, bien qu'ils vivent avec leurs enfants, ne sont pas accusés de leurs fautes, pourvu qu'ils aient de leur côté une conduite honorable. Voilà comme on devait juger Socrate: s'il a fait le mal, on a raison de le traiter d'homme pervers; mais s'il a été fidèle à la vertu, est-il juste de l'accuser d'une dépravation qui n'était pas en lui?

Toutefois, on aurait le droit de le blâmer si, content de s'abstenir du mal, il voyait sans les désapprouver les honteuses actions des autres..... Voilà pourquoi Critias haïssait Socrate. Nommé l'un des Trente, lorsqu'il fut nomothète avec Chariclès, il lui tint rancune, et défendit par une loi d'enseigner l'art de la parole; c'était Socrate qu'il attaquait, et comme Socrate ne lui laissait aucune prise, il faisait tomber sur lui le reproche que l'on adresse communément aux

άλλα ούκ ἐπαινεῖ τοσούτω μαλλον mais ne loue-t-il pas d'autant plus

τὸν πρότερον, le premier,

ὄσφ ἄν φαίνηται χείρων παρὰ τῷ ὑστέρω;

Άλλὰ οἴ γε πατέρες αὐτοὶ

συνόντες τοῖς υἱέσι,

τῶν παίδων πλημμελούντων, οὐκ ἔχουσιν αἰτίαν,

έὰν αὐτοὶ σωφρονῶσιν.

Ήν δὲ δίκαιον

κρίνειν ούτω καὶ Σωκράτην.

εί μὲν αὐτὸς ἐποίει τι φαῦλον, ἄν ἐδόκει εἰκότως

εί δὲ διετέλει

σωφρονῶν αὐτός, πῶς ἂν ἔχοι αἰτίαν

δικαίως

τῆς κακίας οὐκ ἐνούσης αὐτῷ;

Άλλὰ εἰ καὶ

ποιῶν αὐτός μηδὲν πονηρόν,

έπήνει όρῶν

ἐκείνους πράττοντας φαῦλα,

αν ἐπετιματο δικαίως....

'Εξ ὧν δὴ καὶ

δ Κριτίας ἐμίσει τὸν Σωκράτην,

ώςτε καί,

ότε ών των τριάκοντα ἐγένετο νομοθέτης μετά Χαρικλέους, ἀπεμνημόνευσεν αὐτῷ, καὶ ἔγραψεν ἐν τοῖς νόμοις μὴ διδάσκειν τέχνην λόγων,

έπηρεάζων έχείνω.

καὶ οὐκ ἔχων ὅπη ἐπιλάβοιτο,

άλλὰ ἐπιφέρων αὐτῷ τὸ ἐπιτιμώμενον κοινῆ qu'il se montre pire
auprès du dernier?
Mais les pères eux-mêmes
qui sont-avec leurs fils,
les enfants péchant,
n'ont pas accusation,
si eux-mêmes ils sont-sages.

Or il était juste

de juger ainsi aussi Socrate;

si lui-même

il faisait quelque chose de mal,

il aurait paru avec raison

être pervers;

mais s'il persévérait étant-sage lui-même,

comment aurait-il accusation

justement de la perversité

qui n'était-pas-dans lui?

Mais si encore

ne faisant lui-même rien de mal,

il approuvait les voyant

ceux-là faisant des choses mauvaises,

il eût été blâmé justement... Par suite desquelles choses

certes aussi

Critias haïssait Socrate, de sorte que même,

lorsqu'étant un des trente il devint nomothète

avec Chariclès, il *le* rappela à lui, et il écrivit dans les lois

de ne pas enseigner l'art des discours,

accusant celui-là (Socrate),

et n'ayant pas par où il l'attaquerait,

mais transportant-sur lui

la chose reprochée en commun

ἐπιτιμώμενον <sup>ι</sup> ἐπιφέρων αὐτῷ, καὶ διαδάλλων πρὸς τοὺς πολούς· οὐτε γὰρ ἔγωγε αὐτὸς τοῦτο <sup>2</sup> πώποτε Σωκράτους ἤκουσα, οὖτ' ἄλλου φάσκοντος ἀκηκοέναι ἤσθόμην. 'Εδήλωσε δέ <sup>3</sup> · ἐπεὶ γὰρ οἱ τριάκοντα πολλοὺς μὲν τῶν πολιτῶν καὶ οὐ τοὺς κειρίστους ἀπέκτεινον, πολλοὺς δὲ προετρέποντο ἀδικεῖν, εἶπέ που ὁ Σωκράτης, ὅτι θαυμαστόν οἱ δοκοίη εἶναι, εἴ τις, γενόμενος βοῶν ἀγέλης νομεὺς καὶ τὰς βοῦς ἐλάττους τε καὶ χείρους ποιῶν, μὴ ὁμολογοίη κακὸς βουκόλος εἶναι · ἔτι δὲ θαυμαστότερον, εἴ τις, προστάτης γενόμενος πόλεως καὶ ποιῶν τοὺς πολίτας ἐλάττους καὶ χείρους, μὴ αἰσχύνεται, μηδ' οἴεται κακὸς εἶναι προστάτης τῆς πόλεως. ᾿Απαγγελθέντος δὲ αὐτοῖς τούτου, καλέσαντες ὅ τε Κριτίας καὶ ὁ Χαρικλῆς τὸν Σωκράτην, τόν τε νόμον ἐδεικνύτην αὐτῷ καὶ τοῖς νέοις ἀπειπέτην μὴ διαλέγεσθαι. 'Ο δὲ Σωκράτης ἐπήρετο αὐτώ, εἰ ἔξείη πυνθάνεσθαι, εἴ τι

philosophes, et le calomniait auprès de la multitude; car ni moi ni personne, que je sache, n'a jamais entendu de lui une seule parole qui méritât cette accusation. L'intention de Critias fut assez claire: les Trente avaient fait périr un grand nombre des citoyens les plus distingués, et en avaient entraîné d'autres dans la voie de l'injustice; Socrate dit quelque part qu'il trouverait étrange que le gardien d'un troupeau rendît moins nombreux et plus maigres les bœus consiés à ses soins, et ne voulût pas convenir qu'il est un mauvais pasteur; mais qu'il lui semblerait plus étrange encore qu'un homme placé à la tête d'un État; et qui rendraît les citoyens moins nombreux et pires, ne rougît pas de ses actes et ne voulût pas convenir qu'il est un mauvais magistrat. Cette parole sut rapportée à Critias et à Chariclès; ils sirent venir Socrate, lui montrèrent la loi, et lui interdirent tout entretien avec les jeunes gens. Socrate leur demanda s'il pouvait les interroger sur ce

τοῖς φιλοσόφοις ύπὸ τῶν πολλῶν, χαὶ διαβάλλων πρός τούς πολλούς. ούτε γαρ έγωγε αὐτὸς ήχουσα πώποτε τοῦτο Σωχράτους, ούτε ήσθόμην άλλου σάσχοντος άχηχοέναι. Εδήλωσε δέ. έπεὶ γὰρ οἱ τριάχοντα ἀπέχτεινον μέν πολλούς τῶν πολιτῶν χαὶ οὐ τοὺς χειρίστους, προετρέποντο δὲ πολλούς άδιχεῖν, δ Σωκράτης εἶπέ που, ότι δοχοίη οἱ εἶναι θαυμαστόν, εί τις, γενόμενος νομεύς άγελης βοῶν καὶ ποιῶν τὰς βοῦς έλάττους τε καὶ χείρους, μη δμολογοίη είναι κακός βουκόλος. ἔτι δὲ θαυμαστότερον, EL TIC. γενόμενος προστάτης πόλεως καὶ ποιῶν τοὺς πολίτας έλάττους καὶ γείρους, μη αἰσχύνεται, μηδε οίεται είναι χαχὸς προστάτης τῆς πόλεως. Τούτου δὲ ἀπαγγελθέντος αὐτοῖς. ο τε Κριτίας καὶ ὁ Χαρικλῆς. καλέσαντες τὸν Σωκράτην, έδεικνύτην τε τὸν νόμον αὐτῶ καὶ ἀπειπέτην μη διαλέγεσθαι τοῖς νέοις. Ο δὲ Σωχράτης ἐπήρετο αὐτώ, εὶ ἐξείη πυνθάνεσθαι.

aux philosophes par les nombreux (la multitude), et le calomniant auprès de la multitude; car ni moi-même du moins je n'ai entendu jamais cela de Socrate. ni je n'ai connu un autre prétendant l'avoir entendu. Or le fait le fit-voir; car après que les trente, eurent fait-périr de nombreux des citovens et non les plus mauvais, et en eurent engagé de nombreux à être-injustes, Socrate dit quelque part, qu'il semblerait à lui être étonnant, si quelqu'un, étant devenu pasteur d'un troupeau de bœufs et rendant les bœuss et moins-nombreux et pires, ne convenait pas être un mauvais pasteur-de-bœufs; mais encore plus étonnant, si quelqu'un, étant devenu chef d'une ville et rendant les citoyens moins-nombreux et pires, n'est pas honteux, et ne croit pas être un mauvais chef de la ville. Or cela ayant été dénoncé à eux, et Critias et Chariclès. ayant appelé Socrate, et montrèrent la loi à lui et *lui* interdirent de s'entretenir avec les jeunes gens. Mais Socrate interrogea eux, s'il était permis de s'informer,

έφη, παρεσχεύασμαι μέν πείθεσθαι τοῖς νόμοις · όπως δὲ μὴ δι'

άγνοιαν λάθω τι παρανομήσας, τοῦτο βούλομαι σαφώς μαθεῖν

παρ' ύμων. Πότερον την των λόγων τέχνην σύν τοῖς ὀρθώς λε-

γομένοις εἶναι νομίζοντες, ἢ σὺν τοῖς μὴ ὀρθῶς, ἀπέχεσθαι κε-

λεύετε αὐτῆς; Εἰ μέν γὰρ σὺν τοῖς ὀρθῶς, δῆλον ὅτι ἀφεκτέον

είη τοῦ όρθῶς λέγειν εί δὲ σὺν τοῖς μὴ όρθῶς, δῆλον ὅτι

πειρατέον όρθως λέγειν. Καὶ ὁ Χαρικλης όργισθεὶς αὐτῷ.

Επειδή, έφη, ὧ Σώχρατες, ἀγνοεῖς, τάδε σοι εὐμαθέστερα

όντα προαγορεύομεν, τοῖς νέοις όλως μη διαλέγεσθαι. Καὶ δ

Σωχράτης · Ίνα τοίνυν, έφη, μη ἀμφίδολον ή, ώς άλλο τι

que cette défense avait d'obscur pour lui, et, sur leur réponse affir-

mative : « Je suis prêt, dit-il, à obéir aux lois; mais afin qu'il ne

m'arrive pas de les enfreindre par ignorance, voici ce que je voudrais

clairement apprendre de vous. Défendez-vous d'enseigner l'art de la

parole, parce que vous le faites consister dans ce qui est dit selon la

justice et la raison, ou dans ce qui leur est contraire? Dans le pre-

mier cas, il est évident qu'il faudra s'abstenir de bien dire; dans le

second, qu'il faut tâcher de bien parler. - Puisque tu es si ignorant,

Socrate, répondit Chariclès avec colère, nous allons nous faire mieux

comprendre: nous te défendons de parler jamais aux jeunes gens. —

Pour que l'on voie bien, reprit encore Socrate, si je ne sors point de

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

εὶ ἀγνοοῖτό τι τῶν προηγορευμένων. Τὼ δὲ ἐφάτην.

Έγὼ τοίνυν, ἔφη, παρεσχεύασμαι μέν

πείθεσθαι τοῖς νόμοις. öπως δὲ

μη λάθω παρανομήσας

τὶ

διὰ ἄγνοιαν,

βούλομαι μαθείν σαφώς

τοῦτο παρὰ ὑμῶν. Πότερον νομίζοντες

τὴν τέχνην τῶν λόγων είναι σύν τοῖς

λεγομένοις ὀρθῶς,

η σύν τοῖς μη ὀρθῶς,

χελεύετε

ἀπέχεσθαι αὐτῆς;

Εὶ μὲν γὰρ σύν τοῖς ὀρθῶς,

υπλον ότι είη άφεκτέον

τοῦ λέγειν ὀρθῶς.

30 33 σύν τοῖς

μη δρθώς,

δήλον ότι πειρατέον λέγειν δοθῶς. Καὶ ὁ Χαρικλής

δργισθείς αὐτῶ.

Έπειδή, ἔφη, ὧ Σώχρατες,

άγνοεῖς,

προαγορεύομέν σοι τάδε όντα εύμαθέστερα,

μη διαλέγεσθαι όλως

τοῖς νέοις. Καὶ ὁ Σωκράτης.

"Ινα τοίνυν, έφη,

μή ή άμφίδολον,

s'il ignorait quelqu'unc

des choses qui avaient été signifiées.

47

Et ceux-ci dirent oui. Certes moi, dit-il,

ie suis disposé à la vérité

à obéir aux lois; mais afin que

je n'échappe pas à moi-même

avant agi-contre-les-lois

en quelque chose par ignorance,

je veux apprendre clairement

ceci de la part de vous.

Est-ce pensant l'art des discours être avec les choses qui sont dites bien,

ou avec celles qui sont dites non

que vous m'ordonnez

de m'abstenir de lui?

Car si vous pensez qu'il soit avec les choses qui sont dites bien,

il est évident qu'il y aurait à-s'abstenir

de dire bien :

mais si vous pensez qu'il soit

avec les cheses

qui sont dites non bien,

il est évident qu'il faut s'efforcer

de dire bien. Et Chariclès

s'étant-mis-en-colère contre lui :

Puisque, dit-il, ô Socrate,

tu ignores.

nous signifions à toi ces choses qui sont plus-faciles-à-apprendre,

de ne point t'entretenir du tout

avec les jeunes gens.

Et Socrate:

Afin donc, dit-il,

qu'il ne soit pas équivoque,

46

ποιῶ ἢ τὰ προηγορευμένα, ὁρίσατέ μοι, μέχρι πόσων ἐτῶν Ιοὲῖ νομίζειν νέους εἶναι τοὺς ἀνθρώπους. Καὶ ὁ Χαρικλῆς · "Οσου περ, εἶπε, χρόνου βουλεύειν οὐκ ἔξεστιν ², ὡς οὔπω φρονίμοις οὖσι · μηδὲ σὸ διαλέγου νεωτέροις τριάκοντα ἐτῶν. Μηδέ, ἄν τι ἀνῶμαι, ἔφη, ἢν πωλῆ νεώτερος τριάκοντα ἐτῶν, ἔρωμαι, ὁπόσου πωλεῖ; Ναὶ τά γε τοιαῦτα, ἔφη ὁ Χαρικλῆς · ἀλλά τοι σύ γε, ὧ Σώκρατες, εἴωθας, εἰδὼς πῶς ἔχει, τὰ πλεῖστα ἐρωτᾶν · ταῦτα οὖν μὴ ἐρώτα. Μηδ' ἀποκρίνωμαι οὖν, ἔφη, ἀν τίς με ἐρωτᾶ νέος, ἐὰν εἰδῶ, οἷον ποῦ οἰκεῖ Χαρικλῆς; ἢ ποῦ ἔστι Κριτίας; Ναὶ τά γε τοιαῦτα, ἔφη ὁ Χαρικλῆς. 'Ο δὲ Κριτίας; Ναὶ τά γε τοιαῦτα, ἔφη ὁ Χαρικλῆς. 'Ο δὲ Κριτίας · ᾿Αλλὰ τῶνδὲ τοί σε ἀπέχεσθαι, ἔφη, δεήσει, ὧ Σώκρατες, τῶν σκυτέων καὶ τῶν τεκτόνων καὶ τῶν χαλκέων ³ · καὶ γὰρ

cette défense, déterminez-moi jusqu'à quel âge on doit croire que dure la jeunesse. — Tant que l'on ne peut entrer au sénat, faute d'avoir assez de raison; ainsi ne parle pas aux jeunes gens au-dessous de trente ans. — Donc, si j'achète auprès d'un homme qui n'ait pas encore cet âge, je ne pourrai lui demander combien il vend? — Passe pour cela; mais tu as la manie, Socrate, d'interroger toujours sur ce que tu sais; épargne ici tes questions. — Ainsi je ne répondrai point à un jeune homme qui me demanderait: Où demeure Chariclès? où est Critias? — Passe encore pour ceci. — Il faudra, Socrate, ajouta Critias, laisser en paix les cordonniers, les charpentiers et les

que je fais quelque autre chose ώς ποιῶ τι ἄλλο que celles qui m'ont été signifiées, η τὰ προηγορευμένα, déterminez à moi, δρίσατέ μοι, μέχρι πόσων ἐτῶν jusqu'à combien d'années δεῖ νομίζειν il faut penser τούς ανθρώπους εΐναι νέους. les hommes être jeunes. Et Chariclès: Καὶ ὁ Χαρικλῆς. "Οσου περ γρόνου, είπεν, Autant de temps que, dit-il, il n'est pas permis à eux ούχ ἔξεστιν d'être-sénateurs, βουλεύειν, comme n'étant pas encore sages: ώς ούπω οδσι φρονίμοις. et ne t'entretiens pas μηδέ σύ διαλέγου νεωτέροις avec des hommes plus jeunes que trente ans. τριάχοντα ἐτῶν. Μηδέ, αν ώνωμαί τι, Pas même, si j'achète quelque chose, ἔφη, dit-il, si un homme plus ieune ην νεώτερος que trente ans le vend. τριάχοντα έτῶν πωλῆ, ἔρωμα:, ὁπόσου πωλεῖ: ie n'interrogerai, combien il le vend? Ναὶ τά γε τοιαῦτα, Oui, pour les choses telles, έφη ὁ Χαρικλής. dit Chariclès; άλλά του σύ γε. ὧ Σώχρατες, mais assurément toi, ô Socrate. εἴωθας, tu as-l'habitude, είδως πως έχει, sachant comment elles sont, έρωτᾶν τὰ πλεῖστα: de demander la plupart des choses : μή ἐρώτα οὖν ταῦτα. ne demande donc pas celles-ci. Μηδε αποχρίνωμαι οὖν, Je ne répondrai donc pas non plus, dit-il, ἔφη, si quelque jeune homme άν τις νέος demande à moi έρωτᾶ με, έὰν εἰδῶ, οἶον si je sais, comme (par exemple) où demeure Chariclès? ποῦ οίκεῖ Χαρικλής: η που έστι Κριτίας; ou bien où est Critias? Ναὶ τά γε τοιαῦτα, Oui pour les choses telles, έφη ὁ Χαρικλής. dit Chariclès. 'Ο δὲ Κριτίας 'Αλλά, ἔφη, Et Critias: Eh bien, dit-il,

τῶν σχυτέων les cordonniers τῶν γαλχέων et les architectes et les forgerons;

ENTRETIENS MÉMORABLES.-I.

ὧ Σώκρατες, δεήσει τοι

σὲ ἀπέχεσθαι τῶνδε,

3

ô Socrate, il faudra en conséquence

toi t'abstenir de ceux-ci.

οξικαι αὐτοὺς ἤδη κατατετρῖφθαι Ι διαθρυλουμένους ὑπὸ σοῦ. Οὐχοῦν, ἔφη ὁ Σωχράτης, καὶ τῶν ἐπομένων τούτοις, τοῦ τε δικαίου καὶ τοῦ όσίου καὶ τῶν άλλων τῶν τοιούτων; Ναὶ μά  $\Delta l'$ , ἔφη δ Χαρικλῆς, καὶ τῶν βουκόλων γε $^2 \cdot$  εἰ δὲ μή, φυλάττου, όπως μή καὶ σὺ ἐλάττους τὰς βοῦς ποιήσης. \*Ενθα καὶ δηλον εγένετο, ότι, απαγγελθέντος αὐτοῖς τοῦ περὶ τῶν βοῶν \_λόγου, ὦργίζοντο τῷ Σωχράτει.

Οία μεν οὖν ή συνουσία εγεγόνει Κριτία πρὸς Σωχράτην, καὶ ώς εἶγον πρὸς ἀλλήλους, εἴρηται. Φαίην δ' αν ἔγωγε μηδενί μηδεμίαν είναι παίδευσιν παρά τοῦ μη ἀρέσχοντος. Κριτίας δὲ καὶ ἀλκιδιάδης οὐκ ἀρέσκοντος αὐτοῖς Σωκράτους ώμιλησάτην, δν χρόνον ωμιλείτην αὐτῷ, ἀλλ' εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς ώρμηχότε προεστάναι της πόλεως · έτι γάρ Σωχράτει συνόντες οὐχ άλλοις τισὶ μαλλον ἐπεχείρουν διαλέγεσθαι, ἢ <sup>3</sup> τοῖς μάλιστα πράττουσι τὰ πολιτικά. Λέγεται γὰρ Άλκιδιάδην, πρὶν είκο-

forgerons; et il y a longtemps, je pense, qu'ils sont fatigués d'être mêlés à tes propos. - Je renoncerai donc en même temps à mes conséquences de justice, de piété, de vertu? — Oui, par Jupiter, dit Chariclès, et même à tes bouviers; sinon, prends garde de diminuer aussi le nombre des bœufs. » Ces derniers mots faisaient bien voir qu'on leur avait rapporté le raisonnement sur les bœufs, et qu'ils en voulaient à Socrate.

On voit maintenant quelle avait été la liaison de Socrate et de Critias, quelles étaient leurs dispositions mutuelles. Pour moi, je n'hésite pas à dire qu'il est impossible de se former avec un maître qui ne plaît pas. Critias et Alcibiade fréquentèrent Socrate pendant quelque temps, non parce qu'ils aimaient Socrate, mais parce qu'ils songeaient de bonne heure à devenir un jour les chefs de l'État, et alors même qu'ils suivaient ses leçons, ils ne recherchaient rien avec autant d'ardeur que la société des hommes versés dans les affaires.

καὶ γὰρ οξμαι αὐτοὺς διατετρῖφθαι ἤδη διαθρυλουμένους ύπὸ σοῦ. Οὐκοῦν, ἔφη ὁ Σωκράτης, καὶ τῶν ἐπομένων τούτοις, τοῦ τε δικαίου καὶ τοῦ όσίου καὶ τῶν ἄλλων τῶν τοιούτων: Ναὶ μὰ Δία, ἔφη ὁ Χαρικλῆς, καὶ τῶν βουκόλων γε. εί δὲ μή, φυλάττου, όπως μή ποιήσης καί σύ τὰς βοῦς ἐλάττους. "Ενθα καὶ ἐγένετο δῆλον ότι, τοῦ λόγου περί τῶν βοῶν ἀπαγγελθέντος αὐτοῖς, ώργίζοντο τῷ Σωχράτει. Εξοηται μέν οὖν οξα έγεγόνει Κριτία ή συνουσία πρός Σωκράτην, καὶ ώς εἶχον πρὸς ἀλλήλους. "Εγωγε δὲ ἄν φαίην παρά τοῦ μὴ ἀρέσχοντος. Κριτίας δὲ καὶ Άλκιδιάδης, ώμιλησάτην ον γράνον ώμιλείτην αὐτῶ, άλλα ώρμηχότε εύθύς έξ άρχης προεστάναι τῆς πόλεως. συνόντες γάρ ἔτι Σωκράτει ούχ ἐπεχείρουν διαλέγεσθαί τισιν άλλοις

μαλλον η

τὰ πολιτικά.

τοῖς πράττουσι μάλιστα

Λέγεται γὰρ 'Αλχιδιάδην.

et en effet je crois eux être excédés déjà étant répétés-sans-cesse par toi. Donc, dit Socrate, il faudra que je m'abstienne aussi des choses qui suivent celles-ci, et du juste et du pieux et des autres choses telles? Oui, par Jupiter, dit Chariclès, et des pasteurs-de-bœufs certes; mais si non, prends-garde, afin que tu ne rendes pas toi aussi les bœufs moins-nombreux. Là aussi il devint évident que, le discours sur les bœufs ayant été dénoncé à eux, ils étaient-en-colère contre Socrate. Il a donc été dit

quelle avait été pour Critias la liaison avec Socrate. et comment ils étaient l'un envers l'autre. Mais pour moi je dirais μηδεμίαν παίδευσιν είναι μηδενί aucune instruction n'être à personne de la part de celui qui ne plaît pas. Or Critias et Alcibiade, Σωκράτους οὐκ ἀρέσκοντος αὐτοῖς, Socrate ne plaisant pas à eux, le fréquentèrent pendant le temps que ils fréquentaient lui, mais s'étant élancés aussitôt dès le principe pour être-à-la-tête de l'État; car étant encore avec Socrate ils n'essayaient pas de s'entretenir avec quelques autres plus que avec ceux qui faisaient le plus les affaires de-l'État.

Car il est dit Alcibiade,

σιν ἐτῶν εἶναι Ι, Περικλεῖ ἐπιτρόπῳ μέν ὄντι ἑαυτοῦ, προστάτη δὲ τῆς πόλεως, τοιάδε διαλεχθῆναι περὶ νόμων. Εἰπέ μοι, φάναι, ὧ Περίκλεις, ἔχοις ἄν με διδάζαι, τί ἐστι νόμος; Πάντως δήπου, φάναι τὸν Περικλέα. Δίδαξον δὴ πρὸς τῶν θεῶν, φάναι τὸν ἀλκιδιάδην · ὡς ἔγωγ' ἀκούων τινῶν ἐπαινουμένων, ὅτι νόμιμοι ἄνδρες εἰσίν, οἶμαι μὴ ᾶν δικαίως τούτου τυχεῖν τοῦ ἐπαίνου τὸν μὴ εἰδότα, τί ἐστι νόμος. ἀλλ' οὐδέν τι χαλεποῦ πράγματος ἐπιθυμεῖς, ὧ ἀλκιδιάδη, φάναι τὸν Περικλέα, βουλόμενος γνῶναι, τί ἐστι νόμος · πάντες γὰρ οὖτοι νόμοι εἰσίν ², οὑς τὸ πλῆθος συνελθὸν καὶ δοκιμάσαν ἔγραψε, φράζον, ἄ τε δεῖ ποιεῖν καὶ ἃ μή. Πότερον δὲ τάγαθὰ νομίσαν δεῖν ποιεῖν, ἢ τὰ κακά; Τάγαθά, νὴ Δία, φάναι, ὧ μειράκιον, τὰ δὲ

Alcibiade, qui n'avait pas encore vingt ans, eut, dit-on, avec Périclès, son tuteur et le premier citoyen d'Athènes, la conversation suivante sur les lois : « Dis-moi, Périclès, pourrais-tu m'apprendre ce que c'est qu'une loi? — Assurément. — Apprends-le-moi donc, au nom des dieux; car j'entends louer certains hommes de leur respect pour les lois, et je pense qu'à moins de savoir ce que c'est qu'une loi, on ne saurait obtenir le même éloge. — On peut te contenter sans peine, Alcibiade, si c'est là ce que tu veux savoir : on appelle loi tout ce que le peuple assemblé décrète, après délibération, pour ordonner telle chose et défendre telle autre. — Et qu'ordonne-t-il de faire, le bien ou le mal? — Le bien, jeune homme, par Jupi-

πρίν είναι είχοσιν έτῶν, διαλεγθήναι τοιάδε περί νόμων Περικλεί. όντι μὲν ἐπιτρόπω ἑαυτοῦ, προστάτη δὲ τῆς πόλεως. Εἰπέ μοι, φάναι, ῶ Περίκλεις, έγοις αν διδάξαι με, τί έστι νόμος; Πάντως δήπου, φάναι τὸν Περικλέα. Δίδαξον δή πρός τῶν θεῶν. φάναι τὸν 'Αλχιδιάδην. ώς έγωγε ἀχούων τινών ἐπαινουμένων ότι είσὶν άνδρες νόμιμοι, οξμαι τὸν μὴ εἰδότα τί ἐστι νόμος μή ἄν τυχεῖν διχαίως τούτου τοῦ ἐπαίνου. 'Αλλά, ὧ 'Αλκιδιάδη, σάναι τὸν Περικλέα, έπιθυμεῖς οὐδέν τι πράγματος χαλεπού, βουλόμενος γνώναι -τί ἐστι νόμος. πάντες γὰρ οὖτοί εἰσι νόμοι, ους τὸ πληθος συνελθὸν χαὶ δοχιμάσαν έγραψε, φράζον ά τε δεῖ ποιεῖν καὶ ἃ μή. Πότερον δὲ νομίσαν V336 ποιείν τὰ ἀναθά. η τὰ κακά; Τὰ ἀγαθά, νη Δία, φάναι, ὧ μειράχιον,

avant d'être agé de vingt ans, s'être entretenu de telle sorte sur les lois avec Périclès. qui était d'un côté tuteur de lui, et de l'autre chef de l'État : « Dis-moi, avoir dit (dit-il), ô Périclès, aurais-tu à apprendre à moi. qu'est-ce qu'une loi? Tout-à-fait assurément, avoir dit Périclès. Apprends-le moi donc par les dieux, avoir dit Alcibiade; car pour moi entendant quelques-uns étant loués de ce qu'ils sont des hommes amis-des-lois. je pense celui qui ne sait pas ce que c'est qu'une loi ne pouvoir pas obtenir justement cette louange. Mais, ô Alcibiade, avoir dit Périclès, tu ne desires en rien une chose difficile. voulant connaître ce que c'est qu'une loi : car toutes celles-ci sont des lois, que la multitude s'étant réunie et ayant approuvé a écrites (décrétées), expliquant et les choses qu'il faut faire et celles qu'il ne faut pas faire. Mais est-ce avant pensé (quand elle a pensé) falloir (qu'il faut) faire les choses bonnes, on les mauvaises? Les bonnes, par Jupiter, avoir dit (dit-il), ô jeune homme,

κακὰ οὐ. Ἐἀν δὲ μὴ τὸ πλῆθος, ἀλλ', ὥςπερ ὅπου ὀλιγαρχία ἐστίν, ὀλίγοι συνελθόντες γράψωσιν, ὅ τι χρὴ ποιεῖν, ταῦτα τί ἐστι; Πάντα, φάναι, ὅσα ἀν τὸ κρατοῦν τῆς πόλεως, βουλευσάμενον ἀ χρὴ ποιεῖν, γράψη, νόμος καλεῖται. Καὶ ἀν τύραννος οὖν κρατῶν τῆς πόλεως γράψη τοῖς πολίταις, ἀ χρὴ ποιεῖν, καὶ ταῦτα νόμος ἐστί; Καὶ ὅσα τύραννος ἄρχων, φάναι, γράφει, καὶ ταῦτα νόμος καλεῖται. Βία δέ, φάναι, καὶ ἀνομία τί ἐστιν, ὧ Περίκλεις; Ἦρο ὅταν ὁ κρείττων τὸν ἥττω μὴ πείσας, ἀλλὰ βιασάμενος ἀναγκάση ποιεῖν, ὅ τι ἀν αὐτῷ δοκῆ; Ἦροιγε δοκεῖ, φάναι τὸν Περικλέα. Καὶ ὅσα ἄρα τύραννος μὴ πείσας τοὺς πολίτας ἀναγκάζει ποιεῖν γράφων, ἀνομία ἐστί; Δοκεῖ μοι, φάναι τὸν Περικλέα ἀνατίθεμαι γὰρ ἱ τὸ ὅσα τύραννος

ter, et le mal jamais. — Et lorsqu'au lieu du peuple c'est, comme dans un État oligarchique, une réunion de quelques personnes qui décrète ce qu'il faut faire, comment cela s'appelle-t-il? — Tout ce que le pouvoir qui commande dans un État ordonne, après en avoir délibéré, s'appelle une loi. — Mais si un tyran commande dans l'État, qu'il ordonne aux citoyens de faire telle ou telle chose, est-ce encore une loi? — Oui, tout ce qu'ordonne un tyran qui a le pouvoir s'appelle encore une loi. — Qu'est-ce donc, Périclès, que la violence et l'illégalité? N'est-ce pas l'acte par lequel le plus fort, au lieu de persuader le faible, le contraint à faire ce qui lui plait? — C'est mon opinion. — Ainsi, toutes les fois qu'un tyran, au lieu d'employer la persuasion, contraint les citoyens par un décret, c'est une illégalité? — Je le crois; j'avais tort de dire que les ordres d'un tyran qui né-

τὰ δὲ κακὰ οῦ, Έαν δὲ μὴ τὸ πληθος, άλλά, ὥςπερ **ὅπου ὀλιγαρχία ἐστίν**, ολίγοι συνελθόντες γράψωσιν, ὅ τι χρὴ ποιεῖν, τί ἐστι ταῦτα; Πάντα, φάναι, όσα τὸ χρατοῦν τῆς πόλεως γράψη αν. βουλευσάμενον & χρη ποιείν, καλεῖται νόμος. Καὶ αν οὖν τύραννος χρατών τῆς πόλεως γράψη τοῖς πολίταις ά γρη ποιείν, καὶ ταῦτά ἐστι νόμος; Καὶ ὅσα γράφει τύραννος ἄρχων, φάναι, καὶ ταῦτα καλεῖται νόμος. Βία δέ, φάναι, καὶ ἀνομία τί ἐστιν, ὧ Περίκλεις: Άρα ούχ όταν ό χρείττων μή πείσας τὸν ήττω, άλλα βιασάμενος άναγκάση ποιείν. ο τι αν δοχή αὐτῷ; Δοχεῖ ἔμοι γε, φάναι τὸν Περικλέα. Καὶ ἄρα ὅσα τύραννος μή πείσας τούς πολίτας άναγκάζει ποιείν γράφων, ἔστιν ἀνομία; Δοχεῖ μοι, φάναι τὸν Περικλέα. ἀνατίθεμαι γὰρ τὸ ὅσα τύραννος γράφει

mais les mauvaises non. Mais si non pas la multitude, mais, comme là où une oligarchie est, de peu nombreux s'étant réunis ont écrit (décrété) ce qu'il faut faire. que sont ces choses? Toutes celles, avoir dit Périclès, que ce qui commande à la ville aura écrites (décrétées). ayant délibéré ce qu'il faut faire, sont appelées loi. Et si donc un tyran qui commande à la ville a décrété pour les citoyens les choses qu'il faut faire, aussi ces choses sont une loi? Oui, aussi toutes celles que décrète un tyran qui commande. avoir dit Périclès, aussi celles-là sont appelées loi. Mais la violence, avoir dit Alcibiade et l'illégalité qu'est-ce, ô Périclès? Est-ce que ce n'est pas quand le plus fort n'ayant pas persuadé le moins fort, mais lui ayant fait-violence l'a forcé de faire ce qui paraît bon à lui? Il paraît ainsi à moi du moins, avoir dit Périclès. Et ainsi tout ce qu'un tyran n'ayant pas persuadé les citoyens les force de faire en décrétant, est illégalité? Il paraît ainsi à moi, avoir dit Périclès; car je rétracte le tout ce qu'un tyran décrète

μὴ πείσας γράφει νόμον εἶναι. Θοα δὲ οἱ δλίγοι τοῖς πολλοῖς μὴ πείσαντες, ἀλλὰ χρατοῦντες γράφουσι, πότερον βίαν φῶμεν, ἢ μὴ φῶμεν εἶναι; Πάντα μοι δοχεῖ, φάναι τὸν Περικλέα, ὅσα τις μὴ πείσας ἀναγχάζει τινὰ ποιεῖν, εἴτε γράφων, εἴτε μή, βία μᾶλλον ἢ νόμος εἶναι. Καὶ ὅσα ἄρα τὸ πᾶν πλῆθος χρατοῦν τῶν τὰ χρήματα ἐχόντων γράφει μὴ πεῖσαν, βία μᾶλλον ἢ νόμος ἀν εἴη; Μάλα τοι, φάναι τὸν Περιχλέα, ὧ λλχιδιάδη· χαὶ ἡμεῖς, τηλιχοῦτοι ὄντες Ι, δεινοὶ τὰ τοιαῦτα ἡμεν· τοιαῦτα γὰρ χαὶ ἐμελετῶμεν χαὶ ἐσοφιζόμεθα, οἶά περ χαὶ σὸ νῦν ἐμοὶ δοχεῖς μελετᾶν. Τὸν δὲ ᾿Αλχιδιάδην φάναι· Εἴθε σοι, ὧ Περίχλεις, τότε συνεγενόμην, ὅτε δεινότατος σαυτοῦ ² ταῦτα ἦσθα! Ἦπεὶ τοίνυν τάχιστα τῶν πολιτευομένων ὑπέ-

glige la persuasion sont aussi des lois. — Et quand le petit nombre use de la force seule pour imposer ses volontés à la multitude, dironsnous que ce soit de la violence ou non? — Toutes les fois que par un décret ou autrement, et sans avoir persuadé, on force quelqu'un à faire quoi que ce soit, c'est, à mon avis, un acte de violence plutôt qu'une loi. — Ainsi, lorsque la multitude abuse de sa supériorité sur les riches pour faire passer un décret sans les persuader, c'est encore un acte de violence plutôt qu'une loi? — A merveille, Alcibiade; et nous aussi, à ton âge, nous étions habiles sur de pareilles matières; nous les prenions pour sujets de nos exercices et de nos argumentations, comme tu fais à présent. — Que n'ai-je pu m'entretenir avec toi, Périclès, à cette époque où tu te surpassais toi-même! » Dès que Critias et Alcibiade se crurent plus habiles que les politiques d'A-

μή πείσας είναι νόμον. "Οσα δὲ οί όλίγοι γράφουσι τοῖς πολλοῖς μή πείσαντες, άλλά χρατοῦντες, πότερον φώμεν ν μη σώμεν είναι βίαν; Πάντα, φάναι τὸν Ηερικλέα, όσα τις μή πείσας αναγκάζει τινά ποιείν, είτε γράφων, είτε μή. δοχεί μοι είναι βία μαλλον ή νόμος. Καὶ ἄρα ὄσα παν τὸ πληθος κρατοῦν τῶν ἐγόντων τὰ γρήματα γράφει μή πείσαν. είη αν βία μαλλον η νόμος; Μάλα τοι, φάναι τὸν Περικλέα, ω Άλκιδιάδη. χαὶ ήμεῖς, ὄντες τηλιχοῦτοι, ήμεν δεινοί τὰ τοιαῦτα. χαὶ ἐμελετῶμεν γὰρ καὶ ἐσοφιζόμεθα τοιαῦτα, οξά περ χαὶ σὺ νῦν δοχεῖς έμοὶ μελετᾶν. Τὸν δὲ Άλχιδιάδην φάναι\* Είθε, ὼ Περίκλεις, συνεγενόμην σοι τότε. ότε ήσθα δεινότατος σαυτοῦ ταῦτα! Έπεὶ τάγιστα τοίνυν ὑπέλαβον είναι χρείττονες

τῶν πολιτευομένων,

n'ayant pas persuadé être une loi. Mais toutes les choses que les peu-nombreux décrètent pour la multitude n'avant pas persuadé. mais ayant-la-force, est-ce-que nous dirons ou ne dirons-nous pas ces choses être une violence? Toutes les choses, avoir dit Périclès, que quelqu'un qui-n'a-pas-persuadé force quelqu'un à faire, soit en décrétant, soit non, paraissent à moi être une violence plutôt qu'une loi. Et ainsi tout-ce-que toute la multitude qui-est-plus-forte que ceux qui-possèdent les biens décrète n'ayant pas persuadé, serait violence plutôt que loi? Fort bien, avoir dit Périclès, ô Alcibiade: nous aussi, étant de-cet-âge, étions habiles dans les choses telles; car et nous méditions et nous argumentions des sujets tels, que ceux que aussi toi maintenant tu parais à moi méditer. Et Alcibiade avoir dit: Plût-au-ciel, ô Périclès, que j'eusse été-avec toi alors, quand tu étais le plus habile de toi-même en ces choses! Donc aussitôt qu'ils présumèrent être supérieurs à ceux qui-faisaient-de-la-politique,

3.

ENTRETIENS MÉMORABLES. LÍVRE I.

59

λαδον κρείττονες εἶναι, Σωκράτει μὲν οὐκέτι προςήεσαν (οὐτε γὰρ αὐτοῖς ἄλλως ἤρεσκεν, εἴ τε προςέλθοιεν, ὑπὲρ ὧν ἡμάρτανον ἔλεγχόμενοι ἤχθοντο), τὰ δὲ τῆς πόλεως ἔπραττον, ὧνπερ ἔνεκεν καὶ Σωκράτει προςῆλθον. ᾿Αλλὰ Κρίτων Ι τε Σωκράτους ἦν ὁμιλητής, καὶ Χαιρεφῶν, καὶ Χαιρεκράτης, καὶ Ἑρμοκράτης, καὶ Σιμμίας, καὶ Κέδης, καὶ Φαιδώνδης ², καὶ ἄλλοι, οἱ ἐκείνω συνῆσαν, οὐχ ἵνα δημηγορικοὶ ἢ δικανικοὶ γένοιντο, ἀλλὶ ἵνα, καλοί τε κἀγαθοὶ γενόμενοι, καὶ οἴκω καὶ οἰκέταις καὶ οἰκείοις ³ καὶ φίλοις καὶ πόλει καὶ πολίταις δύναιντο καλῶς χρῆσθαι καὶ τούτων οὐδείς, οὕτε νεώτερος οὔτε πρεσδύτερος ὧν, οὕτ' ἐποίησε κακὸν οὐδέν, οὕτ' αἰτίαν ἔσχεν.

Αλλά Σωχράτης γ', έφη ὁ κατήγορος, τοὺς πατέρας προπηλακίζειν εδίδασκε 4, πείθων μὲν τοὺς συνόντας αὐτῷ σο-

thènes, ils cessèrent de voir Socrate, qui leur avait toujours déplu, et qui les blessait en leur faisant sentir leurs fautes; ils se livrèrent aux affaires publiques: c'était dans ce but seul qu'ils s'étaient liés avec Socrate. Mais Criton, mais Chéréphon, Chérécrate, Hermocrate, Simmias, Cébès et tant d'autres, se sont attachés à lui, non pour se former à l'éloquence de la place ou du barreau, mais pour se former à la vertu, pour apprendre à s'acquitter honorablement de tout ce qu'exigent une maison, des parents, des serviteurs, des amis, une patrie, des concitoyens; et jamais aucun d'eux, ni dans sa jeunesse ni plus tard, ne fit le mal ni ne fut accusé de le faire.

Mais, dit l'accusateur, Socrate apprenait à ses disciples à outrager leurs pères; car il leur persuadait qu'il les rendait plus habiles qu'eux,

οὐκέτι προςήεσαν μὲν Σωχράτει (ούτε γάρ ἤρεσκεν αὐτοῖς άλλως, εἴ τε προςέλθοιεν, ήγθοντο έλεγχόμενοι ύπὲρ ὧν ἡμάρτανον), ἔπραττον δὲ τὰ τῆς πόλεως, ένεχεν ὧνπερ καὶ προςηλθον Σωχράτει. Άλλὰ Κρίτων τε ην διείνητης Σωκράτους, καὶ Χαιρεφῶν, καὶ Χαιρεκράτης καὶ Έρμοκράτης, καὶ Σιμμίας, καὶ Κέβης, καὶ Φαιδώνδης, καὶ ἄλλοι, οι συνησαν ἐκείνω, ούχ ΐνα γένοιντο δημηγορικοί η δικανικοί, άλλὰ ἵνα. γενόμενοι χαλοί τε χαὶ ἀγαθοί, δύναιντο γρησθαι καλώς καὶ οἴκω καὶ οἰκέταις καὶ οἰκείοις καὶ φίλοις καὶ πόλει καὶ πολίταις. καὶ οὐδεὶς τούτων. ούτε ὢν νεώτερος, ούτε πρεσδύτερος, ούτε έποίησεν οὐδὲν κακόν, ούτε ἔσχεν αἰτίαν. Άλλά γε Σωχράτης, ἔφη ὁ κατήγορος, έδίδασκε προπηλακίζειν τούς πατέρας,

πείθων μέν

τούς συνόντας αὐτῶ

ποιείν σοφωτέρους

ils ne s'approchèrent plus de Socrate (car et il ne plaisait pas à eux d'ailleurs, et s'ils venaient-auprès de lui. ils étaient irrités étant confondus sur les choses au sujet desquelles ils erraient), et ils firent les affaires de la ville, à cause desquelles aussi ils étaient venus-auprès de Socrate. Mais et Criton fut disciple de Socate. et Chéréphon, et Chérécrate, et Hermocrate, et Simmias, et Cébès, et Phédondès, et d'autres, qui furent-avec lui. non pas afin qu'ils devinssent habiles-à-haranguer-le-peuple ou habiles-dans-l'éloquence-judiciaimais afin que, étant devenus et beaux et bons. ils pussent user honorablement et de leur maison et de leurs domestiques et de leurs parents et de leurs amis et de leur ville et de leurs conciet aucun de ceux-ci, [toyens, ni étant plus jeune, ni étant plus âgé, ni ne fit rien de mal, ni n'en eut accusation. Mais du moins Socrate, disait l'accusateur, enseignait à outrager les pères, persuadant d'un côté à ceux qui étaient-avec lui lui les rendre plus habiles

φωτέρους ποιείν τῶν πατέρων, φάσκων δὲ κατὰ νόμον ἐξείναι παρανοίας έλόντι Ι καὶ τὸν πατέρα δῆσαι, τεκμηρίω τούτω γρώμενος, ώς τὸν ἀμαθέστερον ὑπὸ τοῦ σοφωτέρου νόμιμον εἴη δεδέσθαι. Σωχράτης δέ τὸν μέν ἀμαθίας ένεχα δεσμεύοντα δικαίως αν καὶ αὐτὸν ὤετο δεδέσθαι ὑπὸ τῶν ἐπισταμένων, α μή αὐτὸς ἐπίσταται · καὶ τῶν τοιούτων ἕνεκα πολλάκις ἐσκόπει, τί διαφέρει μανίας αμαθία 2. καὶ τοὺς μὲν μαινομένους ῷετο συμφερόντως αν δεδέσθαι και αὐτοῖς και τοῖς φίλοις, τοὺς δὲ μή ἐπισταμένους τὰ δέοντα διχαίως ἄν μανθάνειν παρὰ τῶν ἐπισταμένων. Άλλὰ Σωχράτης γε, έφη δ κατήγορος, οὐ μόνον τους πατέρας, άλλά και τους άλλους συγγενεῖς ἐποίει ἐν ἀτιμία είναι παρά τοῖς αὐτῷ συνοῦσι, λέγων, ὡς οὐτε τοὺς κάμνοντας ούτε τους διχαζομένους οί συγγενεῖς ώφελοῦσιν, άλλά τους μέν οί ιατροί, τους δέ οι συνδικείν επιστάμενοι. "Εφη δέ και περί

et il leur répétait que la loi permet de lier son père quand on l'a convaincu de folie, donnant pour preuve que l'homme instruit a le droit d'enchaîner l'ignorant. Socrate pensait, au contraire, que si un homme en mettait un autre à la chaîne pour cause d'ignorance, il mériterait d'être enchaîné à son tour par quiconque aurait des connaissances qui lui sont étrangères. Aussi examinait-il fréquemment en quoi l'ignorance diffère de la folie. Selon lui, l'on a raison de lier un fou, pour son propre intérêtéet pour celui de ses amis; mais l'ignorant n'a rien de mieux à faire que de demander à ceux qui les possèdent les connaissances indispensables. Mais, poursuit l'accusateur, Socrate inspirait du mépris à ses disciples, non-seulement pour leurs pères, mais encore pour tous leurs parents; il leur disait, en effet, que, dans une maladie ou un procès, ce n'est pas de ses parents, mais des médecins et des avocats, que l'on peut recevoir du secours. L'accusateur lui reproche encore d'avoir dit, en parlant des

ιῶν πατέρων. σάσχων δὲ έξεῖναι κατά νόμον έλόντι παρανοίας δήσαι καὶ τὸν πατέρα. χρώμενος τούτω τεχμηρίω, ώς είη νόμιμον τὸν ἀμαθέστερον δεδέσθαι ὖπὸ τοῦ σοφωτέρου. Σωχράτης δε ώετο δεδέσθαι αν δικαίως καὶ αὐτὸν ύπὸ τῶν ἐπισταμένων α αὐτὸς μὴ ἐπίσταται: καὶ ἕνεκα τῶν τοιούτων έσχόπει πολλάχις, τί άμαθία διαφέρει μανίας. χαὶ ὅετο τοὺς μὲν μαινομένους αν δεδέσθαι συμφερόντως καὶ αὐτοῖς καὶ τοῖς φίλοις, τούς δὲ μὴ ἐπισταμένους τὰ δέοντα μανθάνειν ἂν δικαίως παρὰ τῶν ἐπισταμένων. Άλλά γε Σωχράτης, ἔφη ὁ κατήγορος, έποίει οὐ μόνον τοὺς πατέρας, άλλά καὶ τοὺς ἄλλους συγγενεῖς, είναι έν ατιμία παρά τοῖς συνούσιν αὐτῷ, λέγων ως οί συγγενεῖς ἀφελοῦσιν disant que les parents n'aident ούτε τούς χάμνοντας, ούτε τούς δικαζομένους, άλλα όἱ ἰατροὶ τοὺς μέν, τούς δέ οί ἐπιστάμενοι συνδιχεῖν. "Εφη δὲ καὶ

αὐτὸν λέγειν περὶ τῶν φίλων,

que leurs pères, et répétant d'autre côté être permis selon la loi à celui qui l'a convaincu de démence de lier même son père. se servant de ceci comme de preuve, qu'il était légal le plus ignorant être lié par le plus habile. Au contraire Socrate pensait τὸν μὲν δεσμεύοντα ἕνεκα ἀμαθίας celui qui enchaîne pour ignorance pouvoir être lié justement aussi lui-même par ceux qui savent des choses que lui-même ne sait pas ; et pour de telles raisons il examinait fréquemment, en quoi l'ignorance diffère de la folie; et il pensait ceux qui sont-fous pouvoir être liés avantageusement et pour eux-mêmes et pour leurs amis, mais ceux qui ne savent pas les choses nécessaires devoir les apprendre justement de ceux qui les savent. Mais du moins Socrate, disait l'accusateur, faisait non-seulement les pères, mais encore les autres parents, être en mésestime près de ceux qui étaient-avec lui, ni ceux qui sont-malades, ni ceux qui sont-en-procès, mais que lès médecins aident les uns, et les autres ceux qui savent plaider. Et il disait aussi lui (Socrate) dire au sujet des amis,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

63

τῶν φίλων αὐτὸν λέγειν, ὡς οὐοἐν ὄφελος εὔνους εἶναι, εἰ μὴ καὶ ἀφελεῖν δυνήσονται · μόνους δὲ φάσκειν αὐτὸν ἀξίους εἶναι τιμῆς τοὺς εἰδότας τὰ δέοντα καὶ ἑρμηνεῦσαι δυναμένους ¹. ἀναπείθοντα οὖν τοὺς νέους αὐτόν, ὡς αὐτὸς εἴη σοφώτατός τε καὶ ἄλλους ἱκανώτατος ποιῆσαι σοφούς, οὕτω διατιθέναι τοὺς ἑαυτῷ συνόντας, ὥςτε μηδαμοῦ παρ' αὐτοῖς τοὺς ἄλλους εἶναι ² πρὸς ἑαυτόν. Ἐγὼ δ' αὐτὸν οἶοα μὲν καὶ περὶ πατέρων τε καὶ τῶν ἄλλων συγγενῶν καὶ περὶ φίλων ταῦτα λέγοντα · καὶ πρὸς τούτοις γε δή, ὅτι τῆς ψυχῆς ἐξελθούσης, ἐν ἢ μόνη γίγνεται φρόνησις, τὸ σῶμα τοῦ οἰκειοτάτου ἀνθρώπου τὴν ταχίστην ἐζενέγκαντες ³ ἀφανίζουσιν. Ἐλεγε δέ, ὅτι καὶ ζῶν ἔκαστος ἑαυτοῦ, ὅ πάντων μάλιστα φιλεῖ, τοῦ σώματος ὅ τι ἄν ἀχρεῖον ἢ καὶ ἀνωφελές, αὐτός τε ἀφαιρεῖ καὶ ἄλλῳ παρέχει ⁴· αὐτοί τέ γε αῦτῶν ὄνυχάς τε καὶ τρίχας καὶ τύλους ἀφαιροῦσι, καὶ τοῖς

amis, que nous n'avons que faire de leur bienveillance, si elle ne peut nous servir; que ceux-là seuls méritent notre estime, qui savent ce qu'il faut savoir et sont capables de l'enseigner. Et comme il persuadait à ses disciples qu'il était lui-même très-instruit et très-capable d'instruire les autres, ces esprits ainsi prévenus comptaient pour rien tous les hommes au prix de Socrate. Je sais, pour ma part, que Socrate parlait ainsi des pères, des parents, des amis; il ajoutait qu'après le départ de l'âme, en qui seule réside l'intelligence, on emporte, on fait disparaître au plus vite le corps même de son plus proche parent. Il disait aussi que l'homme, de son vivant, retranche de sa propre main ou fait retrancher par d'autres les parties inutiles de ce corps, le plus cher objet de son affection; il coupe lui-même ses ongles, ses cheveux, ses cors; il consent, tandis que les médecins

ώς οὐδὲν ὄφελος qu'il n'y avait aucune utilité είναι eux être (à ce qu'ils fussent) εύνους, bienveillants, εί μή δυνήσονται καὶ ώφελεῖν. s'ils ne peuvent aussi être-utiles; αὐτὸν δὲ φάσκειν mais lui répéter τούς εἰδότας τὰ δέοντα ceux qui savent les choses nécessaires καὶ δυναμένους έρμηνεῦσαι et qui sont-capables-de les expliquer είναι μόνους άξίους τιμής. être seuls dignes d'estime. Αὐτὸν οὖν Il disait donc lui (Socrate) άναπείθοντα τοὺς νέους persuadant aux jeunes gens ώς αὐτὸς εἴη σοφώτατός τε que lui-même était et très-habile èt très-capable καὶ ἱκανώτατος ποιήσαι άλλους σοφούς, de faire les autres habiles, διατιθέναι ούτω disposer tellement τούς συνόντας έαυτῶ, ceux qui étaient-avec lui-même, ωςτε τους άλλους είναι παρά αὐτοῖς que les autres n'être près d'eux μηδαμού πρός ξαυτόν. d'aucune-valeur au prix de lui-même Έγω δε οξδα μεν αὐτὸν Or moi je sais lui (Socrate) καὶ λέγοντα ταῦτα et disant ces choses περὶ πατέρων τε et sur les pères καὶ τῶν ἄλλων συγγενῶν et sur les autres parents καὶ περὶ φίλων. et sur les amis: καὶ πρὸς τούτοις γε δή, et outre ces choses certes aussi, ότι της ψυχης έξελθούσης, que l'âme étant sortie du corps, έν ή μόνη γίγνεται φρόνησις, dans laquelle seule est l'intelligence, έξενέγκαντες τὴν ταχίστην ayant emporté au plus vite τὸ σῶμα le corps τοῦ ἀνθρώπου οἰκειοτάτου de l'homme le plus proche-parent ἀσανίζουσιν. ils le font-disparaître. \*Ελεγε δέ, ὅτι ἔκαστος Et il disait, que chacun καὶ ζῶν même vivant άφαιρεῖ τε αὐτὸς et enlève lui-même καὶ παρέγει ἄλλω et présente à un autre pour l'enlever ο τι αν ή άγρεῖον ce qui peut être sans-usage καὶ ἀνωφελές et sans-utilité τοῦ σώματος έαυτοῦ, du corps de lui-même, ο φιλεῖ μάλιστα πάντων. qu'il aime le plus de toutes choses : αὐτοί τέ γε ἀφαιροῦσιν et certes eux-mêmes ils enlèvent αύτῶν à eux-memes

όνυχάς τε καὶ τρίχας καὶ τύλους, et ongles et cheveux et cors,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE 1.

ἐατροῖς παρέγουσι μετὰ πόνων τε καὶ ἀλγηδόνων καὶ ἀποτέμνειν καὶ ἀποχάειν, καὶ τούτων γάριν οἴονται δεῖν αὐτοῖς καὶ μισθὸν τίνειν · καὶ τὸ σίαλον ἐκ τοῦ στόματος ἀποπτύουσιν ὡς δύνανται πορρωτάτω, διότι ώφελεῖ μέν οὐδέν αὐτούς ένόν, βλάπτει δέ πολύ μᾶλλον. Ταῦτ' οὖν ἔλεγεν, οὐ τὸν μέν πατέρα ζῶντα καττορύττειν διδάσχων, ξαυτόν δέ χατατέμνειν, άλλ' επιδειχνύων, ότι τὸ ἄφρον ἄτιμόν ἐστι, παρεχάλει ἐπιμελεῖσθαι τοῦ ὡς φρονιμώτατον είναι καὶ ώφελιμώτατον, ὅπως, ἐάν τε ὑπὸ πατρός, έαν τε ύπὸ ἀδελφοῦ, ἐαν τε ύπὸ ἄλλου τινὸς βούληται τιμᾶσθαι, μή, τῷ οἰχεῖος εἶναι πιστεύων, ἀμελῆ, ἀλλὰ πειρᾶται, ὑφ' ὧν αν βούληται τιμασθαι, τούτοις ωφέλιμος είναι.

Έφη δ' αὐτὸν ὁ κατήγορος καὶ τῶν ἐνδοζοτάτων ποιητῶν έκλεγόμενον τὰ πονηρότατα, καὶ τούτοις μαρτυρίοις 1 γρώμενον, διδάσκειν τοὺς συνόντας κακούργους εἶναι καὶ τυραννικούς, Ήσιόδου μέν τὸ

emploient le fer et le feu, à supporter les plus vives souffrances, et il croit encore leur devoir un salaire pour les maux qu'il a endurés; enfin il rejette la salive le plus loin qu'il peut de sa bouche, parce que, s'il la conserve, loin de lui être utile en rien, elle lui devient nuisible. Voilà ce qu'il disait : il ne commandait pas d'enterrer son père tout vivant, ni de se couper soi-même en morceaux; mais en montrant que ce qui est sans utilité reste sans estime, il exhortait ses disciples à se rendre habiles et utiles, afin que, s'ils voulaient se faire estimer d'un père ou d'un frère, ou de quelque autre parent, au lieu de se reposer sur les droits de la parenté et de s'endormir dans l'insouciance, ils s'efforçassent de rendre service à ceux dont ils voudraient gagner l'estime.

L'accusateur reproche encore à Socrate d'avoir extrait des poëtes renommés les passages les plus pervers, et de s'appuyer de ces antorités pour enseigner à ses disciples le crime et la violence. Ainsi, selon lui, Socrate citait ce vers d'Hésiode: L'action n'est pas une

καὶ παρέχουσι τοῖς ἰατροῖς καὶ ἀποτέμνειν καὶ ἀποκάειν μετὰ πόνων τε καὶ ἀλγηδόνων, καὶ οἴονται δεῖν καὶ τίνειν μισθόν αὐτοῖς χάριν τούτων. καὶ ἀποπτύουσι τὸ σίαλον πορρωτάτω ώς δύνανται έχ τοῦ στόματος, διότι ένὸν ώφελεῖ μὲν οὐδὲν αὐτούς, βλάπτει δὲ πολύ μᾶλλον. Έλεγεν οὖν ταῦτα, ού διδάσχων κατορύττειν μέν τὸν πατέρα ζῶντα, χατατέμνειν δὲ ἑαυτόν, άλλὰ ἐπιδειχνύων ότι τὸ ἄφρον έστιν ἄτιμον. παρεκάλει έπιμελεῖσθαι τοῦ εἶναι ὡς φρονιμώτατον καὶ ώφελιμώτατον, ὅπως, ἐάν τε βούληται τιμᾶσθαι ύπὸ πατρός. ἐάν τε ὑπὸ ἀδελφοῦ. έάν τε ύπό τινος ἄλλου, μη άμελη, πιστεύων τῷ είναι οίχεῖος, άλλά πειρᾶται είναι ώφέλιμος τούτοις, ὑπὸ ὧν αν βούληται τιμασθαι. 'Ο δε κατήγορος ἔφη αὐτὸν καὶ ἐκλεγόμενον τὰ πονηρότατα

τῶν ποιητῶν ἐνδοξοτάτων, καὶ χρώμενον τούτοις μαρτυρίοις. διδάσχειν τούς συνόντας είναι χαχούργους

καὶ τυραννικούς, τὸ μὲν Ἡσιόδου et tyranniques, le vers d'Hésiode

et présentent aux médecins et à couper et à brûleret avec douleurs et avec souffrances, et ils croient falloir même payer un salaire à eux pour ces choses; et ils crachent la salive le plus loin qu'ils peuvent de la bouche, parce qu'étant-dans la bouche elle n'est utile en rien à eux, mais leur nuit beaucoup plutôt. Il disait donc ces choses, n'enseignant pas à enterrer son père vivant, et à se découper soi-même, mais démontrant que ce qui est sans-sagesse est indigne-d'estime, il exhortait à prendre-soin du être le plus sensé possible et le plus utile, afin que, et si l'on veut être estimé par son père. et si l'on veut l'être par son frère, et si par quelque autre, on ne néglige pas, ayant-confiance dans le être parent, mais qu'on s'efforce d'être utile à ceux-là, par lesquels on veut être estimé.

Mais l'accusateur disait lui (Socrate) aussi recueillant les passages les plus pervers des poëtes les plus illustres, et se servant de ces passages comme de témoignages, enseigner à ceux qui étaient-avec lui à être artisans-de-mal

1.1.

\*Εργον δ' οὐδέν ὄνειδος, ἀεργίη δέ τ' ὄνειδος Ι,

τοῦτο δὴ λέγειν αὐτόν, ὡς ὁ ποιητὴς κελεύοι μηδενὸς ἔργου μήτε ἀδίκου μήτε αἰσχροῦ ἀπέχεσθαι, ἀλλὰ καὶ ταῦτα ποιεῖν ἐπὶ τῷ κέρδει. Σωκράτης δ' ἐπειδὴ ὁμολογήσαιτο, τὸ μὲν ἔργάτην εἶναι, ἀφέλιμον τε ἀνθρώπω καὶ ἀγαθόν εἶναι, τὸ δὲ ἀργόν, βλα- ὅερόν τε καὶ κακόν, καὶ τὸ μὲν ἐργάζεσθαι ἀγαθόν, τὸ δὲ ἀργεῖν κακόν, τοὺς μὲν ἀγαθόν τι ποιοῦντας ἐργάζεσθαί τε ἔφη καὶ ἐργάτας ἀγαθοὺς εἶναι, τοὺς δὲ κυδεύοντας ἤ τι ἄλλο πονηρὸν καὶ ἐπιζήμιον ποιοῦντας ἀργοὺς ἀπεκάλει. Ἐκ δὲ τούτων ὀρθῶς ἀν ἔχοι τὸ

Έργον δ' οὐδὲν ὄνειδος, ἀεργίη δέ τ' ὄνειδος.

Τὸ δὲ Ὁμήρου ἔφη ὁ κατήγορος πολλάκις αὐτὸν λέγειν, ὅτι Ὁοῦσσεὺς

"Οντινα μέν βασιλῆα 2 καὶ ἔξοχον ἄνδρα κιχείη, τὸν δ' ἀγανοῖς ἐπέεσσιν ἐρητύσασκε παραστάς.
Δαιμόνι', οὐ σε ἔοικε κακὸν ὡς δειδίσσεσθαι,

honte, l'inaction est un opprobre, comme si le poëte engageait à ne reculer devant rien d'injuste ou de honteux, à tout faire pour le gain. Mais lorsque Socrate reconnaissait que le travail est utile et honnête pour l'homme, que l'oisiveté, au contraire, est nuisible et honteuse, que celui-là est un bien et celle-ci un mal, il disait que faire le bien c'était travailler et travailler avec honneur, tandis qu'il traitait de gens oisifs ceux qui jouent aux dés et qui s'abandonnent à des occupations aussi vicieuses que funestes. Et à ce point de vue, le vers d'Hésiode est vrai : L'action n'est pas une honte, l'inaction est un opprobre. L'accusateur reprochait encore à Socrate de répéter souvent ces vers d'Homère, où le poëte dit qu'Ulysse, s'il rencontrait un roi ou un guerrier d'élite, l'abordait et l'arrêtait par ces paroles flatteuses : Homme divin, il ne te convient pas

« Έργον δὲ « Or l'activité οὐδὲν ὄνειδος. n'est en rien une honte, ἀεργίη δέ τε ὄνειδος,» mais l'inactivité est une honte. » αὐτὸν δὴ λέγειν τοῦτο, or lui dire ce vers, ώς ὁ ποιητής κελεύοι comme si le poëte ordonnait ἀπέχεσθαι μηδενός ἔργου de ne s'abstenir d'aucune action μήτε αδίχου μήτε αλτγρού, ni injuste'ni honteuse, άλλὰ ποιεῖν καὶ ταῦτα mais de faire même ces actions-là έπὶ τῷ χέρδει. en vue du gain. Σωκράτης δέ, ἐπειδή όμολογήσαιτο Mais Socrate, lorsqu'il convenait τὸ μὲν εἶναι ἐργάτην le être artisan (actif) être et utile à l'homme είναι ώφέλιμόν τε άνθρώπω καὶ ἀγαθόν, et bon, mais le être oisif τὸ δὲ ἀργὸν être et nuisible et mauvais, βλαβερόν τε καὶ κακόν, καὶ τὸ μὲν ἐργάζεσθαι ἀγαθόν, et le travailler être bon, τὸ δὲ ἀργεῖν κακόν, mais le rester-oisif être mauvais, έφη τούς μέν ποιούντας disait ceux qui font τὶ ἀγαθὸν quelque chose de bon ἐργάζεσθαί τε et travailler καὶ εἶναι ἀγαθοὺς ἐργάτας, et être de bons travailleurs, άπεκάλει δὲ ἀργούς mais appelait oisifs τούς χυδεύοντας ceux qui jouent-aux-dés η ποιούντάς τι άλλο ou qui font quelque autre chose πονηρόν καὶ ἐπιζήμιον. mauvaise et funeste. Έχ δὲ τούτων Et d'après ces choses le vers « Εργον δε οὐδεν ὄνειδος, « Or l'activité n'est en rien une honte, ἀεργίη δέ τε ὄνειδος,» mais l'inactivité est une honte. » αν έγοι δρθώς... se trouverait bien. 'Ο δε κατήγορος έφη D'un autre côté l'accusateur disait αὐτὸν λέγειν πολλάκις lui (Socrate) dire souvent τὸ 'Ομήρου, ὅτι 'Οξυσσεύς le passage d'Homère, qu'Ulysse «"Οντινα μέν βασιληα « Ouclque roi καὶ ἄνδρα ἔξογον κιγείη, et homme d'élite qu'il rencontrât, έρητύσασκε τόνδε il arrêtait celui-ci έπέεσσιν άγανοῖς par des paroles agréables se tenant-auprès-de lui: παραστάς. Δαιμόνιε, Homme divin . ούχ ἔοιχέ σε δειδίσσεσθαι il ne convient pas toi craindre

άλλ' αὐτός τε κάθησο, καὶ ἄλλους ἴδρυε λαούς.

"Ον δ' αὖ δήμου τ' ἄνδρα ' ἴδοι, βοόωντά τ' ἐφεύροι, τὸν σκήπτρῳ ἐλάσασκεν, δμοκλήσασκέ τε μύθῳ.

Δαιμόνι', ἀτρέμας ἦσο, καὶ ἄλλων μῦθον ἄκουε, οὖ σέο φέρτεροί εἰσι· σὺ δ' ἀπτόλεμος καὶ ἄγαλκις, οὖτε ποτ' ἐν πολέμῳ ἐναρίθμιος, οὖτ' ἐνὶ βουλῆ.

Ταῦτα δὴ αὐτὸν ἐξηγεῖσθαι, ὡς ὁ ποιητὴς ἐπαινοίη παίεσθαι τοὺς δημότας ² καὶ πένητας. Σωκράτης δ' οὐ ταῦτ' ἔλεγε · καὶ γὰρ ἑαυτὸν οὕτω γ' ἄν ῷετο δεῖν παίεσθαι · ἀλλ' ἔφη δεῖν τοὺς μήτε λόγῳ μήτ' ἔργῳ ὡφελίμους ὄντας, καὶ μήτε στρατεύματι μήτε πόλει μήτε αὐτῷ τῷ δήμῳ, εἴ τι δέοι, βοηθεὶν ἱκανούς, ἄλλως τ' ἐὰν πρὸς τούτῳ καὶ θρασεῖς ὧσι, πάντα τρόπον κωλύεσθαι, κᾶν πάνυ πλούσιοι τυγγάνωσιν ὄντες. ᾿Αλλὰ Σωκράτης γε, τὰναντία τούτων, φανερὸς ἦν καὶ δημοτικὸς καὶ

de trembler comme un láche', assieds-toi, et fais asseoir les autres guerriers. Mais s'il apercevait un soldat vulgaire, et qu'il surprit ses plaintes, il le frappait de son sceptre, et lui adressait ces paroles sévères: Misérable, assieds-toi et demeure tranquille; écoute ceux qui valent mieux que toi; tu n'as ni force ni courage, et tu es toujours aussi nul à la guerre que dans le conseil. Voilà les vers que Socrate expliquait, selon l'accusateur, comme si le poëte approuvait qu'on frappat les pauvres et les plébéiens. Mais Socrate ne parlait pas ainsi, ou bien il aurait cru qu'il fallait le frapper lui-même; il disait que les hommes inutiles pour l'action et pour le conseil, incapables de secourir au besoin l'armée, l'Etat ou le peuple, surtout s'ils joignent l'audace à la nullité, fussent-ils comptés parmi les plus riches, doivent être réprimés par tous les moyens. Loin de leur ressembler, Socrate s'est toujours montré

ώς χαχόν, άλλὰ αὐτός τε κάθησο, χαὶ ίδρυε άλλους λαούς. "Ον δὲ αὖ τδοι τε άνδρα δήμου έφεύροι τε βοόωντα, έλάσασκε τὸν σκήπτρω, δμοχλήσασχέ τε μύθω. Δαιμόνιε, ήσο ἀτρέμας, καὶ ἄκουε μῦθον ἄλλων, οί είσι φέρτεροι σέο. σύ δὲ ἀπτόλεμος καὶ ἄναλκις, ούτε ποτέ έναρίθμιος έν πολέμω, οὔτε ἐνὶ βουλῆ.» Αὐτὸν δὴ ἐξηγεῖσθαι ταῦτα, ώς δ ποιητής ἐπαινοίη τούς δημότας καὶ πένητας παίεσθαι. Σωχράτης δὲ οὐκ ἔλεγε ταῦτα· καὶ γὰρ ἄν ὤετό γε οὕτω δεῖν έαυτὸν παίεσθαι: άλλὰ ἔφη δεῖν τούς όντας ώφελίμους μήτε λόγω μήτε ἔργω, καὶ ἱκανοὺς βοηθεῖν, εὶ δέοι τι, μήτε στρατεύματι μήτε πόλει μήτε τῷ δήμῳ αὐτῷ, ἐάν τε ἄλλως πρὸς τούτω καὶ ὧσι θρασεῖς. κωλύεσθαι πάντα τρόπον, καὶ ἄν τυγχάνωσιν όντες πάνυ πλούσιοι. Άλλὰ Σωκράτης γε ήν φανερός ὢν καί δημοτικός καὶ φιλάνθρωπος. τὰ ἐναντία τούτων.

comme un lâche, mais et toi-même assieds-toi, et fais-asseoir les autres guerriers. Mais celui que d'un autre côté et il voyait homme du peuple et il trouvait criant, il frappait lui du sceptre, et le gourmandait de la parole : Misérable, assieds-toi sans-bruit, et écoute la parole d'autres, qui sont meilleurs que toi; mais toi tu es non-belliqueux et sans-force. ni jamais digne-d'être-compté à la guerre, ni au conseil. » Or il disait lui expliquer ces vers, comme si le poëte approuvait les hommes-du-peuple et les pauvres être frappés. Mais Socrate ne disait pas ces choses: et en effet il aurait pensé certes ainsi falloir lui-même être frappé; mais il disait falloir ceux qui ne sont utiles ni par parole ni par action. • et qui ne sont capables de secourir, s'il le fallait en quelque chose, ni une armée ni une ville ni le peuple lui-même, et si du reste outre cela ils sont encore audacieux, être réprimés de toute façon, même s'ils se trouvent étant tout à fait riches. Mais Socrate certes était évident étant et ami-du-peuple et humain. les choses contraires à celles-là.

φιλάνθρωπος ών. Ἐκεῖνος γάρ, πολλοὺς καὶ ἐπιθυμητὰς ἀστοὺς καὶ ξένους λαδών, οὐδένα πώποτε μισθὸν τῆς συνουσίας ἐπράξατο, ἀλλὰ πᾶσιν ἀφθόνως ἐπήρκει τῶν ἑαυτοῦ · ὧν τινες μικρὰ μέρη, παρ' ἐκείνου προῖκα λαδόντες, πολλοῦ τοῖς ἄλλοις ἐπώλουν ¹, καὶ οὐκ ἤσαν, ὥςπερ ἐκεῖνος , δημοτικοί · τοῖς γὰρ μὴ ἔχουσι χρήματα διδόναι οὐκ ἤθελον διαλέγεσθαι. ᾿Αλλὰ Σωκράτης γε καὶ πρὸς τοὺς ἄλλους ἀνθρώπους κόσμον τῆ πόλει παρεῖχε, πολλῷ μᾶλλον ἢ Λίχας ² τῆ Λακεδαιμονίων, δς ὀνομαστὸς ἐπὶ τούτω γέγονε. Λίχας μὲν γὰρ ταῖς γυμνοπαιδίαις ³ τοὺς ἐπιδημοῦντας ἐν Λακεδαίμονι ξένους ἐδείπνιζε · Σωκράτης δέ, διὰ παγτὸς τοῦ βίου τὰ ἑαυτοῦ δαπανῶν, τὰ μέγιστα πάντας τοὺς βουλοιμένους ἀφέλει · βελτίους γὰρ ποιῶν τοὺς συγγιγνομένους ἀπέπεμπεν.

Έμοι μέν δή Σωχράτης, τοιούτος ών, εδόχει τιμής άξιος

humain et ami du peuple. Il eut de nombreux disciples, Athéniens et étrangers, et jamais il ne reçut d'eux aucun salaire; il leur communiquait sans réserve tous ses trésors, et plusieurs d'entre eux vendirent fort cher aux autres hommes le peu qu'ils avaient reçu gratuitement du maître; ils n'étaient pas, comme lui, amis du peuple, puisqu'ils refusaient de s'entretenir avec ceux qui ne pouvaient les payer. Certes, Socrate a donné plus d'éclat à notre république que Lacédémone n'en a reçu de ce Lichas, fameux par son hospitalité. Lichas, pendant les gymnopédies, recevait à sa table les étrangers qui se trouvaient à Lacédémone; mais Socrate, répandant ses richesses durant tout le cours de sa vie, faisait partager à tous ceux qui le voulaient le plus grand des bienfaits : il renvoyait meilleurs ceux qui avaient véçu avec lui.

Avec un tel caractère, il me semblait que Socrate devait attendre

Έχεῖνος γάρ, λαδών πολλούς ἐπιθυμητές καὶ ἀστούς καὶ ξένους. έπράξατο πώποτε οὐδένα μισθόν τῆς συνουσίας, άλλὰ ἐπήρχει πᾶσιν ἀφθόνως τῶν ἑαυτοῦ. ών τινες ἐπώλουν πολλοῦ τοῖς ἄλλοις μιχρά μέρη, λαβόντες προίκα παρά έκείνου, και ούκ ήσαν, ώς περ έκεῖνος, δημοτιχοί. ούκ ήθελον γαρ διαλέγεσθαι τοίς μή ἔχουσι διδόναι χρήματα. Άλλὰ Σωχράτης γε καὶ παρείχε κόσμον τη πόλει πρός τούς άλλους άνθρώπους. πολλῷ μᾶλλον ἢ Λίχας τη Λακεδαιμονίων, δς γέγονεν όνομαστός έπὶ τούτω. Λίγας μὲν γὰρ ταῖς γυμνοπαιδίαις έδείπνιζε τούς ξένους ἐπιδημοῦντας ἐν Λαχεδαίμονι: Σωχράτης δέ, δαπανών τὰ έαυτοῦ διὰ παντὸς τοῦ βίου, ώφέλει τὰ μέγιστα πάντας τοὺς βουλομένους. απέπεμπε γάρ τούς συγγιγνομένους ποιών βελτίους. Σωκράτης μεν δή, ών τοιούτος, έδόχει έμοι είναι ἄξιος τη πόλει

Car lui, ayant reçu de nombreux amateurs de ses leçons et habitants-de-la-ville et étrangers, ne retira jamais aucun salaire de sa société, mais il fournissait à tous sans envie (abondamment) les choses de lui-même; desquelles quelques-uns vendaient pour un grand prix aux autres de petites parties, les avant reçues gratuitement de lui, et il n'étaient pas, comme lui, amis-du-peuple; car ils ne voulaient pas s'entretenir avec ceux qui n'avaient pas à leur donner de l'argent. Mais Socrate du moins procurait aussi de l'honneur à la ville auprès des autres hommes, beaucoup plutôt que Lichas à la ville des Lacédémoniens, ce Lichas qui devint renommé pour ceci. En effet Lichas aux gymnopédies faisait-souper les étrangers qui séjournaient à Lacédémone : mais Socrate. dépensant les richesses de lui-même pendant toute sa vie. était-utile le plus grandement à tous ceux qui voulaient; car il renvovait ceux qui se trouvaient-avec lui les faisant meilleurs. Ainsi donc Socrate. étant tel, paraissait à moi

être digne pour la ville

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

73

εἶναι τἢ πόλει μᾶλλον ἢ θανάτου. Καὶ κατὰ τοὺς νόμους δὲ σκοπῶν ἄν τις τοῦθ' εὕροι. Κατὰ γὰρ τοὺς νόμους, ἐάν τις φανερὸς γένηται κλέπτων ἢ λωποδυτῶν ¹ ἢ βαλαντιοτομῶν ἢ τοιχωρυχῶν ἢ ἀνδραποδιζόμενος ἢ ἱεροσυλῶν, τούτοις θάνατός ἐστιν ἡ ζημία · ὧν ἐκεῖνος πάντων ἀνθρώπων πλεῖστον ἀπεῖχεν. ᾿Αλλὰ μὴν τἢ πόλει γε οὖτε πολέμου κακῶς συμβάντος, οὐτε στάσεως, οὖτε προδοσίας, οὖτε ἄλλου κακοῦ οὐδενὸς πώποτε αἰτιος ἐγένετο. Οὐδὲ μὴν ἰδία γε οὐδένα πώποτε ἀνθρώπων οὐτε ἀγαθῶν ἀπεστέρησεν, οὖτε κακοῖς περιέβαλεν · ἀλλ' οὐδ' αἰτίαν τῶν εἰρημένων οὐδενὸς πώποτ' ἔσχε. Πῶς οὖν ἔγοχος τἢ γραφἢ γέγραπτο 2, φανερὸς ἢν θεραπεύων τοὺς θεοὺς μάλιστα τῶν ἄλλων ἀνθρώπων · ἀντὶ δὲ τοῦ διαφθείρειν τοὺς νέους, δ δὴ δ γραψάμενος αὐτὸν ἢτιᾶτο, φανερὸς ἦν τῶν συνόντων τοὺς πο-

d'Athènes des honneurs plutôt que la mort. On le reconnaîtra bien, si l'on examine sa vie selon les lois. Les lois punissent de mort quiconque est surpris à voler, à dérober des habits, à couper des bourses, à percer des murs, à asservir des hommes, à piller des temples; Socrate, plus que personne, s'est abstenu de tous ces crimes. Jamais la république n'eut à se plaindre d'un échec à la guerre, d'une sédition, d'une trahison, d'un mal quelconque dont il fût l'auteur. Jamais particulier ne fut dépouillé par lui de ses biens ou jeté dans des circonstances dangereuses; jamais il ne fut soupçonné de rien de tel. Comment donc l'accusation pourrait-elle l'atteindre? Loin de refuser, comme elle le prétend, ses hommages aux dieux, il s'est montré le plus religieux des hommes; loin de corrompre la jeunesse, comme l'accusateur le lui reproche, on l'a vu détruire chez ses

τιμής μαλλον ή θανάτου. d'honneur plutôt que de mort. Καί τις σχοπών δέ Et quelqu'un examinant d'autre part selon les lois κατά τούς νόμους αν εύροι τοῦτο. trouverait cela. Κατά γάρ τούς νόμους. Car selon les lois, si quelqu'un est devenu évident. ἐάν τις γένηται φανερὸς κλέπτων η λωποδυτών volant ou prenant-les-habits η βαλαντιοτομών ou coupant-les-bourses η τοιχωρυχών ou percant-les-murs η ἀνδραποδιζόμενος ou asservissant-des-hommes η ξεροσυλών. ou pillant-les-temples, θάνατός ἐστιν ἡ ζημία τούτοις. la mort est la peine pour ceux-là; พ้ง ธ่นธุ์งงร desquels crimes celui-là απείχε πλείστον πάντων άνθρώ- s'abstenait le plus de tous les hommes. 'Αλλά μήν γε 'πων. Mais certes aussi έγένετο πώποτε αίτιος il ne fut jamais cause τη πόλει ούτε πολέμου pour la ville ni d'une guerre arrivée malheureusement, συμβάγτος κακῶς, ούτε στάσεως, ούτε προδοσίας, ni d'une sédition, ni d'une trahison. ούτε οὐδενὸς ἄλλου κακοῦ. ni d'aucun autre mal. Ούδὲ μὴν ἰδία γε Ni non plus en particulier ούτε ἀπεστέρησε πώποτε ἀγαθῶν il ne frustra jamais de ses biens οὐδένα ἀνθρώπων. aucun des hommes, ούτε περιέβαλε κακοίς. ni ne l'enveloppa de maux; άλλὰ οὐδὲ πώποτε mais pas même jamais έσγεν αἰτίαν il n'eut accusation (ne fut accusé) ούδενὸς τῶν εἰρημένων d'aucune des choses dites. Πῶς οὖν Comment donc αν είη ένοχος τη γραφή; serait-il sujet à l'accusation? lui qui, άντὶ μὲν τοῦ μὴ νομίζειν θεούς, au lieu du ne pas honorer les dieux, comme il avait été écrit ώς γέγραπτο έν τη γραφή, dans l'acte-d'accusation, ην φανερός θεραπεύων τους θεους était évident servant les dieux μάλιστα τῶν ἄλλων ἀνθρώπων. le plus des autres hommes; άντὶ δὲ τοῦ διαφθείρειν et au lieu du corrompre \* τούς νέους, les jeunes gens, δ δή δ γραψάμενος ce dont certes celui qui l'accusa ήτιατο αὐτόν, ῆν φανερὸς inculpait lui, était évident παύων μέν τούτων faisant-s'abstenir de ces passion's

νηρας ἐπιθυμίας ἔχοντας τούτων μέν παύων, τῆς δὲ καλλίστης καὶ μεγαλοπρεπεστάτης άρετης, η πόλεις τε καὶ οίκους εὖ οἰχοῦσι , προτρέπων ἐπιθυμεῖν : ταῦτα δὲ πράττων , πῶς οὐ μεγάλης άξιος ην τιμής τη πόλει;

ΙΙΙ. 'Ως δὲ δὰ 1 καὶ ὡφελεῖν ἐδόκει μοι τοὺς ξυνόντας, τὰ μὲν έργω δειχνύων έαυτὸν οδος ην, τὰ δὲ χαὶ διαλεγόμενος, τούτων δή γράψω δπόσα αν διαμνημονεύσω. Τὰ μεν τοίνον πρὸς τοὺς θεούς φανερός ην καὶ ποιῶν καὶ λέγων, ήπερ ή Πυθία ὑποκρίνεται τοῖς ἐρωτῶσι, πῶς δεῖ ποιείν ἢ περὶ θυσίας ἢ περὶ προ-. γόνων θεραπείας ή περὶ άλλου τινὸς τῶν τοιούτων : ή τε γὰρ Πυθία νόμω πόλεως αναιρεί ποιούντας εὐσεδώς αν ποιείν, Σωκράτης τε ούτω καὶ αὐτὸς ἐποίει καὶ τοῖς ἄλλοις παρήνει, τοὺς δε άλλως πως ποιούντας περιέργους και ματαίους ενόμιζεν είναι.

disciples les mauvaises passions et leur inspirer l'amour de cette vertu si belle et si sublime, qui assure la prospérité des maisons et des États. Une telle conduite n'avait-elle pas mérité de la patrie les plus grands honneurs?

III. Je vais écrire, autant que je pourrai me le rappeler, comment il se rendait utile à ses disciples, soit en agissant sous leurs yeux selon ses principes, soit en s'entretenant avec eux. Pour ce qui concerne les dieux, ses actions et ses paroles étaient conformes à la réponse de la Pythie: lorsqu'on vient l'interroger sur les sacrifices que l'on doit faire, sur les honneurs qu'il faut rendre aux ancêtres, ou sur des actes de cette nature, la Pythie répond que se conformer aux lois de sa patrie, c'est pratiquer la piété; Socrate se réglait sur cette maxime et engageait les autres à faire de même, regardant toute conduite différente comme bizarre et insensée. Il demandait simplement

τούς τῶν συνόντων έχοντας πονηράς ἐπιθυμίας, προτρέπων δὲ ἐπιθυμεῖν της χαλλίστης καὶ μεγαλοπρεπεστάτης ἀρετῆς,

ή οἰχοῦσιν εὖ πόλεις τε καὶ οἴκους. πράττων δὲ ταῦτα, πῶς οὐκ ἦν ἄξιος

τῆ πόλει

μεγάλης τιμής; ΙΙΙ. Ώς δὲ δὰ ἐδόκει μοι

καὶ ώφελεῖν τούς ξυνόντας,

τὰ μὲν δειχνύων ἔργω έαυτὸν οξος ήν,

τα δὲ

καὶ διαλεγόμενος. γράψω δή τούτων

όπόσα αν διαμνημονεύσω. Ήν μὲν τοίνυν φανερὸς

καὶ ποιῶν καὶ λέγων

τὰ πρὸς τοὺς θεούς, ήπερ ή Πυθία ὑποχρίνεται

τοῖς ἐρωτῶσι πῶς δεῖ ποιεῖν η περί θυσίας

η περί θεραπείας προγόνων η περί τινος άλλου

τῶν τοιούτων.

ή τε γὰρ Πυθία ἀναιρεῖ ποιοῦντας car et la Pythie répond eux faisant

νόμω πόλεως αν ποιείν εύσεδως, Σωχράτης τε

καὶ αὐτὸς ἐποίει οὕτω καὶ παρήνει τοῖς ἄλλοις,

ἐνόμιζε δὲ τοὺς ποιοῦντας

άλλως πως

είναι περιέργους καὶ ματαίους.

ceux des jeunes gens qui étaient-avec lui

qui avaient de mauvaises passions, et les tournant à desirer

la plus belle

et la plus magnifique vertu, par laquelle on administre bien

et villes et maisons; or faisant ces choses, comment n'était-il pas digne

pour la ville

d'un grand honneur?

III. Or encore comment il semblait aussi être utile [à moi

à ceux qui étaient-avec lui, d'un côté montrant par le fait

lui-même quel il était,

de l'autre côté

aussi s'entretenant avec eux, i'écrirai assurément de ces choses autant, que je pourrai m'en souvenir

Ainsi il était évident et faisant et disant les choses envers les dieux,

comme la Pythie répond à ceux qui lui demandent

comment il faut faire ou au sujet d'un sacrifice

ou au sujet du culte des ancêtres ou au sujet de quelque autre

des choses telles;

d'après la loi de la ville devoir faire religieusement,

et Socrate

et lui-même faisait ainsi

et le recommandait aux autres, et il pensait ceux qui faisaient

de quelque autre facon être bizarres et vains.

Καὶ εὔχετο δὲ πρὸς τοὺς θεοὺς ἄπλῶς τάγαθὰ διδόναι, ὡς τοὺς θεοὺς κάλλιστα εἰδότας, ὁποῖα ἀγαθά ἐστι <sup>1</sup>· τοὺς δ' εὐχομένους χρυσίον ἢ ἀργύριον ἢ τυραννίδα ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων οὐδὲν διάφορον ἐνόμιζεν εὔχεσθαι, ἢ εἰ κυβείαν ἢ μάχην ἢ ἄλλο τι εὔχοιντο τῶν φανερῶς ἀδήλων ὅπως ἀποβήσοιτο. Θυσίας δὲ θύων μικρὰς ἀπὸ μικρῶν, οὐδὲν ἡγεῖτο μειοῦσθαι τῶν ἀπὸ πολλῶν καὶ μεγάλων πολλὰ καὶ μεγάλα θυόντων. Οὔτε γὰρ τοῖς θεοῖς ἔγαιρον (πολλάκις γὰρ ἄν αὐτοῖς τὰ παρὰ τῶν πονηρῶν μᾶλλον ἢ τὰ παρὰ τῶν χρηστῶν εἶναι κεγαρισμένα) · οὖτ' ἀν τοῖς ἀνθρώποις ἄξιον εἶναι ζῆν, εἰ τὰ παρὰ τῶν πονηρῶν μᾶλον ἦν κεχαρισμένα τοῖς θεοῖς ἢ τὰ παρὰ τῶν χρηστῶν · ἀλλ' ἐνόμιζε τοὺς θεοὺς ταῖς παρὰ τῶν εὐσεδεστάτων τιμαῖς μάλιστα χαίρειν. Ἐπαινέτης δ' ἦν καὶ τοῦ ἔπους τούτου ·

aux dieux de lui accorder les vrais hiens, persuadé que les dieux savent mieux que nous ce qui peut nous rendre heureux; si on leur demandait de l'or, ou de l'argent, ou le pouvoir, autant vaudrait, disait-il, leur demander une de ces choses dont les suites sont aussi incertaines que celles du jeu et de la guerre. Avec de modestes revenus, il faisait de modestes offrandes, et croyait ne pas rester au-dessous de ces riches qui, avec de grands biens, offrent de grandes et nombreuses victimes. Il disait qu'il serait indigne des dieux d'accepter avec plus de plaisir les grandes offrandes que les petites, car souvent les dons des méchants leur seraient plus agréables que ceux des hommes vertueux; l'homme à son tour ne devrait pas tenir à la vie, si les dieux accordaient aux méchants cette préférence sur les bons; mais Socrate pensait, au contraire, que plus un cœur est vertueux, plus ils ont de plaisir à recevoir ses hommages. Il louait aussi ce vers:

Καὶ εύγετο δὲ πρὸς τοὺς θεοὺς άπλῶς διδόναι τὰ ἀγαθά, ώς τοὺς θεοὺς εἰδότας κάλλιστα όποῖά ἐστιν ἀγαθά. ένόμιζε δὲ τούς εύχομένους χρυσίον ή ἀργύριον η τυραννίδα ή τι άλλο τῶν τοιούτων εύγεσθαι οὐδὲν διάφορον ή εί εύγοιντο χυβείαν ή μάγην ή τι ἄλλο τῶν φανερῶς ἀδήλων öπως αποδήσοιτο. Θύων δὲ θυσίας μικράς ἀπὸ μιχρῶν. ήγεῖτο μειοῦσθαι οὐδὲν τῶν θυόντων πολλά καὶ μεγάλα ἀπό πολλῶν καὶ μεγάλων. "Εφη γάρ ούτε έχειν χαλώς τοῖς θεοῖς, εὶ ἔχαιρον μᾶλλον ταϊς μεγάλαις θυσίαις η ταίς μικραίς (πολλάχις γάρ τὰ παρὰ τῶν πονηρῶν αν είναι κεχαρισμένα αὐτοῖς μαλλον ή τὰ παρά τῶν χρηστῶν) ούτε αν είναι τοῖς άνθοώποις άξιον ζην. εί τὰ παρὰ τῶν πονηρῶν ην χεχαρισμένα τοῖς θεοῖς μάλλον ή τὰ παρὰ τῶν χρηστῶν. άλλὰ ἐνόμιζε τοὺς θεοὺς χαίρειν μάλιστα . τιμαῖς ταῖς παρὰ τῶν εὐσεβεστάτων. Ην δὲ ἐπαινέτης καὶ τοῦ ἔπους τούτου.

Et il priait vers les dieux simplement de lui donner les biens. comme les dieux sachant le mieux quels sont les biens : et il pensait ceux qui demandent-par-prière de l'or ou de l'argent ou une royauté ou quelque autre des choses telles ne demander rien de différent. que s'ils demandaient un jeu-de-dés ou une bataille ou quelque autre des choses apparemment non-évidencomment elles devraient avoir-issue. Et sacrifiant des sacrifices petits d'après de petits biens, il pensait n'être moindre en rien que ceux qui sacrifient des victimes nombreuses et grandes d'après des biens nombreux et grands. Car il disait n'être pas bien aux dieux, s'ils se réjouissaient plus des grands sacrifices que des petits (car souvent les choses venant des pervers devoir être agréables à eux plus que celles venant des bons); et n'être pas aux hommes digne (désirable) de vivre, si les choses venant des pervers étaient agréables aux dieux plus que celles venant des bons; mais il crovait les dieux se réjouir le plus des honneurs ceux venant des plus pieux. Et il était approbateur aussi de ce vers-ci:

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE 1.

Κάδ δύναμιν δ' έρδειν ίέρ' άθανάτοισι θεοίσι 1.

καὶ πρὸς φίλους δὲ καὶ ξένους καὶ πρὸς τὴν ἄλλην δίαιταν καλὴν έφη παραίνεσιν είναι την Κάδ δύναμιν έρδειν. Εὶ δέ τι δόξειεν αὐτῷ σημαίνεσθαι παρὰ τῶν θεῶν, ἦττον ἂν ἐπείσθη παρὰ τὰ σημαινόμενα ποιῆσαι, ἢ εἴ τις αὐτὸν ἔπειθεν ὁδοῦ λαβεῖν ήγεμόνα τυφλόν καὶ μὴ εἰδότα τὴν δοὸν ἀντὶ βλέποντος καὶ εἰδότος καὶ τῶν ἄλλων δὲ μωρίαν κατηγόρει, οἴτινες παρὰ τὰ παρὰ τῶν θεῶν σημαινόμενα <sup>2</sup> ποιοῦσί τι, φυλαττόμενοι τὴν παρά τοῖς ἀνθρώποις ἀδοξίαν 3. Αὐτὸς δὲ πάντα τάνθρώπινα ύπερεώρα πρὸς τὴν παρὰ τῶν θεῶν ξυμβουλίαν.

Διαίτη δὲ τήν τε ψυχήν ἐπαίδευσε καὶ τὸ σῶμα, ἦ χρώμενος αν τις, εί μή τι δαιμόνιον είη 4, θαδραλέως καὶ ἀσφαλῶς διάγοι, καὶ οὐκ ἄν ἀπορήσειε τοσαύτης 5 δαπάνης. Οὕτω γὰρ

Faites aux dieux immortels des offrandes selon vos moyens; et il tronvait que ce précepte: Faites selon vos moyens, s'appliquait aussi bien à nos devoirs envers nos amis, envers nos hôtes, et à toutes les circonstances de la vie. S'il croyait reconnaître quelque révélation des dieux, il eût été moins facile de le faire agir contre cette manifestation, que de le décider à prendre un guide aveugle et qui ne sût pas le chemin au lieu d'un homme clairvoyant qui connût la route; il accusait de folie ceux qui résistent à une inspiration divine, pour se garantir des moqueries des hommes. Pour lui, la prudence humaine lui paraissait bien méprisable, comparée aux avis de la divinité.

Il avait habitué son corps et son esprit à un régime tel, qu'en l'adoptant on pourrait; à moins de malheur, vivre en toute confiance et sécurité, sans craindre jamais de ne pouvoir suffire à de si modiques

« Ερδειν δὲ ἱερά χὰδ δύναμιν θεοίσιν άθανάτοισι. καὶ ἔφη δὲ είναι καλήν παραίνεσιν πρός φίλους καὶ ξένους καὶ πρὸς τὴν ἄλλην δίαιταν την "Ερδειν κάδ δύναμιν. . Εί δέ τι δόξειεν αὐτῶ σημαίνεσθαι παρά τῶν θεῶν, αν έπείσθη ήττον ποιήσαι παρά τὰ σημαινόμενα. א בנ דוב ἔπειθεν αὐτὸν λαβεῖν ήγεμόνα όδοῦ τυφλόν καὶ μὴ εἰδότα τὴν όδὸν αντὶ βλέποντος ... καὶ εἰδότος. χαὶ χατηγόρει δὲ μωρίαν τῶν ἄλλων, οἵτινες ποιοῦσί τι παρά τὰ σημαινόμενα παρά τῶν θεῶν. φυλαττόμενοι τὴν ἀδοξίαν παρά τοῖς ἀνθρώποις. Αὐτὸς δὲ ὑπερεώρα πάντα τὰ ἀνθρώπινα πρὸς τὴν ξυμβουλίαν παρά τῶν θεῶν. Έπαίδευσε δὲ τήν τε ψυχήν καὶ τὸ σῶμα διαίτη, ή τις αν χρώμενος, εί μή τι δαιμόνιον εiη, διάγοι θαβδαλέως καὶ ἀσφαλῶς, καὶ οὐκ ἄν ἀπορήσειε et sans-risque, et ne manquerait pas τοσαύτης δαπάνης.

Ήν γάρ ούτως

« Fais des sacrifices selon ton pouvoir aux dieux immortels; et il disait d'un autre côté être un beau précepte à l'égard d'amis et d'hôtes et pour le reste de la-manière-de-vivre le précepte : Fais selon ton pouvoir. Et si quelque chose avait paru à lui être signifié par les dieux, il se serait laissé persuader moins de faire contre les choses qui lui étaient signifiées que si quelqu'un eût voulu persuader à luide prendre un guide de route aveugle et ne sachant pas la route au lieu d'un quide clairvoyant et sachant la route; et il accusait aussi de folie les autres, qui font quelque chose contre les choses signifiées par les dieux, se gardant de la déconsidération auprès des hommes. Mais lui-même il méprisait toutes les choses humaines au prix du conseil. venant de la part des dieux. Mais il avait formé et son âme et son corps par un régime, duquel quelqu'un se servant, à moins que quelque chose de surhune fût. pourrait vivre avec-confiance

d'une si petite dépense.

Car il était tellement

81

εὐτελής ἦν, ὥςτ' οὐχ οἶό' εἴ τις οὕτως ἀν ολίγα ἐργάζοιτο, ὥςτε μὴ λαμβάνειν τὰ Σωχράτει ἀρχοῦντα σίτψ μὲν γὰρ τοσούτψ ἐχρῆτο, ὅσον ἡδέως ἤσθιε καὶ ἐπὶ τοῦτον οὕτω παρεσχευασμένος ἤει, ὥςτε τὴν ἐπιθυμίαν τοῦ σίτου ὄψον αὐτῷ εἶναι Ιποτὸν δὲ πᾶν ἡδὺ ἦν αὐτῷ, διὰ τὸ μὴ πίνειν, εἰ μὴ διψῷη. Εἰ δέ ποτε χληθεὶς ἐθελήσειεν ἐπὶ δεῖπνον ἐλθεῖν, δ τοῖς πλείστοις ἐργωδέστατόν ἐστιν ὥςτε φυλάξασθαι, τὸ ὑπὲρ τὸν χαιρὸν ἐμπίπλασθαι, τοῦτο ἡαδίως πάνυ ἐφυλάττετο τοῖς δὲ μὴ δυναμένοις τοῦτο ποιεῖν συνεβούλευε φυλάττεσθαι τὰ πείθοντα μὴ πεινῶντας ἐσθίειν, μηδὲ διψῶντας πίνειν καὶ γὰρ τὰ λυμαινόμενα γαστέρας χαὶ χεφαλὰς χαὶ ψυχὰς ταῦτ' ἔφη εἶναι. Οἴεσθαι δ' ἔφη ἐπισχώπτων χαὶ τὴν Κίρχην ὅς ποιεῖν, τοιούτοις πολλοῖς δειπνίζουσαν τὸν δ' 'Οδυσσέα 'Ερμοῦ τε ὑποθημοσύνη

dépenses. Il était si frugal, qu'il serait, je crois, impossible de travailler assez peu pour ne pas gagner ce dont il se contentait : il ne mangeait qu'autant qu'il pouvait le faire avec plaisir, et l'exercice qui précédait son repas lui faisait trouver dans son appétit le meilleur assaisonnement; toute boisson lui était agréable, parce qu'il ne buvait jamais sans avoir soif. Lorsqu'il lui arrivait de se rendre à un repas où il était invité, il exerçait sans peine sur lui-même cette vigilance si pénible à la plupart des hommes, quand ils veulent s'abstenir d'excès; pour ceux qui ne pouvaient imiter sa tempérance, il leur conseillait d'éviter les mets qui excitent à manger sans faim, les liqueurs qui engagent à boire sans soif; c'est là, disait-il, ce qui nuit à la fois à l'estomac, à la tête et à l'esprit. Si je ne me trompe, ajoutait-il en plaisantant, c'est en leur servant de pareils mets en abondance, que Circé changeait les hommes en pourceaux; mais grâce

εὐτελής, ώςτε ούχ οίδα εί τις άν ἐργάζοιτο οὕτως ὀλίγα, ώςτε μη λαμβάνειν τὰ ἀρκοῦντα Σωκράτει: έχρητο μέν γάρ τοσούτω σίτω, όσον ήσθιεν ήδέως. καὶ ἤει ἐπὶ τοῦτον ούτω παρεσχευασμένος, ώςτε την ἐπιθυμίαν τοῦ σίτου είναι αὐτῷ ὄψον. πᾶν δὲ ποτὸν ην ήδὺ αὐτῷ, διά τὸ μὴ πίνειν. εί μη διψώη. Εὶ δέ ποτε κληθείς έθελήσειεν έλθεῖν ἐπὶ δεῖπνον. έφυλάττετο πάνυ δαδίως τούτο, ὅ ἐστιν έργωδέστατον τοῖς πλείστοις ώςτε φυλάξασθαι, τὸ ἐμπίπλασθαι ὑπὲρ τὸν καιρόν. συνεβούλευε δὲ τοίς μή δυναμένοις ποιείν τούτο, φυλάττεσθαι τὰ πείθοντα ἐσθίειν μή πεινώντας, μηδὲ διψῶντας πίνειν . καὶ γὰρ ἔφη ταῦτα εἶναι τὰ λυμαινόμενα γαστέρας καὶ κεφαλάς καὶ ψυχάς. "Εφη δὲ ἐπισχώπτων οιεσθαι και την Κίρκην ποιείν ὖς, δειπνίζουσαν τοιούτοις πολλοῖς. τὸν δὲ 'Οδυσσέα ύποθημοσύνη τε Έρμοῦ,

de-peu-de-frais, que je ne sais si quelqu'un pourrait travailler si peu. au point de ne pas recevoir les choses qui suffisaient à Socrate : car il faisait-usage d'autant de nonrriture, qu'il en mangeait avec plaisir; et il allait vers cette nourriture tellement disposé. que le desir de la nourriture être pour lui un mets: mais toute boisson était agréable à lui, à cause du ne pas boire. s'il n'avait pas soif. Mais si quelquefois ayant été invité il voulait aller à un repas, il se gardait tout à fait facilement de ceci, qui est très-pénible aux plus nombreux pour s'en garder. le se remplir outre la mesure; mais il conseillait à ceux qui ne pouvaient pas faire cela, de se garder des choses qui persuadent de manger à des hommes qui n'ont-pas-faim, et à des hommes qui n'ont-pas-soif. de boire; et en effet il disait ces choses être celles qui détériorent les estomacs et les têtes et les esprits. Et il disait en plaisantant lui croire aussi Circé faire des pourceaux, en donnant-à-souper avec de tels mets abondants; mais Ulysse et par l'avertissement de Mercure,

καὶ αὐτὸν ἐγκρατῆ ὅντα, καὶ ἀποσχόμενον τὸ ὑπἐρ τὸν καιρὸν τῶν τοιούτων ἄπτεσθαι, διὰ ταῦτα οὐδὲ γενέσθαι ὧν.

Τοιαῦτα μέν περὶ τούτων ἔπαιζεν ἄμα σπουδάζων Ι.........

Περὶ μεν οὴ βρώσεως καὶ πόσεως οὕτω κατεσκευασμένος ἢν καὶ ἤετο οὐδεν ἄν ἦττον ἀρκούντως ἤδεσθαι τῶν πολλὰ ἐπὶ τούτοις πραγματευομένων, λυπεῖσθαι δὲ πολὺ ἔλαττον.

IV. Εἰ δέ τινες Σωχράτην νομίζουσιν, ὡς ἔνιοι γράφουσί τε καὶ λέγουσι περὶ αὐτοῦ τεχμαιρόμενοι, προτρέψασθαι ² μὲν ἀνθρώπους ἐπ' ἀρετὴν χράτιστον γεγονέναι, προαγαγεῖν δ' ἐπ' αὐτὴν οὐχ ἱχανόν · σχεψάμενοι, μὴ μόνον ὰ ἐχεῖνος χολαστηρίου ἕνεχα τοὺς πάντ' οἰομένους εἰδέναι ἐρωτῶν ἤλεγχεν³, ἀλλὰ χαὶ

aux conseils de Mercure et à sa tempérance naturelle, Ulysse s'abstint d'en manger avec excès et évita la métamorphose.

C'est ainsi qu'en recommandant la sobriété, il mêlait le plaisant au sérieux....... Telles étaient ses habitudes pour le boire et pour le manger; il croyait avoir autant de plaisir et se nuire bien moins que ceux qui font de leurs repas une affaire digne de tous leurs soins.

IV. Quelques personnes pensent peut-être, comme on l'a dit, comme on l'a écrit par conjecture, que Socrate possédait au suprême degré le talent d'exciter au bien, mais qu'il ne savait pas faire avancer dans la voie de la vertu; qu'elles examinent par quels raisonnements il réprimait, en se servant de leurs propres aveux, la vanité de ces hommes qui se flattaient de tout savoir, quels étaient ses entretiens

καὶ ὄντα αὐτὸν ἐγκρατῆ, καὶ ἀποσχόμενον τὸ ἄπτεσθαι τῶν τοιούτων ὑπὲρ τὸν καιρόν, διὰ ταῦτα οὐδὲ γενέσθαι ὑν. ἔΕπαιζε μὲν τοιαῦτα περὶ τούτων

et étant lui-même tempérant, et s'étant abstenu du toucher aux tels mets outre la mesure, pour ces raisons ne pas être devenu pourceau. Il disait-en-plaisantant de telles choses sur ces sujets tout en parlant-sérieusement.

άμα σπουδάζων..... περί βρώσεως καὶ πόσεως. καὶ ὤετο ἥδεσθαι ἄν άρχούντως ούδὲν ἦττον τῶν πραγματευομένων πολλά έπὶ τούτοις, λυπεῖσθαι δὲ πολὺ ἔλαττον. ΙΥ. Εὶ δέ τινες νομίζουσι Σωκράτην, ώς ένιοι γράφουσί τε χαὶ λέγουσι περὶ αὐτοῦ τεχμαιρόμενοι, γεγονέναι μέν χράτιστον προτρέψασθαι ανθρώπους έπὶ ἀρετήν, ούχ έχανὸν δὲ προαγαγείν ἐπὶ αὐτήν σχεψάμενοι, μη μόνον έχεῖνος ήλεγχεν έρωτῶν ένεκα κολαστηρίου τούς οιομένους ειδέναι

πάντα,

άλλα και α λέγων

Την μεν δὴ κατεσκευασμένος οὕτω Donc il était disposé ainsi περὶ βρώσεως au sujet de la nourriture et de la boisson; axαὶ ἤότεως et de la boisson; avαὶ ἤότο ἤδεσθαι ἄν et il croyait n'avoir-du-plaisir suffisamment oὐδὲν ἤττον en rien moins τῶν πραγματευομένων que ceux qui se donnent-du-tracas beaucoup au sujet de ces choses, et être incommodé beaucoup moins.

IV. Mais si quelques-uns pensent Socrate, comme plusieurs et écrivent et disent sur lui en conjecturant. avoir été à la vérité excellent pour tourner les hommes vers la vertu. mais non capable de les faire-avancer en elle : avant examiné. non-seulement les choses en lesquelles il confondait en les interrogeant pour châtiment ceux qui croyaient savoir toutes choses. mais aussi les choses que disant ποτε αὐτοῦ ἤχουσα περὶ τοῦς συνδιατρίβουσι, δοχιμαζόντων ι εἰ ἰκανὸς ἦν βελτίους ποιεῖν τοὺς συνόντας. Λέξω δὲ πρῶτον ἄ ποτε αὐτοῦ ἤχουσα περὶ τοῦ δαιμονίου διαλεγομένου πρὸς Ἀριστόδημον τὸν Μιχρὸν ² ἐπικαλούμενον. Καταμαθών γὰρ αὐτὸν οὕτε θύοντα τοῖς θεοῖς, οὕτ' εὐχόμενον, οὕτε μαντικῆ χρώμενον, ἀλλὰ καὶ τῶν ποιούντων ταῦτα καταγελῶντα. Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ ᾿Αριστόδημε, ἔστιν οὕςτινας ἀνθρώπων τεθαύμακας ³ ἐπὶ σοφία; — Ἦγωγε, ἔφη. — Καὶ ὅς ᾿ Λέξον ἡμῖν, ἔφη, τὰ ὀνόματα αὐτῶν. — Ἐπὶ μὲν τοίνυν ἐπῶν ποιήσει "Ομηρον ἔγωγε μάλιστα τεθαύμακα, ἐπὶ δὲ διθυράμδω Μελανιππίδην 4, ἐπὶ δὲ τραγωδία Σοφοκλέα, ἐπὶ δὲ ἀνδριαντοποιία Πολύκλειτον, ἐπὶ δὲ ζωγραφία Ζεῦζιν. — Πότερά σοι δοχοῦσιν οἱ ἀπεργαζόμενοι εἶδωλα ἄφρονά τε καὶ ἀχίνητα ἀξιοθαυμαστότεροι εἶναι,

de tous les jours avec ses disciples, et qu'elles jugent alors s'il était capable de les rendre meilleurs. Je rapporterai d'abord la conversation qu'il eut un jour devant moi, sur la divinité, avec Aristodème, surnommé le Petit. Il avait appris qu'Aristodème ne faisait jamais aux dieux ni sacrifices ni prières, que jamais il n'avait recours à la divination, qu'il raillait même ceux qui observaient ces pratiques. « Dis-moi, Aristodème, lui demanda-t-il, y a-t-il des hommes dont tu admires le talent? — Oui certes. — Donne-nous donc leurs noms. — J'admire surtout Homère dans l'épopée, Mélanippide dans le dithyrambe, Sophocle dans la tragédie, Polyclète dans la statuaire, Zeuxis dans la peinture. — Quels sont, à tes yeux, les plus dignes d'admiration, de caux qui font des images sans raison et sans mouvement, et de ceux

συνημέρευε τοῖς συνδιατρίδουσι, δοχιμαζόντων, εί ην ίχανὸς ποιείν βελτίους τούς συνόντας. Λέξω δὲ πρῶτον ά ήχουσά ποτε αύτοῦ διαλεγομένου περί του δαιμονίου πρός Άριστόδημον τὸν ἐπιχαλούμενον Μιχρόν. Καταμαθών γάρ αὐτὸν ούτε θύοντα τοῖς θεοῖς, ούτε εύχόμενον, ούτε χρώμενον μαντική, άλλά καὶ καταγελώντα τῶν ποιούντων ταῦτα: Είπέ μοι, ἔφη, ὧ Άριστόδημε, ἔστιν ούςτινας τεθαύμαχας άνθρώπων έπὶ σοφία; ° — "Εγωγε, žon. Καὶ ὅς: Λέξον ἡμῖν, ἔφη, τὰ ὀνόματα αὐτῶν. — \*Εγωγε μέν τοίνυν τεθαύμανα μάλιστα "Ομηρον έπὶ ποιήσει ἐπῶν, έπὶ δὲ διθυράμδω Μελανιππίδην, έπὶ δὲ τραγωδία Σοροκλέα, επὶ δὲ ἀνδριαντοποιία Πολύκλειτον, έπὶ δὲ ζωγραφία Ζεύξιν. - Πότερα οἱ ἀπεργαζόμενοι εἴδωλα ἄφρονά τε και ακίνητα δοχούσί σοι

είναι άξιοθαυμαστότεροι,

ho: Twx

il passait-le-jour-avec ceux qui vivaient-avec lui, qu'ils estiment, s'il était capable de rendre meilleurs ceux qui étaient-avec lui. Mais je dirai d'abord les choses que j'entendis un jour de s'entretenant sur la divinité avec Aristodème celui surnommé Petit. Car ayant appris lui et ne sacrifiant pas aux dieux, et ne leur faisant-pas-de-prières, et n'usant pas de l'art divinatoire, mais même se riant de ceux qui faisaient ces choses: Dis-moi, dit-il, ô Aristodème, est-il des gens que tu as admirés parmi les hommes pour le savoir? - Il en est que moi du moins j'addit-il. - Et lui : Dis-nous, dit-il, les noms d'eux. - Pour moi donc j'admire le plus Homère pour la composition des épopées, et pour le dithyrambe Mélanippide, et pour la tragédie Sophocle, et pour la fabrication-de-statues Polyclète, et pour la peinture-d'êtres-vivants Zeuxis. - Est-ce que ceux qui font des images et privées-de-sentiment et privées-de-mouvement paraissent à toi être plus dignes-d'admiration, ou ceux qui font des êtres-animés

η οί ζωα έμφρονά τε καὶ ἐνεργά; — Πολύ, νη Δία, οί ζωα, εἴπερ γε μή τύχη τινί, άλλα ύπο γνώμης ταῦτα γίγνεται. — Τῶν δὲ ἀτεχμάρτως ἐγόντων ὅτου Ι Ενεκα ἔστι, καὶ τῶν φανερῶς ἐπ' ώφελεία όντων, πότερα τύχης καὶ πότερα γνώμης ἔργα κρίνεις; Πρέπει μεν 2 τὰ ἐπ' ώφελεία γιγνόμενα γνώμης ἔργα εἶναι. \_ Οὐχοῦν δοχεῖ σοι ὁ ἐξ ἀρχῆς ³ ποιῶν ἀνθρώπους ἐπ' ἀφελεία προςθεϊναι αὐτοῖς δι' ὧν αἰσθάνονται ἔκαστα, ὀφθαλμούς μέν, ώςτε δράν τὰ δρατά, ὧτα δέ, ώςτε ἀχούειν τὰ ἀχουστά; Οσμών γε μήν, εί μη δίνες προςετέθησαν, τί αν ημίν όφελος ην; Τίς δ' αν αίσθησις ην γλυκέων και δριμέων και πάντων τῶν διὰ στόματος ἡδέων, εὶ μὴ γλῶττα τούτων γνώμων ἐνειργάσθη; Πρὸς δὲ τούτοις 4, οὐ δοχεῖ σοι καὶ τόδε προνοίας

qui créent des êtres intelligents et actifs? — Cenx qui créent des êtres animés, par Jupiter, si c'est là toutesois le produit d'une intelligence et non du hasard. - Mais entre les choses dont aucune marque ne révèle le but, et celles dont l'utilité est maniseste, où vois-tu l'œuvre du hasard et la création de l'intelligence? - Il est juste d'attribuer à l'intelligence ce qui a un but d'utilité. - Ne te semble-t-il donc pas que celui qui a fait les hommes dès le commencement leur a donné dans un but d'utilité chacun de leurs organes, des yeux, des oreilles, pour voir et pour entendre ce qui peut être vu et entendu? A quoi nous serviraient les odeurs, si nous n'avions pas de narines? Comment pourrions-nous discerner ce qui est doux, ce qui est amer, ce qui est agréable à la bouche, si la langue n'y avait été placée comme .

ἔμφρονά τε καὶ ἐνεργά: - Πολύ, νη Δία, οί ζῶα, είπερ γε ταῦτα γίγνεται μή τινι τύχη, άλλα ύπο γνώμης. - Τῶν δὲ ἐγόντων ἀτεκμάρτως

**ἕνεχα ὅτου ἔστι,** και τῶν ὄντων φανερῶς έπὶ ώφελεία, πότερα κρίνε.ς έργα τύχης.

καὶ πότερα γνώμης; - Πρέπει μέν τὰ γιγνόμενα έπὶ ώφελεία είναι έργα γνώμης.

- Οὐκοῦν ὁ ποιῶν ἀνθρώπους

έξ ἀργής

δοχεί σοι προςθείναι αὐτοίς

έπὶ ώφελεία διά ὧν

αίσθάνονται ἕχαστα. όφθαλμούς μέν, ώςτε όρᾶν τὰ όρατά.

ῶτα δέ, ὥςτε ἀχούειν

τὰ ἀχουστά;

Τί γε μὴν ὄφελος ὀσμῶν αν ην ήμιν, εί ρίνες μή προςετέθησαν:

Τίς δὲ αἴσθησις ἂν ἦν γλυχέων χαὶ δριμέων καὶ πάντων τῶν ἡδέων

διά στόματος,

εὶ γλῶττα γνώμων τούτων μη ένειργάσθη: Πρός δὲ τούτοις,

καὶ τόδε οὐ δοκεῖ σοι

et sensés et actifs?

- Beaucoup plus, par Jupiter, ceux qui font des êtres-animés, si toutefois ces êtres se produisent non pas par un certain hasard, mais par une intelligence.

- Mais des choses

qui se trouvent sans-marque à cause de quoi elles existent, et de celles qui existent évidenment pour une utilité, lesquelles juges-tu être des ouvrages du hasard

et lesquelles

être des ouvrages d'une intelligence?

- Il convient assurément celles qui se produisent pour une utilité

être des ouvrages d'une intelligence - Or celui qui fait les hommes

dès le principe

paraît-il à toi avoir attribué à eux

pour une utilité les organes par lesquels

ils ont-sensation de chaque chose,

des yeux,

pour voir les choses visibles, et des oreilles, pour entendre

les choses qui-peuvent-être-entendues? Et certes quelle utilité des odeurs serait à nous, si des narines

ne nous avaient été attribuées? Et quelle sensation scrait

des choses douces et amères

et de toutes celles qui sont agréables au moyen de la bouche,

si une langue

ayant-le-sentiment de ces choses n'avait été fabriquée-dans la bouche?

Et outre ces choses,

aussi ceci ne paraît-il pas à toi

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

έργω ἐοικέναι, τό, ἐπεὶ ἀσθενής μέν ἐστιν ἡ ὄψις, βλεφάροις αὐτὴν θυρώσαι, ά, όταν μέν αὐτῆ γρῆσθαί τι δέη, ἀναπετάννυται, εν δε τῷ ὅπνω συγκλείεται; ὡς δ' ἀν μηδε ἀνεμοι βλάπτωσιν, ήθμον βλεφαρίδας έμφυσαι οφρύσι τε απογεισώσαι ! τὰ ὑπὸρ τῶν ὀμμάτων, ὡς μηδ' ὁ ἐχ τῆς χεφαλῆς ίδρως καχουργή · τὸ δὲ τὴν ἀχοὴν δέγεσθαι μὲν πάσας φωνάς, ἐμπίπλασθαι δὲ μήποτε · καὶ τοὺς μὲν πρόσθεν δδόντας πᾶσι ζώοις οίους τέμνειν είναι, τους δε γομφίους οίους παρά τούτων δεξαμένους λεαίνειν· καὶ στόμα μέν , δι' οὖ ὧν ἐπιθυμεῖ τὰ ζῶα εἰζπέμπε− ται, πλησίον δρθαλιιών καὶ ρινών καταθείναι · ἐπεὶ δὲ τὰ ἀπογωροῦντα δυςγερη 2, ἀποστρέψαι τοὺς τούτων ὀγετοὺς καὶ άπενεγχεῖν, ἡ δυνατὸν προσωτάτω, ἀπὸ τῶν αἰσθήσεων · ταῦτα ούτω προγοητικώς πεπραγμένα απορείς, πότερα τύχης ή γνώμης

arbitre? Ne trouves-tu pas aussi que ce soit l'ouvrage d'une main prévoyante, d'avoir muni l'organe si délicat de la vue de paupières qui s'ouvrent au besoin et se ferment pendant le sommeil? d'avoir garni ces paupières d'un crible de cils pour protéger l'œil contre les vents, d'avoir placé au-dessus des yeux des sourcils, semblables à une gouttière, pour écarter la sueur qui découle du front? Que l'oreille reçoive tous les sons et ne se remplisse jamais; que chez tous les animaux les dents de devant soient propres à couper, les molaires à broyer les aliments qu'elles reçoivent ensuite; que la bouche, par où les animaux introduisent dans le corps les aliments qu'ils désirent, soit placée près des yeux et des narines, tandis que les déjections, qui révoltent les sens, ont leurs canaux aussi éloignés que possible de nos organes. tous ces ouvrages d'une si haute prévoyance, doutes-tu si tu dois les

ἐοικέναι έργω προνοίας, τό, ἐπεὶ ἡ μὲν ὄψις ἐστὶν ἀσθενής, θυρώσαι αὐτὴν βλεφάροις, ᾶ ἀναπετάννυται μέν. όταν δέη γρησθαι αὐτη συγκλείεται δὲ ἐν τῶ ὕπνω ; • ώς δὲ μηδὲ ἄνεμοι αν βλάπτωσιν, έμφυσαι βλεφαρίδας ήθμόν. ἀπογεισῶσαί τε δφρύσι τὰ ὑπὲρ τῶν ὀμμάτων, ώς μηδε ό ίδρως έχ της κεφαλής κακουργή, τὸ δὲ τὴν ἀκοὴν δέγεσθα: μὲν πάσας φωνάς, έμπίπλασθαι δὲ μήποτε. καὶ τοὺς μὲν δοδόντας πρόσθεν είναι πᾶσι ζώοις οΐους τέμνειν. τούς δὲ γομφίους οίους λεαίνειν δεξαμένους παρά τούτων: καὶ καταθεῖναι μὲν πλησίον όφθαλμῶν καὶ ρινῶν στόμα, διὰ οὖ τὰ ζῶα εἰςπέμπεται ων έπιθυμεῖ .. έπεὶ δὲ . τὰ ἀπογωρούντα δυςχερή, καὶ ἀπενεγκεῖν ἀπὸ τῶν αἰσθήσεων, ή δυνατόν προσωτάτω: ταῦτα πεπραγμένα ούτω προγοητικώς ἀπορεῖς

πότερά ἐστιν ἔργα τύχης

ressembler à une œuvre de prévoyance, le, puisque l'organe-de-la-vue est faiavoir fermé lui par des paupières, . qui s'ouvrent-en-se-levant; lorsqu'il est besoin de se servir de lui pour quelque chose. et se ferment dans le sommeil? et pour que non plus les vents ne lui nuisent. avoir implanté des cils comme crible; et avoir garni-d'une-gouttière par des sourcils les parties au-dessus des yeux afin que non plus la sueur découlant de la tête ne leur fasse-du-mal; et le l'ouïe recevoir tous les sons, et n'être remplie jamais; et les dents de devant être à tous les animaux capables de couper, et les molaires capables de broyer ayant reçu les aliments de celles-là; et avoir établi près des yeux et des narines la bouche, par laquelle les animaux s'envoient-dans le corps les choses qu'ils desirent; et puisque les choses qui sortent du corps sont fâcheuses par l'odeur, ἀποστρέψαι τοὺς ὀγετοὺς τούτων avoir détourné les conduits d'elles et les avoir transportés loin des organes-sensitifs, comme il était possible le plus loin : ces choses qui ont été faites tellement avec-prévoyance es-tu embarrassé pour décider si elles sont des ouvrages du hasard

έργα ἐστίν; -- Οὐ μὰ τὸν Δί', ἔψη, ἀλλ' οὕτω γε σχοπουμένω πάνυ ἔοιχε ταῦτα σοφοῦ τινός δημιουργοῦ καὶ φιλοζώου τεχνήματί. — Τὸ δὲ ἐμφῦσαι μὲν ἔρωτα τῆς τεχνοποιίας, ἐμφῦσαί οὲ ταῖς γειναμέναις έρωτα τοῦ ἐκτρέφειν, τοῖς δὲ τραφείσι μέγιστον μέν πόθον τοῦ ζῆν, μέγιστον δὲ φόδον τοῦ θανάτου; Αμέλει καὶ ταῦτα ἔοικε μηγανήμασί τίνος ζῶα εἶναι βουλευσαμένου. - Σύ δε σαυτόν δοκείς τι φρόνιμον έχειν; άλλοθι δε οὐδαμοῦ οὐδὲν οἴει φρόνιμον εἶναι; καὶ ταῦτα , εἰδώς ὅτι γῆς τε μιχρον μέρος εν τῷ σώματι πολλῆς οὖσης ἔχεις, χαὶ ὑγροῦ βραγύ πολλοῦ ὄντος, καὶ τῶν ἄλλων δήπου μεγάλων ὄντων έχάστου μικρον μέρος λαβόντι το σώμα συνήρμοσταί σοι · νοῦν δέ μόνον Ι άρα οὐδαμοῦ όντα σὲ εὐτυχῶς πως δοχεῖς συναρπάσαι, καὶ τάδε τὰ ὑπερμεγέθη καὶ πληθος ἄπειρα δι' ἀφροσύνην τινὰ

attribuer à une intelligence ou au hasard? - Non, par Jupiter; mais, à ce point de vue, cela ressemble parsaitement à l'œuvre d'un sage ouvrier, ami de tout ce qui respire. - Et ce desir qu'il a donné à tous. les êtres de se reproduire, aux mères de nourrir leurs enfants; ce grand amour de la vie, cette profonde horreur de la mort qu'il a placée dans le cœur des enfants eux-mêmes? - Sans doute c'est encore l'œuvre d'un être qui voulait qu'il y eût des animaux. - Toimême, crois-tu qu'il y a en toi une intelligence? Crois-tu qu'il n'existe nulle part ailleurs rien d'intelligent, lorsque tu sais que ton corps a été formé d'une parcelle de cette immense terre, d'une goutte de ces vastes eaux, d'une faible partie de ces éléments en si grande abondance dans l'univers? Crois-tu avoir ravi en toi seul, par un heureux hasard, une âme qui n'existe nulle part ailleurs, tandis que ces autres êtres, infinis, par rapport à toi, en nombre et en grandeur, seraient dirigés avec un ordre admirable où l'intelligence n'entrerait pour

h rywung; - Ού μὰ τὸν Δία, ἔφη; άλλά γε σχοπουμένω ούτω ταῦτα ἔοικε τεχνήματί τινος δημιουργού πάνυ σοφού καὶ φιλοζώου. Τὸ δὲ ἐμφῦσαι μὲν ἔρωτα τῆς τεχνοποιίας . έμφυσαι δὲ ταῖς γειναμέναις ἔρωτα τοῦ ἐκτρέφειν, τοῖς δὲ τραφεῖσι μέγιστον μὲν πόθον τοῦ ζῆν, μέγιστον δὲ φόδον τοῦ θανάτου; - Άμέλει καὶ ταῦτα SXIOS μηχανήμασί τινος βουλευσαμένου ζῶα εἶναι.. -- Σύ δὲ δοκεῖς σαυτόν έχειν τι φρόνιμον; οίει δὲ οὐδαμοῦ ἄλλοθι είδως ὅτι ἔχεις ἐν τῷ σώματι μιχρόν τε μέρος γης ούσης πολλής, καὶ βραχύ ύγροῦ όντος πολλού. καὶ τὸ σῶμα συνήρμοσταί σοι λαδόντι μικρόν μέρος έχαστου τῶν ἄλλων όντων δήπου μεγάλων. δοκεῖς δὲ σὲ συναρπάσαι εὐτυχῶς πως νοῦν μόνον ἄρα ὄντα οὐδαμοῦ, καὶ οἴει τάδε τὰ ὑπερμεγέθη καὶ ἄπειρα πληθος ἔχειν ούτως εὐτάκτως

ou d'une intelligence? - Non, par Jupiter, dit-il, mais du moins pour qui considère ainsi ces choses ressemblent à un produit-d'art de quelque artisan tout-à-fait habile et ami-des-êtres-ani-- Et le avoir inspiré l'amour smés. de la procréation-d'enfants; et avoir inspiré à celles quiont enfanté l'amour de nourrir. et à ceux qui ont été nourris un très-grand désir de vivre, et une très-grande crainte de la mort? - Sans doute encore ces choses ressemblent à des produits-d'art de quelqu'un qui a voulu des êtres-vivants exister. - Mais toi crois-tu toi-même avoir quelque chose d'intelligent? et penses-tu nulle part ailleurs είναι οὐδὲν φρόνιμον; καὶ ταὕτα, n'être rien d'intelligent? et cela, sachant que tu as dans ton corps et une petite partie de la terre qui est grande, et une petite partie de l'humide (l'eau) qui est en-grande-quantité, et que le corps a été composé à toi qui as reçu une petite partie. de chacune des autres choses qui sont assurément grandes; et crois-tu toi avoir ravi heureusement de quelque façon une âme qui certes seule n'est nulle part, et penses-tu ces choses celles qui sont plus-que-grandes et infinies en nombre

se trouver ainsi en-bon-ordre

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE 1.

93

ούτως οἴει εὐτάχτως ἔχειν; — Μὰ Δί'  $^{1}$ · οὐ γὰρ ὁρῶ τοὺς χυρίους, ὥςπερ τῶν ἐνθάδε γιγνομένων τοὺς δημιουργούς. — Οὐδὲ γὰρ τὴν ἑαυτοῦ σύ γε ψυχὴν ὁρᾶς, ἢ τοῦ σώματος χυρία ἐστίν το ικτε κατά γε τοῦτο ἔζεστί σοι λέγειν, ὅτι οὐδὲν γνώμη, ἀλλὰ τύχη πάντα πράττεις. — Καὶ ὁ ᾿Αριστόδημος· Οὕτοι, ἔφη, ἔγώ, ὧ Σώχρατες, ὑπερορῶ τὸ δαιμόνιον, ἀλλ' ἐχεῖνο μεγαλοπρεπέστερον ἡγοῦμαι, ἢ ὡς  $^{2}$  τῆς ἐμῆς θεραπείας προςδεῖσθαι. Οὐχοῦν, ἔφη, ὅσω μεγαλοπρεπέστερον ἀξιοῖ σε θεραπεύειν, τοσούτω μᾶλλον τιμητέον αὐτό. — Εὖ ἴσθι, ἔφη, ὅτι, εἰ νομίζοιμι θεοὺς ἀνθρώπων τι φροντίζειν, οὐχ ὰν ἀμελοίην αὐτῶν. — Ἐπειτ' οὐχ οἴει φροντίζειν; οἱ πρῶτον μὲν μόνον τῶν ζώων ἀνθρωπον ὀρθὸν ἀνέστησαν ἡ δὲ ὀρθότης χαὶ προορᾶν πλεῖον ποιεῖ δύνασθαι, χαὶ τὰ ὕπερθεν μᾶλλον θεᾶσθαι, χαὶ ἦττον κακοπαθεῖν· χαὶ ὄψιν χαὶ ἀχοὴν χαὶ στόμα ἄνω ἐποίησαν  $^{3}$ .

rien? — Non, par Jupiter; mais enfin je ne vois pas ceux qui en sont les maîtres, comme je vois les artisans de ce qui se fait sur la terre. — Tu ne vois pas non plus ton âme, qui est la maîtresse de ton corps; ainsi tu pourrais dire, par la même raison, que tu fais tout au hasard, rien avec intelligence. — Certes, Socrate, je ne méprise point la divinité, mais je la crois trop grande pour avoir besoin de mon culte. — Plus est grande la divinité qui daigne prendre soin de toi, plus tu lui dois d'hommages. — Sache-le bien, si je croyais que les dieux s'occupent des hommes, je ne les négligerais point. — Et tu peux douter qu'ils s'en occupent, eux qui ont donné à l'homme, seul de tous les animaux, cette faculté de se tenir debout, qui lui permet de porter plus loin sa vue, de mieux contempler les choses qui sont au-dessus de sa tête, de prévenir plus facilement les dangers? Ils ont placé le plus haut possible les yeux, les oreilles, la bouche; tandis

διά τινα ἀφροσύνην; - Μὰ Δία: ού γάρ δρῶ τοὺς χυρίους, ώςπερ τούς δημιουργούς τῶν γιγνομένων ἐνθάδε. Οὐδὲ γὰρ σύ γε ὁρᾶς την ψυγην έαυτοῦ. ή έστι χυρία τοῦ σώματος, ώςτε κατά τοῦτό γε έξεστί σοι λέγειν ότι πράττεις οὐδὲν γνώμη, άλλὰ πάντα τύχη. Καὶ ὁ ᾿Αριστόδημος. Ούτοι έγω ύπερορω, έφη, τὸ δαιμόνιον, ὧ Σώχρατες, ἀλλὰ ἡγοῦμαι έχεῖνο μεγαλοπρεπέστερον η ώς προςδείσθαι της έμης θεραπείας. - Ούκοῦν, ἔφη, όσω μεγαλοπρεπέστερον άξιοῖ θεραπεύειν σε, τοσούτω μᾶλλον τιμητέον αὐτό. - Εδ ίσθι, ἔφη, ὅτι, εί νομίζοιμι θεούς φροντίζειν τι ἀνθρώπων, ούκ ἂν ἀμελοίην αὐτῶν. - "Επειτα ούα οίει φροντίζειν; οί πρώτον μεν ανέστησαν όρθον άνθρωπον μόνον τῶν ζώων. ή δὲ ὀρθότης ποιεῖ δύνασθαι προοράν πλεῖον, καὶ θεᾶσθαι μᾶλλον τὰ ὕπερθεν, καὶ ἦττον κακοπαθεῖν. καὶ ἐποίησαν ἄνω ὄψιν καὶ ἀκοὴν καὶ στόμα: ἔπειτα ἔδωκαν μέν

par quelque manque-d'intelligence? - Non, par Jupiter; c'est que je ne vois pas les maîtres, comme *ie vois* les artisans des choses qui se font ici. - C'est que certes tu ne vois pas nonl'âme de toi-même; laquelle est la maîtresse du corps de sorte que selon ceci du moins il est permis à toi de dire que tu ne fais rien par intelligence. mais toutes choses par hasard. - Et Aristodème: Certes je ne méprise pas, dit-il, la divinité, ô Socrate, mais je juge elle étre plus élevée que pour avoir-besoin de mon culte. - Donc, dit-il d'autant plus élevée elle daigne prendre-soin de toi, d'autant plus il-faut-honorer elle. - Sache bien, dit-il, que, si je croyais les dieux se soucier en quelque chose des hommes, je ne négligerais pas eux. - Ainsi donc tu ne crois pas eux se soucier des hommes? eux qui d'abord ont placé droit l'homme seul des êtres-animés; et la position-droite fait lui pouvoir voir-devant lui davantage. et contempler mieux les choses d'au-dessus, et moins éprouver-de-mal; et ils ont mis en haut la vue et l'ouïe et la bouche; ensuite ils ont donné à la vérité

έπειτα τοῖς μὲν ἄλλοις έρπετοῖς Ιπόδας ἔδωκαν, οἱ τὸ πορεύεσθα μόνον παρέγουσιν . άνθρώπω δέ και γετρας προςέθεσαν, αι τά πλείστα , οξς εὐδαιμονέστεροι ἐκείνων ἐσμέν , ἐζεργάζονται. Καὶ μὴν 2 γλῶττάν γε πάντων τῶν ζώων ἐγόντων, μόνην τὴν τῶν ἀνθρώπων ἐποίησαν οἵαν , ἄλλοτε ἀλλαχῆ ψαύουσαν τοῦ στόματος, άρθροῦν τε τὴν φωνήν, καὶ σημαίνειν πάντα άλλήλοις, & βουλόμεθα 3.......... Οὐ τοίνυν μόνον ήρχεσε τῷ θεῷ τοῦ σώματος ἐπιμεληθῆναι, ἀλλ', ὅπερ μέγιστόν ἐστι, καὶ τὴν ψυχὴν κρατίστην τῷ ἀνθρώπω ἐνέφυσε. Τίνος γὰρ ἄλλου ζώου ψυχή πρώτα μέν θεών τών τὰ μέγιστα καὶ κάλλιστα συνταξάντων ήσθηται, ότι εἰσί; τί δὲ φῦλον ἄλλο ἡ οἱ ἄνθρωποι θεούς θεραπεύουσι 4; ποία δὲ ψυγή τῆς ἀνθρωπίνης ἱχανωτέρα προφυλάττεσθαι ή λιμὸν ή δίψος ή ψύχη ή θάλπη, ή νόσοις ἐπικουρησαι, η δώμην ἀσκησαι, η πρός μάθησιν ἐκπονησαι<sup>5</sup>, ή, όσα αν ακούση ή ίδη ή μάθη, ίκανωτέρα έστὶ διαμεμνήσθαι;

qu'ils donnaient des pieds aux autres animaux, seulement pour qu'ils pussent changer de place, ils accordaient des mains à l'homme, et ces mains lui procurent ce qui le rend plus heureux que la brute. Tous les animaux ont une langue, mais la nôtre est seule capable, en touchant les diverses parties de la bouche, d'articuler des sons, et par elle nous nous communiquons les uns aux autres tout ce que nous voulons exprimer..... Il n'a pas suffi à Dieu de s'occuper du corps de l'homme; mais, ce qui est le plus grand de ses bienfaits, il lui a donné l'âme la plus parfaite. Quel autre animal est doué d'une âme capable de reconnaître l'existence de ces dieux qui ont ordonné l'univers avec tant de magnificence et de grandeur? quel autre leur rend un culte? quel autre peut mieux prévenir la faim, la soif, le froid, le chaud, guérir les maladies, développer sa force par l'exercice, travailler à acquérir la science, se rappeler ce qu'il

τοῖς ἄλλοις έρπετοῖς πόδας, οἱ παρέχουσι τὸ πορεύεσθαι μόνον. προςέθεσαν δὲ ἀνθρώπω χαὶ γεῖρας, αὶ ἐξεργάζονται τὰ πλεῖστα, υξς έσμεν εὐδαιμονέστεροι ἐχείνων. Καὶ μὴν πάντων τῶν ζώων έχόντων γε γλώτταν, οΐαν, ψαύουσαν τοῦ στόματος άλλοτε άλλαγῆ. άρθροῦν τε τὴν φωνήν. καὶ σημαίνειν άλλήλοις πάντα ἃ βουλόμεθα..... Ού τοίνυν ήρχεσε μόνον τῶ θεῶ ἐπιμεληθήναι τοῦ σώματος. άλλά, ὅπερ ἐστὶ μέγιστον, ενέφυσε τῷ ἀνθρώπω καὶ τὴν ψυχὴν κρατίστην. Τίνος γὰρ ἄλλου ζώου ψυχή ήσθηται πρῶτα μὲν θεῶν τῶν συνταξάντων τὰ μέγιστα καὶ κάλλιστα, ότι εἰσί; τί δὲ ἄλλο φῦλον ἢ οἱ ἄνθρωποι θεραπεύουσε θεούς; ποία δὲ ψυγή ίκανωτέρα τῆς ἀνθρωπίνης προφυλάττεσθαι η λιμόν η δίψος η ψύγη η θάλπη. η ἐπιχουρῆσαι νόσοις, η ασχήσαι δώμην, η έκπονησαι πρός μάθησιν, •

aux autres animaux des pieds, qui procurent le marcher seulement; mais ils ont attribué à l'homme aussi des mains, qui effectuent la plupart des choses, par lesquelles nous sommes plus heureux que ceux-là. Et encore tous les êtres-animés lyny ayant certes une langue. ἐποίησαν τὴν τῶν ἀνθρώπων μό- ils ont fait celle des hommes seule capable, en touchant la bonche tantôt ici tantôt là, et d'articuler la voix, et de nous signifier les uns aux antres toutes les choses que nous voulons... Or il n'a pas suffi seulement à dieu d'avoir pris-soin-de notre corps, mais, ce qui est le plus grand, il a mis-dans l'homme aussi l'âme la plus parfaite. Car de quel autre animal l'âme a-t-elle senti d'abord les dieux ceux qui ont coordonné les plus grandes et les plus belles choses, qu'ils existent? et quelle autre espèce que les hommes rend-un-culte aux dieux? et quelle âme est plus capable que l'âme humaine de se pourvoir-d'avance ou contre la faim ou contre la soif. ou contre les froids ou les chaleurs, ou de remédier aux maladies, ou d'exercer la force, ou de travailler en vue de l'instruction, η έστιν Ικανωτέρα διαμεμνησθαι ou est plus capable de se rappeler

Οὐ γὰρ πάνυ σοι κατάδηλον, ὅτι παρὰ τὰ ἄλλα ζῶα ὅςπερ θεοὶ ἄνθρωποι βιοτεύουσι, φύσει καὶ τῷ σώματι καὶ τῷ ψυχῷ κρατιστεύοντες; Οὖτε γὰρ βοὸς ἄν ἔχων σῶμα, ἀνθρώπου δὲ γνώμην, ἐδύνατ' ἄν πράττειν ὰ ἐδούλετο, οὔθ' ὅσα χεῖρας ἔχει, ἀφρονα δ' ἐστί, πλέον οὐδὲν ἔχει Ι· σὺ δὲ ἀμφοτέρων τῶν πλείστου ἀξίων τετυχηκὼς οὐκ οἴει σοῦ θεοὺς ἐπιμελεῖσθαι; ἀλλ', ὅταν τί ποιήσωσι, νομιεῖς αὐτοὺς σοῦ φροντίζειν; — "Όταν πέμπωσιν, ὡςπερ σὸ σοὶ φὴς πέμπειν αὐτούς, συμβούλους, ὅ τι χρὴ ποιεῖν καὶ μὴ ποιεῖν. — "Όταν δὲ Ἀθηναίοις, ἔφη, πυνθανομένοις τι διὰ μαντικῆς φράζωσιν, οὐ καὶ σοὶ δοκεῖς φράζειν αὐτούς, οὐδ' ὅταν τοῖς Ελλησι τέρατα πέμποντες προσημαίνωσιν, οὐδ' ὅταν πᾶσιν ἀνθρώποις; ἀλλὰ μόνον σὲ ἐξαιροῦντες ἐν

a vu, entendu ou appris? N'est-il pas évident pour toi que les hommes vivent comme des dieux entre les autres animaux, supérieurs par la nature de leur corps et de leur âme? Avec le corps d'un bœuf et l'intelligence d'un homme, il serait impossible de faire ce que l'on voudrait; sans cette intelligence les mains ne sont pas un avantage; et toi qui as reçu ces deux dons si précieux, tu n'es pas persuadé que les dieux s'occupent de toi? Que faut-il donc qu'ils fassent pour que tu le reconnaisses? — Qu'ils m'avertissent, comme tu dis qu'ils t'avertissent toi-même, en m'envoyant des conseillers, de ce que je dois faire ou éviter. — Mais quand ils parlent aux Athéniens qui les interrogent, crois-tu qu'ils ne te parlent pas aussi? et quand ils envoient aux Grecs, à tous les hommes, des avertissements et des prodiges, es-tu seul excepté, seul laissé dans l'oubli? Penses-tu que les dieux

tout ce qu'elle a entendu οσα αν ακούση η ίδη η μάθη; on a vu ou a appris? Car n'est-il pas Οὐ γὰρ tout à fait évident pour toi, πάνυ κατάδηλόν σοι, ότι οἱ ἄνθρωποι que les hommes vivent comme des dieux βιοτεύουσιν ώςπερ θεοί en comparaison des autres animaux, παρὰ τὰ ἄλλα ζῶα, l'emportant naturellement χρατιστεύοντες φύσει καὶ τῷ σώματι καὶ τῆ ψυχῆ; et par le corps et par l'âme? Ούτε γάρ, ἔγων ἂν σῶμα βοός, Car ni, ayant un corps de bœuf, γνώμην δὲ ἀνθρώπου, mais une intelligence d'homme, έδύνατο ἂν πράττειν il ne pourrait faire les choses qu'il voudrait, ἃ ἐβούλετο. ni tous les animaux qui ont des ούτε όσα έχει χείρας, mais sont sans-intelligence, | mains, ἔστι δὲ ἄφρονα, έγει οὐδὲν πλέον. n'ont rien de plus : σύ δὲ τετυγηκώς ἀμφοτέρων mais toi ayant obtenu les deux choses τῶν ἀξίων πλείστου, dignes du plus grand prix, ούχ οἴει θεούς tu ne crois pas les dieux prendre-soin de toi? έπιμελεῖσθαι σοῦ; άλλά, ὅταν ποιήσωσι τί, mais, quand ils feront quoi, νομιείς αὐτούς φροντίζειν σού; penseras-tu eux prendre-souci de toi? Lorsqu'ils m'enverront. - "Όταν πέμπωσιν, comme toi tu dis ώς περ σύ φής αὐτοὺς πέμπειν σοι, eux en envoyer à toi, συμδούλους, des conseillers, ο τι χρή ποιείν sur ce qu'il faut faire καὶ μὴ ποιεῖν. et ne pas faire. "Οταν δέ, ἔφη, - Mais lorsque, dit-il, φράζωσί τι ils expliquent quelque chose διά μαντικής par l'art divinatoire Άθηναίοις πυνθανομένοις. aux Athéniens qui le demandent ού δοχεῖς αὐτοὺς ne crois-tu pas eux φράζειν καὶ σοί, expliquer aussi à toi, οὐδὲ ὅταν προσημαίνωσι ni lorsqu'ils prédisent-par-signes τοῖς "Ελλησ:. aux Grecs πέμποντες τέρατα, en leur envoyant des prodiges. ούδὲ ὅταν ni lorsqu'ils prédisent-par-signes πάσι τοῖς ἀνθρώποις; à tous les hommes? άλλα έξαιρούντες σε μόνον mais exceptant toi seul

ENTRETIENS MÉMORABLES.-I.

[dieux,

et sur celles qui se font en Egypt:

et en Sicile.

αμελεία κατατίθενται; Οίει δ' αν τούς θεούς τοῖς ανθρώποις δόξαν έμφυσαι, ως ίχανοί είσιν εὖ καὶ καχώς ποιεῖν, εἰ μὴ δυνατοί ήσαν, καὶ τοὺς ἀνθρώπους ἐζαπατωμένους τὸν πάντα γρόνον οὐδέποτ' αν αἰσθέσθαι; Οὐγ δρας, ὅτι τὰ πολυγρονιώτατα καὶ σοφώτατα τῶν ἀνθρωπίνων, πόλεις καὶ ἔθνη, θεοσεδέστατά έστι, καὶ αἱ φρονιμώταται ἡλικίαι, θεῶν ἐπιμελέσταται; "Ωγαθέ, ἔφη, κατάμαθε, ὅτι καὶ ὁ σὸς νοῦς ἐνών τὸ σὸν σῶμα, ὅπως βούλεται, μεταγειρίζεται. Οἴεσθαι οὖν γρή καὶ την εν τῶ παντί φρόνησιν τὰ πάντα, ὅπως ἂν αὐτῆ ἡοὺ ἦ, ούτω τίθεσθαι, καὶ μὴ τὸ σὸν μὲν όμια δύνασθαι ἐπὶ πολλά στάδια έξιχνεῖσθαι, τὸν δὲ τοῦ θεοῦ ὀφθαλμὸν ἀδύνατον εἶναι άμα πάντα όρᾶν, μηδὲ τὴν σὴν μὲν ψυχὴν καὶ περὶ τῶν ἐνθάδε καί περί τῶν ἐν Αἰγύπτω καί ἐν Σικελία δύνασθαι φροντίζειν,

auraient mis dans l'âme des hommes cette crovance, qu'ils peuvent leur faire le bien et le mal, s'ils n'en avaient le pouvoir, et que les hommes, trompés par eux depuis tant de siècles, n'auraient pas encore senti cette erreur? Ne vois-tu pas que les établissements les plus antiques et les plus sages, les États et les nations, sont aussi les plus religieux, que les temps des plus grandes lumières sont les temps de la plus grande piété? Apprends, mon ami, que ton àme, enfermée dans ton corps, le gouverne comme il lui plaît. Il faut donc croire aussi que l'intelligence qui réside dans l'univers dispose tout à son gré. Quoi! ta vue s'étendrait à plusieurs stades, et l'œil de Dieu ne pourrait tout embrasser à la fois! Ton esprit pourrait en même temps s'occuper d'Athènes, de l'Égypte, de

κατατίθενται έν άμελεία; ils te plongent dans l'oubli? Οίει δέ τούς θεούς Et penses-tu les dieux αν έμφυσαι τοῖς ανθρώποις avoir pu mettre-dans les hommes δόξαν, la croyance, ώς είσιν ίχανοι qu'ils sont capables ποιείν εὖ καὶ κακῶς. de traiter bien et mal. εί μη ήσαν δυνατοί, s'ils n'en étaient pas capables, καὶ τοὺς ἀνθρώπους et les hommes έξαπατωμένους étant trompés πάντα τὸν χρόνον depuis tout le temps αν αισθέσθαι οὐδέποτε: n'avoir pu le sentir jamais? Ούχ δρᾶς, Ne vois-tu pas, **ὅτι τὰ πολυχρονιώτατα** que les plus antiques et les plus sages καὶ σορώτατα τῶν ἀνθρωπίνων, πόλεις καὶ ἔθνη, des choses humaines, villes et nations, έστι sont θεοσεβέστατα, les plus respectueuses - envers - les καὶ αἱ ἡλικίαι φρονιμώταται et que les âges les plus sensés έπιμελέσταται θεών; sont les plus soigneux des dieux? \*Ω ἀγαθέ, ἔφη, O mon bon, dit-il, κατάμαθε apprends ότι χαὶ ό σὸς νοὺς ἐνὼν que aussi ton âme étant-dedans μεταγειρίζεται τὸ σῶμα, gouverne ton corps, **ὅπως βούλεται**. comme elle veut. Χρή οὖν οἴεσθαι Il faut donc croire καὶ τὴν ορόνησιν aussi l'intelligence έν τῷ παντὶ qui est dans le tout (l'univers) établir toutes choses ainsi, τίθεσθαι τὰ πάντα ούτως. όπως ἂν ἢ ἡδὺ αὐτῆ, comme il peut être agréable à elle. καὶ μὴ τὸ σὸν μὲν ὅμμα et non pas ton œil δύνασθαι έξιχνεῖσθαι pouvoir parvenir ἐπὶ πολλὰ στάδια, à plusieurs stades τὸν δὲ ὀφθαλμὸν τοῦ θεοῦ mais l'œil de dieu είναι αδύνατον être incapable όρᾶν άμα πάντα, de voir à la fois toutes choses, μηδέ την σην μέν ψυγήν ni ton âme δύνασθαι φροντίζειν pouvoir prendre-souci χαὶ περὶ τῶν ἐνθάδε, et sur les choses qui se font ici,

καὶ περὶ τῶν ἐν Αἰγύπτω

καὶ ἐν Σικελία,

την δέ τοῦ θεοῦ φρόνησιν μη ξχανήν είναι άμα πάντων ἐπιμελεῖσθαι. \*Ην μέντοι Ι, ώςπερ ανθρώπους θεραπεύων γιγνώσχεις τοὺς ἀντιθεραπεύειν ἐθέλοντας, χαὶ γαριζόμενος τοὺς ἀντιγαριζομένους, καὶ συμβουλευόμενος καταμανθάνεις τοὺς φρυνίμους, ούτω καὶ τῶν θεῶν πεῖραν λαμδάνης θεραπεύων, εἴ τι σοὶ θελήσουσι περὶ τῶν ἀδήλων ἀνθρώποις συμβουλεύειν, γνώση τὸ θεῖον, ὅτι τοσοῦτον καὶ τοιοῦτόν ἐστιν, ώςθ' ἄμα πάντα όρᾶν, καὶ πάντα ἀκούειν, καὶ πανταχοῦ παρεῖναι, καὶ ἄμα πάντων ἐπιμελεῖσθαι.

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ Ι.

Έμοὶ μὲν οὖν ταῦτα λέγων οὐ μόνον τοὺς συνόντας ἔδόκει ποιείν, δπότε ύπο των ανθρώπων δρώντο, απέγεσθαι των ανοσίων τε καὶ αδίκων καὶ αἰσγρῶν, ἀλλὰ καὶ ὁπότε ἐν ἐρημία εἶεν, ἐπείπερ ήγήσαιντο μηδέν ἄν ποτε, ὧν πράττοιεν, θεούς διαλαθείν. V. Εί δε δη 2 και εγκράτεια καλόν τε κάγαθον ανδρί κτημά

la Sicile, et l'intelligence de Dieu ne pourrait songer à tout dans un seul instant! De même qu'en servant les hommes, en les obligeant, tu découvres ceux qui veulent te servir et t'obliger à leur tour, qu'en délibérant avec eux, tu as occasion de connaître leur prudence, si de même tu essayes de servir les dieux, dans l'espérance qu'ils te communiqueront des choses dont ils font mystère aux hommes, tu connaîtras quelle est la nature et la grandeur de cette divinité, qui peut à la fois tout voir, tout entendre, être présente partout, et porter ses soins sur tout ce qui existe. »

Socrate, en parlant ainsi, me semblait instruire ses disciples à s'abstenir de toute action impie, injuste et honteuse, non-seulement en présence des hommes, mais encore dans la solitude, persuadés que rien de ce qu'ils pourraient faire n'échapperait aux dieux.

V. S'il est vrai que la tempérance soit aussi pour l'homme un bien



την δὲ φρόνησιν τοῦ θεοῦ μή είναι ίκανήν ἐπιμελεῖσθαι ἄμα πάντων. "Ην μέντοι. ώςπερ θεραπεύων άνθρώπους γιγνώσχεις τούς έθέλοντας ἀντιθεραπεύειν, καί γαριζόμενος τούς άντιχαριζομένους, χαὶ συμβουλευόμενος καταμανθάνεις τούς φρονίμους, ούτω θεραπεύων λαμβάνης καὶ πεζραν τῶν θεῶν. εί θελήσουσι συμβουλεύειν τί σοι περί τῶν άδήλων άνθρώποις, γνώση τὸ θεῖον, ότι έστι τοσούτον καὶ τοιούτον, ώςτε δράν άμα πάντα, καὶ ἀκούειν πάντα, καὶ παρείναι πανταχοῦ, καὶ ἐπιμελεῖσθαι ἄμα πάντων. Ταύτα μέν οὖν λέγων εδόχει έμοι ου μόνον ποιείν τούς συνόντας απέγεσθαι των ανοσίων τε καὶ ἀδίκων καὶ αἰσγρῶν,

άλλά χαὶ όπότε είεν έν έρημία, ἐπείπερ ἡγήσαιντο μηδέν ποτε ών πράττοιεν αν διαλαθείν θεούς. V. El dè dà

χαὶ ἐγχράτεια έστιν άνδρι

κτήμα καλόν τε καὶ ἀγαθόν,

mais l'intelligence de dieu ne pas être capable de prendre-soin à la fois de toutes choses. Si assurément, de même qu'en honorant les hommes tu connais ceux qui veulent t'honorer-en-retour. et en leur rendant-service ceux qui rendent-service-en-retour. et qu'en les consultant tu discernes les sensés. si donc ainsi en les honorant tu prends aussi épreuve des dieux, s'ils voudront conseiller quelque chose à toi sur les choses non-évidentes aux hommes. tu connaîtras la divinité, qu'elle est si grande et telle, que voir à la fois toutes choses, et entendre toutes choses, et être-présente partout, et prendre-soin à la fois de toutes choses.

Donc disant ces choses il paraissait à moi non-seulement faire ceux qui étaient-avec lui s'abstenir des choses et impies et injustes et honteuses, όπότε όρῷντο ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, quandils seraient vus par les hommes, mais même quand ils seraient dans l'isolement. puisqu'ils penseraient aucune jamais des choses qu'ils feraient ne pouvoir échapper aux dieux.

> V. Mais si certes aussi la tempérance est pour un homme une possession et belle et bonne,

έστιν, έπισχεψώμεθα, εί τι προδδίδαζε λέγων είς αδτήν τοιάδε. 📆 ἄνδρες, εὶ, πολέμου ἡμῖν γενομένου, βουλοίμεθα έλέσθαι άνδρα, ύφ' οδ μάλιστα άν αὐτοί μέν σωζοίμεθα, τοὺς δὲ πολεuίους γειροίμεθα, αρ' όντιν' αν αισθανοίμεθα ήττω γαστρός ή οίνου ή ἀφροδισίων ή πόνου ή ὕπνου 1, τοῦτον αν αίροίμεθα; καὶ πῶς ἄν οἰηθείημεν τὸν τοιοῦτον ἢ ἡμᾶς σῶσαι, ἢ τοὺς πολεμίους χρατήσαι 2; Εἰ δ' ἐπὶ τελευτή τοῦ βίου γενόμενοι βουλοίμεθά τω επιτρέψαι ή παϊδας άρβενας παιδεύσαι, ή θυγατέρας παρθένους διαφυλάζαι, ή γρήματα διασώσαι, αρ' άξιόπιστον είς ταῦτα ἡγησαίμεθ' αν τὸν ἀχρατῆ; δούλω δ' ἀχρατεῖ ἐπιτρέψαιμεν αν ή βοσχήματα ή ταμιεία ή ἔργων ἐπιστασίαν <sup>3</sup>; διάκονον δὲ καὶ ἀγοραστὴν τοιοῦτον ἐθελήσαιμεν ἄν προῖκα λαδεῖν; Άλλὰ μὴν εἴ γε μηδὲ δοῦλον ἀχρατῆ δεζαίμεθ' ἄν 4,

inestimable, voyons si Socrate excitait ses auditeurs à l'acquérir, lorsqu'il leur parlait en ces termes : « Mes amis, s'il nous survenait une guerre et que nous eussions à choisir un homme capable de nous sauver d'abord et de soumettre nos ennemis, choisirions-nous celui qui ne saurait résister à l'amour de la bonne chère, du vin, des voluptés, à la fatigue, au sommeil? et comment pourrions-nous supposer à un tel caractère assez de force pour nous sauver nous-mêmes et pour dompter nos ennemis? Si nous voulions, à notre dernier moment, confier à quelqu'un l'éducation de nos fils, l'honneur de nos filles, le soin de notre fortune, croirions-nous l'homme intempérant/digne d'une telle confiance? Donnerions-nous à un esclave intempérant la garde de nos troupeaux, de nos greniers, la surveillance de nos travaux champêtres? l'accepterions-nous, même gratuitement, en qualité d'intendant et de pourvoyeur? Puisque nous refuserions même un esclave, s'il était intempérant, ne devons-nous pas mettre ἐπισχεψώμεθα

εὶ λέγων τοιάδε προυδίδαζέ τ: il faisait-avancer en quelque chose

είς αὐτήν "Ω άνδοες,

εί, πολέμου γενομένου ήμιν, βουλοίμεθα έλέσθαι ἄνδρα ύπὸ οὖ μάλιστα αὐτοὶ μὲν

αν σωζοίμεθα, γειροίμεθα δέ τούς πολεμίους,

άρα αν αξροίμεθα τοῦτον, οντινα αν αισθανοίμεθα

ήττω γαστρός ή οίνου η ἀφροδισίων

η πόνου η υπνου: καὶ πῶς ἂν οἰηθείημεν

τὸν τοιοῦτον

η σῶσαι ἡμᾶς, η χρατήσαι τούς πολεμίους;

Εί δὲ γενόμενοι έπὶ τελευτή τοῦ βίου

βουλοίμεθα ἐπιτρέψαι τω η παιδεύσαι παϊδας άρρενας, η διαφυλάξαι θυγατέρας παρθένους, ou à garder des filles vierges

ή διασώσαι γρήματα, αρα ήγησαίμεθα αν

τὸν ἀχρατῆ

άξιόπιστον είς ταῦτα; έπιτρέψαιμεν δὲ αν

δούλω ἀχρατεῖ

η βοσχήματα η ταμιεία, η επιστασίαν

ξογων; εθελήσαιμεν δε αν λαβείν προίκα

διάχονον καὶ ἀγοραστὴν τοιοῦτον;

Αλλά μην

εί γε μηδέ δεξαίμεθα αν

δοῦλον ἀχρατῖ,

examinons

si disant de telles paroles

vers elle: O hommes.

si, une guerre étant arrivée à nous. nous voulions choisir un homme. par lequel surtout nous-mêmes nous pussions être sauvés. et nous pussions soumettre

les ennemis,

est-ce que nous choisirions celui-ci,

que nous apercevrions

inférieur à son ventre ou au vin ou aux plaisirs-de-l'amour, ou à la fatigue ou au sommeil? et comment croirions-nous

l'homme tel

pouvoir ou sauver nous. ou dompter les eunemis?

Et si étant arrivés à la fin de la vie

nous voulions confier à quelqu'un ou à élever des enfants mâles. ou à conserver des biens, est-ce que nous jugerions

l'intempérant

digne-de-confiance pour ces choses?

et confierions-nous à un esclave intempérant ou des troupeaux ou des celliers

ou une surveillance de travaux-de-culture? et voudrions-nous prendre gratuitement

un intendant et un pourvoyeur tel?

Mais certes

si du moins nous n'accepterions pas un esclave intempérant, [même πῶς οὐκ ἄξιον αὐτόν γε Ι ουλάξασθαι τοιοῦτον γενέσθαι; Καὶ γὰρ ούχ, ὥςπερ οἱ πλεονέχται τῶν ἄλλων ἀφαιρούμενοι γρήματα 2 έαυτους δοχούσι πλουτίζειν, ούτως δ άχρατής τοις μέν άλλοις βλαδερός, ξαυτώ δ' ώρελιμος, άλλά κακούργος μέν των άλλων, έαυτοῦ δὲ πολύ κακουργότερος, εἴ γε κακουργότατόν ἐστι μὴ μόνον τὸν οἶχον τὸν έαυτοῦ φθείρειν, ἀλλὰ καὶ τὸ σῶμα καὶ τὴν ψυχήν. Έν συνουσία δὲ τίς αν ήσθείη τῷ τοιούτω, δν είδείη τῷ ὄψω τε καὶ τῷ οἴνω γαίροντα μᾶλλον ἢ τοῖς φίλοις.....; Αρά γε οὐ γρη πάντα ἄνδρα, ηγησάμενον την έγχράτειαν άρετῆς εἶναι χρηπῖδα, ταύτην πρῶτον ἐν τῆ ψυχῆ κατασχευάσασθαι 3: Τίς γὰρ ἄνευ ταύτης ἢ μάθοι τι ἂν ἀγαθὸν ἢ μελετήσειεν άξιολόγως; ή τίς οὐχ ᾶν ταῖς ήδοναῖς δουλεύων αἰσγρώς διατεθείη καὶ τὸ σῶμα καὶ τὴν ψυχήν; Ἐμοὶ μὲν δοκεῖ, νὴ τὴν Ἡραν 4, ἐλευθέρω μέν ἀνδρὶ εὐκτὸν εἶναι μὴ τυχεῖν δούλου

tous nos soins à nous garder de lui ressembler? Car il n'en est pas de l'homme intempérant comme de l'avare : l'avare, en dépouillant les autres, croit s'enrichir; l'intempérant leur nuit sans utilité pour lui-même; s'il fait du mal aux autres, il s'en fait plus encore, puisqu'en effet ce qu'il y a de plus pernicieux c'est de ruiner, en même temps que sa maison, son corps et son esprit. Et dans le commerce de l'amitié, peut-on se plaire avec un homme qui préfère à ses amis le vin et la bonne chère?.... N'est-ce pas un devoir pour quiconque regarde la tempérance comme la base de la vertu, de l'affermir d'abord dans son âme? Sans elle, comment apprendre le bien, comment le pratiquer avec honneur? Quel homme esclave de ses passions ne dégrade pas honteusement et son corps et son âme? Par Junon, tout homme libre doit demander aux dieux de n'avoir pas

πως ούχ ἄξιον αύτόν γε φυλάξασθαι γενέσθαι τοιοῦτον; Καὶ γὰρ ούχ, ώςπερ οἱ πλεονέκται δοχούσι πλουτίζειν έχυτούς. ούτως δ άχρατής βλαβερός μέν τοῖς άλλοις. ώφέλιμος δὲ έαυτῷ, άλλά κακούργος μέν τῶν ἄλλων, πολύ δὲ κακουργότερος έαυτοῦ, εί γε έστι χαχουργότατον φθείρειν μή μόνον τὸν οἶχον τὸν ἐαυτοῦ, άλλά και τὸ σῶμα και τὴν ψυχήν. Έν συνουσία δὲ τίς αν ήσθείη τῷ τοιούτῳ, ον είδείη χαίροντα τῶ ὄψω τε καὶ οἴνω μάλλον ή τοῖς φίλοις....; Άρά γε ού γρη πάντα ἄνδρα, ήγησάμενον την έγχράτειαν είναι χρηπίδα άρετης, κατασκευάσασθαι ταύτην πρώτον établir elle d'abord έν τη ψυγή; Τίς γὰρ ἄνευ ταύτης ή μάθοι ἄν τι ἀγαθὸν η μελετήσειεν άξιολόγως: ή τίς, δουλεύων ταϊς ήδοναϊς. ούχ ἄν διατεθείη αἰσγρῶς καὶ τὸ σῶμα καὶ τὴν ψυγήν; Δοκεῖ μὲν ἐμοί, νὴ τὴν "Ηραν, είναι εύχτον άνδρι μέν έλευθέρω

μή τυγείν δούλου τοιούτου.

comment n'est-il pas digne soi-même du moins se donner-de-garde de devenir tel? Et en effet il n'est pas vrai que . comme les cupides άφαιρούμενοι χρήματα τῶν ἄλλων enlevant les richesses aux autres paraissent enrichir eux-mêmes. ainsi l'intempérant soit nuisible aux autres, mais utile à lui-même, mais il est artisan-du-mal des autres. et beaucoup plus-artisan-du-mal de lui-même, si toutefois il est très-coupable de perdre non-seulement la maison de soi-même, mais aussi son corps et son âme. Et dans la société qui serait charmé de l'homme tel qu'il saurait se réjouissant et de la bonne-chère et du vin plus que de ses amis...? Est-ce que certes il ne faut pas tout homme, ayant jugé la tempérance être la base de la vertu, dans son âme? Car qui sans elle ou apprendrait quelque chose de bon ou l'exercerait dignement? ou qui, étant-esclave des plaisirs, ne serait pas disposé honteusement et quant au corps et quant à l'âme? Il paraît à moi, par Junon, être souhaitable à un homme libre de ne pas rencontrer un esclave tel.

τοιούτου, δουλεύοντα δέ ταῖς τοιαύταις ήδοναῖς ίκετεύειν Ι τοὺς θεούς δεσποτών άγαθών τυγείν ούτω γάρ άν μόνως δ τοιούτος σωθείη. Τοιαῦτα δε λέγων, έτι εγχρατέστερον τοῖς έργοις ή τοῖς λόγοις ξαυτὸν ἐπεδείχνυεν · οὐ γὰρ μόνον τῶν διὰ τοῦ σώ+ ματος ήδονῶν ἔκράτει, ἀλλὰ καὶ τῆς διὰ τῶν γρημάτων, νομίζων τὸν παρὰ τοῦ τυγόντος γρήματα λαμδάνοντα δεσπότην έαυτοῦ καθιστάναι, καὶ δουλεύειν δουλείαν οὐδεμιᾶς ἦττον αἰσγράν.

VI. "Αξιον δ' αὐτοῦ καὶ ἃ πρὸς "Αντιφῶντα 2 τὸν σοφιστήν διελέγθη μή παραλιπείν. Ο γάρ Αντισών ποτε βουλόμενος τούς συνουσιαστάς αὐτοῦ παρελέσθαι, προςελθών τῷ Σωκράτει, παρόντων αὐτῶν, ἔλεξε τάδε των Σώκρατες, ἐγώ μὲν ἤμην τούς φιλοποφούντας εὐδαιμονεστέρους γρηγαι γίγνεσθαι, σὰ δέ μοι δοχεῖς τἀναντία τῆς φιλοσοφίας ἀπολελαυχέναι. Ζῆς γοῦν ούτως, ώς οὐδ' αν είς δοῦλος ὑπὸ δεσπότη διαιτώμενος μείνειε,

un tel esclave; tout esclave qui est encore sous le joug de ces passions doit adresser des vœux aux dieux pour avoir de bons maîtres; car autrement il est perdu. » Voilà ce qu'il disait, et ses actions plus encore que ses paroles témoignaient de sa tempérance : supérieur en même temps aux plaisirs des sens et à ceux que procure la richesse, il pensait que recevoir de l'argent du premier venu, c'était se donner un maître, et se condamner à la plus honteuse des servitudes.

VI. Il ne faut pas omettre, en parlant de Socrate, l'entretien qu'il eut avec le sophiste Antiphon. Un jour Antiphon, qui voulait séduire les disciples de Socrate, l'aborda et lui dit en leur présence : « Je croyais, Socrate, que la philosophie devait rendre les hommes plus heureux, et, à ce que je vois, tu en as retiré tout le contraire. Ton existence est telle, qu'un esclave ne voudrait pas rester avec un maître qui le ferait vivre comme toi; les plus vils aliments, les

δουλεύοντα δὲ ταίς ήδοναίς τοιαύταις ίχετεύειν τούς θεούς τυγείν άγαθων δεσποτών. δ γάρ τοιούτος αν σωθείη ούτω μόνως. Λέγων δὲ τοιαύτα, έπεδείχνυεν έχυτὸν έτι έγχρατέστερον τοῖς ἔργοις ἢ τοῖς λόγοις. ού γάρ μόνον έχράτει τῶν κὸονῶν διά τοῦ σώματος, άλλά καὶ τῆς διά τῶν χρημάτων, παρά τοῦ τυγόντος καθιστάναι δεσπότην έαυτού, καὶ δουλεύειν δουλείαν ήττον αίσχραν ούδεμιας. VI. "Αξιον δὲ μή παραλιπεῖν αὐτοῦ γαὶ α διελέγθη πρὸς Άντιφῶντα τὸν σοφιστήν. Ό γὰρ Άντιφῶν ποτε βουλόμενος παρελέσθαι τούς συνουσιαστάς αύτοῦ, προςελθών τῶ Σωχράτει, αὐτῶν παρόντων, έλεξε τάδε: ΤΩ Σώχρατες, έγω μέν ώμην γρηναι τούς φιλοσοφούντας γίγνεσθαι εὐδαιμονεστέρους, σύ δε δοχείς μοι ἀπολελαυχέναι τῆς φιλοσοφίας τὰ ἐναντία. Ζής γούν ούτως, ώς ούδὲ εξς δοῦλος

διαιτώμενος ύπο δεσπότη

et celui qui est-esclave de passions telles devoir prier les dieux de rencontrer de bons maîtres; car l'homme tel pourrait être sauvé ainsi seulement. Mais disant de telles choses, il montrait lui-même encore plus tempérant par les actions que par les paroles; car non-seulement il était-maître des plaisirs qu'on se procure au moven du corps, mais encore de celui qu'on se procure au moven des richesses, νομίζων τὸν λαμβάνοντα γρήματα pensant celui qui reçoit de l'argent de celui qui se rencontre (du premier l'établir maître de lui-même, [venu) et être-esclave d'un esclavage non moins honteux qu'aucun autre. VI. Mais *il est* digne (convenable) de ne pas omettre de lui aussi les choses que il dit-en-s'entretenant avec Antiphon le sophiste. Car Antiphon un jour voulant détourner les compagnons de lui (de Socrate). étant venu-près de Socrate, eux étant présents, dit ces choses-ci : O Socrate, moi je pensais falloir ceux qui s'occupent-de-philosophie devenir plus heureux. mais toi tu parais à moi avoir recueilli de la philosophie les choses contraires. Tu vis en effet ainsi,

comme pas même un esclave

étant-à-un-régime tel sous son maître

σιτία τε σιτή καὶ ποτά πίνεις τὰ φαυλότατα, καὶ ξμάτιον ήμφίεσαι οὐ μόνον φαῦλον, ἀλλὰ τὸ αὐτὸ θέρους τε καὶ γειμῶνος, ανυπόδητός τε καὶ αγίτων Ι διατελεῖς. Καὶ μὴν γρήματά γε οὐ λαμδάνεις, ἃ καὶ κτωμένους εὐφραίνει καὶ κεκτημένους έλευθεριώτερόν τε καὶ ήδιον ποιεῖ ζῆν. Εἰ οὖν, ώςπερ καὶ τῶν άλλων έργων οι διδάσκαλοι τους μαθητάς μιμητάς ξαυτών άποδειχνύουσιν, ούτω καὶ σὸ τοὸς συνόντας διαθήσεις, νόμιζε κακοδαιμονίας διδάσκαλος είναι. Καὶ δ Σωκράτης πρὸς ταῦτα εἶπε · Δοχεῖς μοι, έφη, ὧ 'Αντιφών, · ὑπειληφέναι με οὕτως ανιαρώς ζην, ώςτε πέπεισμαί σε μαλλον αποθανείν αν έλέσθαι, η ζην ώςπερ εγώ. "Ιθι οὖν επισχεψώμεθα, τί γαλεπὸν ήσθησαι τούμοῦ βίου. Πότερον 2, ὅτι τοῖς μὲν λαμβάνουσιν ἀργύριον αναγκαῖόν ἐστιν ἀπεργάζεσθαι τοῦτο, ἐφ' ῷ αν μισθὸν λαμθάνωσιν, έμοι δε μή λαμβάνοντι οὐκ ἀνάγκη διαλέγεσθαι, ὧ ἄν

boissons les plus viles sont les tiennes; le méchant manteau dont tu te couvres te sert l'hiver comme l'été; tu n'as ni chaussures ni tunique. Et malgré cela, tu n'exiges d'argent d'aucun de tes disciples, quoique l'argent soit agréable à recevoir et assure à ceux qui le possèdent une vie plus indépendante et plus douce. Si tu fais comme les autres maîtres, qui forment leurs disciples à leur ressemblance, tu peux te considérer comme un maître de malheur. -Antiphon, répondit Socrate, tu t'es fait, je crois, une si triste idée de mon existence que tu aimerais sans doute mieux mourir que de vivre comme moi. Eh bien donc, examinons en quoi tu trouves ma vie si pénible. Est-ce parce que je ne suis pas obligé, comme ceux qui exigent de l'argent, de gagner un salaire que ie ne demande point, et de m'entretenir avec ceux qui peuvent

αν μείνειε, σιτή τε σιτία καὶ πίνεις ποτὰ τὰ φαυλότατα, καὶ ἡμφίεσαι ἱμάτιον ού μόνον φαῦλον, άλλὰ τὸ αὐτὸ θέρους τε καὶ γειμώνος, διατελείς τε άνυπόδητος χαὶ ἀγίτων. Καὶ μὴν οὐ λαμβάνεις γε χρήματα α καὶ εὐφραίνει κτωμένους καὶ ποιεῖ κεκτημένους ζην έλευθεριώτερόν τε καὶ ήδιον. τῶν ἄλλων ἔργων ἀποδειχνύουσι τούς μαθητάς μιμητάς έαυτῶν, ούτω καὶ σὸ διαθήσεις τούς συνόντας, νόμιζε είναι διδάσχαλος κακοδαιμονίας. Καὶ ὁ Σωχράτης εἶπε πρὸς ταῦτα: Δοχεῖς μοι, ἔφη, ὧ Άντιφῶν, ύπειληφέναι με ζῆν οὕτως ἀνιαρῶς, ώςτε πέπεισμαί σε αν έλέσθαι μαλλον αποθανείν, η ζην ώς περ έγώ. "1θι οὖν ἐπισκεψώμεθα, τί ήσθησαι γαλεπόν τοῦ ἐμοῦ βίου. Πότερον, ὅτι ἐστὶ μὲν ἀναγχαῖον τοῖς λαμδάνουσιν ἀργύριον ἀπεογάζεσθαι τοῦτο, έπὶ ὧ ἄν λαμβάνωσι μισθόν. ούχ ἀνάγχη δὲ ἐμοὶ μη λαμδάνοντι

διαλέγεσθαι

ne voudrait rester. et tu te nourris d'aliments et tu bois des boissons les plus viles, et tu te revêts d'un manteau non-seulement grossier, mais le même et en été et en hiver, et tu passes-ta-vie sans-chaussure et sans-tunique. Et certes tu ne recois pas d'argent, lequel et réjouit ceux qui l'acquièrent et fait ceux qui l'ont acquis vivre et plus librement et plus agréablement. Εὶ οὖν, ώςπερ καὶ οἱ διδάσκαλοι Si donc, comme aussi les maîtres des autres choses font-voir (rendent) leurs disciples imitateurs d'eux-mêmes, ainsi aussi toi tu dois disposer ceux qui sont-avec toi, crois être un maître de mauvaise-fortune. Et Socrate dit en réponse à ces choses : Tu parais à moi, dit-il, ô Antiphon, avoir présumé moi vivre si tristement, que je suis persuadé toi devoir choisir plutôt de mourir. que de vivre comme moi. Va donc examinons, quoi tu as apercu de pénible de ma vie (dans ma vie). Est-ce ceci, qu'il est nécessaire pour ceux qui recoivent de l'argent d'effectuer cela. pour quoi ils recoivent un salaire, mais qu'il n'y a pas nécessité pour moi qui n'en recois pas de m'entretenir

μή βούλωμαι; ή την δίαιτάν μου φαυλίζεις, ώς ήττον μέν ύγιεινα ἐσθίοντος ἐμοῦ ἡ σοῦ, ἦττον δὲ ἰσγύν παρέγοντα; ἡ ὡς γαλεπώτερα πορίσασθαι τὰ ἐμὰ διαιτήματα τῶν σῶν, διὰ τὸ σπανιώτερά τε καὶ πολυτελέστερα εἶναι; ἢ ὡς ἡδίω σοί, ἃ σὺ παρασκευάζει, όντα, ή έμοί, α έγω; Ούκ οἶσθ', ότι ό μεν ήδιστα έσθίων ήχιστα όψου δεϊται, δ δὲ ήδιστα πίνων ήχιστα τοῦ μή παρόντος επιθυμεῖ ποτοῦ: Τά γε μὴν ξμάτια οἶσθ' ὅτι οἱ μεταδαλλόμενοι ψύγους καὶ θάλπους ένεκα μεταδάλλονται, καὶ ύποδήματα ύποδούνται, όπως μή διά τά λυπούντα τους πόδας χωλύωνται πορεύεσθαι · ήδη οὖν ποτε ήσθου ἐμὲ ἡ διὰ ψῦγος μαλλόν του ένδον μένοντα 1, ή διά θάλπος μαγόμενόν τω περί σχιᾶς, ἢ διὰ τὸ ἀλγεῖν τοὺς πόδας οὐ βαδίζοντα ὅπου ᾶν βού-

me déplaire? Trouves-tu mon existence misérable, parce que ma nourriture est moins saine que la tienne, ou moins propre à me donner de la force? parce que mes aliments sont plus difficiles à trouver, plus rares, plus délicats? ou bien encore parce que les mets que tu prépares te sont plus agréables que les miens ne le sont pour moi? Ne sais-tu pas que celui qui mange et boit avec plaisir n'a besoin ni d'assaisonnements ni de boissons qu'il n'a pas? Si l'on change de manteau, tu ne l'ignores pas, c'est pour se garantir du froid et de la chaleur; si l'on porte des chaussures, c'est afin de ne pas être arrêté par ce qui peut blesser les pieds. T'es-tu jamais aperçu qu'à cause du froid j'en demeure plus chez moi? M'as-tu vu, pendant la chaleur, me battre pour avoir de l'ombre, ne pas aller où je voulais

avec qui je ne voudrais pas? ο αν μή βούλωμαι; ou bien déprécies-tu η σαυλίζεις την δίαιτάν μου. le genre-de-vie de moi, comme moi mangeant ώς έμοῦ μὲν ἐσθίοντος ήττον ύγιεινά ή σοῦ, des choses moins saines que toi, παρέγοντα δὲ ἦττον ἰσγύν; et procurant moins de force? η ώς τὰ ἐμὰ διαιτήματα ou comme ma nourriture γαλεπώτερα πορίσασθαι étant plus difficile à se procurer

τῶν σῶν, διὰ τὸ εἶναι que la tienne, à cause du être σπανιώτερά τε καὶ πολυτελέστερα; et plus rare et plus chère?

ou comme les choses ά σύ παρασχευάζει que tu te procures

η ώς

ὄντα ἡδίω σοί, étant plus agréables à toi, η έμοί, α έγώ.

qu'à moi celles que je me procure? Ούα οἶσθα, Ne sais-tu pas,

ότι ό μεν εσθίων que celui qui mange avec-le-plus-de-plaisir ήδιστα

δείται ήχιστα όψου, a le moins besoin d'un mets.

ό δὲ πίγων et que celui qui boit ήδιστα avec-le-plus-de-plaisir έπιθυμεῖ ήχιστα desire le moins

τοῦ ποτοῦ μὴ παρόντος; la boisson qui n'est-pas-à-sa-portée?

Οἶσθά γε μὴν Tu sais du moins assurément

ότι οἱ μεταβαλλόμενοι τὰ ἱμάτια que ceux qui changent de manteaux en changent

μεταβάλλονται ένεκα ψύχους καὶ θάλπους à cause du froid et du chaud, καὶ ὑποδοῦνται et attachent-sous leurs pieds

ύποδήματα, des chaussures.

όπως μή χωλύωνται afin qu'ils ne soient pas empêchés

πορεύεσθαι de marcher à cause des choses διά τά λυπούντα τούς πόδας \* qui blessent les pieds;

ήσθου οὖν ἤδη ποτὲ as-tu donc appris déjà quelque jour

έμὲ ἢ μένοντα moi ou restant

ενδον διά ψύγος en-dedans de la maison par le froid

μαλλόν του, plutôt que quelqu'autre, ou me battant avec quelqu'un η μαγόμενόν τω

περί σχιᾶς pour de l'ombre διά θάλπος. par la chaleur,

η ού βαδίζοντα όπου αν βούλωμαι, ou bien n'allant pas où je puis vouloir,

λωμαι; Οὐχ οἶσθ', ὅτι οἱ φύσει ἀσθενέστατοι τῷ σώματι, μελετήσαντες τῶν ἐσχυροτάτων ἀμελησάντων κρείττους τε γίγνονται πρός & αν μελετώσι, και ράον αυτά φέρουσιν; Έμε δε άρα οὐχ οἴει, τῷ σώματι ἀεὶ τὰ συντυγχάνοντα μελετῶντα χαρτερείν, πάντα ράον φέρειν σου μή μελετώντος; Του δέ μή δουλεύειν γαστρί μηδε ύπνω και λαγνεία οἴει τι άλλο αἰτιώτερον εἶναι, ἢ τὸ έτερα ἔγειν τούτων ἡδίω, ἃ οὐ μόνον ἐν χρεία ὄντα εὐφραίνει, ἀλλὰ καὶ ἐλπίδας παρέγοντα ἀφελήσειν ἀεί; Καὶ μην τοῦτό γε οἶσθα, ὅτι οἱ μέν οἰόμενοι μηδέν εὖ πράττειν οὐχ εὐφραίνονται, οἱ οὰ ἡγούμενοι καλῶς προγωρεῖν ξαυτοῖς ἡ γεωργίαν ή ναυχληρίαν ή άλλ' ό τι αν τυγχάνωσιν έργαζόμενοι, ώς εὖ πράττοντες εὐφραίνονται. Οἴει οὖν ἀπὸ πάντων τούτων το σαύτην ήδον ην είναι, όσην ἀπὸ τοῦ ἐαυτόν τε ήγεῖσθαι βελτίω

parce que j'avais les pieds blessés? Ne sais-tu pas que des personnes faibles de corps deviennent plus fortes et supportent mieux la fatigue de certains exercices que celles qui, naturellement plus robustes, n'ont pas exercé leur vigueur? Et tu ne crois pas qu'après avoir tout fait pour habituer mon corps à endurer les influences extérieures, j'y résiste mieux que toi qui n'as pas pris le même soin? Si je ne suis pas esclave de la bonne chère, du sommeil, de la volupté, la seule cause en est que je connais d'autres plaisirs plus doux, qui ne flattent pas seulement dans le moment, mais qui font espérer des avantages continuels. Tu sais que, si l'on n'attend pas de succès, on ne s'applique à rien avec plaisir, tandis que si l'on pense réussir ou dans l'agriculture, ou dans la navigation, ou dans quelque autre travail, on s'y livre avec autant de joie que si l'on réussissait déjà. Crois-tu cependant que ce soit là un bonheur égal à celui que donne

διά τὸ άλγεῖν τοὺς πόδας; Ούκ οξσθα, ότι οἱ ἀσθενέστατοι τῷ σώματι φύσει, μελετήσαντες γίγνονταί τε χρείττους τῶν ἐσγυροτάτων ἀμελησάντων πρός ἃ ἄν μελετῶσι, καὶ φέρουσιν αὐτὰ ῥᾶον; Ούχ οἴει δὲ ἄρα ἐμέ, μελετῶντα ἀεὶ χαρτερείν τὰ συντυγγάνοντα τῶ σώματι, φέρειν πάντα ῥᾶον σοῦ μὴ μελετῶντος; Τί δὲ ἄλλο οἴει είναι αἰτιώτερον τοῦ μὴ δουλεύειν γαστοί μηδὲ ὕπνω καὶ λαγνεία. ἢ τὸ ἔχειν ἕτερα ήδίω τούτων, ὰ εὐφραίνει ού μόνον ὄντα ἐν χρεία, άλλὰ καὶ παρέγοντα ἐλπίδας ώφελήσειν ἀεί; Καὶ μὴν οἶσθα τοῦτό γε ότι οἱ μὲν οἰόμενοι πράττειν εὖ μηδὲν σύχ εύφραίνονται, οί δὲ ἡγούμενοι προχωρείν χαλώς έαυτοίς η γεωργίαν η ναυκληρίαν η άλλο ὅ τι ἄν τυγχάνωσιν ἐργαζόμενοι, qu'ils se trouvent faisant, εὐφραίνονται ώς πράττοντες εὖ. Οἴει οὖν τοσαύτην ήδονην είναι ἀπὸ πάντων τούτων,

όσην ἀπὸ τοῦ ἡγεῖσθαι

à cause du avoir mal aux pieds? Ne sais-tu pas que les plus faibles par le corps naturellement, ayant exercé et deviennent meilleurs que les plus forts qui ont négligé pour les choses qu'ils ont exercées, et supportent elles plus facilement? Et ne penses-tu pas en conséquence moi, qui m'exerce toujours à endurer les choses qui arrivent au corps. les supporter toutes plus facilement que toi qui ne t'y exerces pas? Mais quelle autre chose crois-tu être plus cause du ne pas être-esclave de son ventre ni du sommeil et de la lubricité, que le avoir d'autres choses plus agréables que celles-là. qui réjouissent non-seulement étant en usage, mais encore procurant des espérances elles devoir être-utiles tonjours? Et assurément tu sais ceci du moins, que ceux qui croient ne devoir bien faire (réussir) en rien ne se réjouissent pas, mais que ceux qui pensent devoir réussir bien à eux-mêmes ou la culture ou la navigation ou une autre chose se réjouissent comme faisant bien (réussissant). Penses-tu donc un aussi grand plaisir être (résulter) de toutes ces choses, que du estimer

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

γίγνεσθαι καὶ φίλους ἀμείνους κτᾶσθαι Ι; Ἐγώ τοίνυν διατελώ ταῦτα νοικίζων. 'Εὰν δὲ δὴ φίλους ἡ πόλιν ώφελεῖν δέη, ποτέρω ή πλείων σγολή 2 τούτων ἐπιμελεῖσθαι, τῷ, ὡς ἐγὼ νῦν, ἡ τῷ, ώς σὸ μακαρίζεις, διαιτωμένω; στρατεύοιτο δὲ πότερος αν όᾶον, ὁ μὴ δυνάμενος ἄνευ πολυτελοῦς διαίτης ζῆν, ἢ ῷ τὸ παρον άρχοίη; έχπολιορχηθείη 3 δε πότερος αν θάττον, δ των γαλεπωτάτων εύρεῖν δεόμενος, ή ὁ τοῖς ράστοις ἐντυγγάνειν ἀρχούντως χρώμενος; Έριχας, δ Άντισων, την εὐδαιμονίαν ολομένω τρυφήν καλ πολυτέλειαν είναι · έγω δε νομίζω τὸ μέν μηδενός δέεσθαι 4 θεῖον εἶναι, τὸ δ' ὡς ἐλαγίστων, ἐγγυτάτω τοῦ θείου· καὶ τὸ μέν θεῖον κράτιστον, τὸ δὲ ἐγγυτάτω τοῦ θείου, έγγυτάτω τοῦ χρατίστου.

l'espoir de se rendre meilleur soi et ses amis? Eh bien! telle est l'opinion dans laquelle je persiste. S'il faut servir sa patrie ou ses amis, qui en aura plus le loisir, de celui qui vit comme moi, ou de celui qui embrasse ce genre de vie si heureux à tes yeux? Qui fera la guerre avec moins de peine, de celui qui ne saurait vivre sans une table exquise, ou de celui qui se contente de ce qu'il trouve sous sa main? qui se rendra le plus vite, de celui qui a besoin des mets les plus difficiles à trouver, ou de celui qui est satisfait des aliments les plus vulgaires? Tu sembles, Antiphon, mettre le bonheur dans les délices et la magnificence; pour moi, je crois que la divinité n'a besoin de rien; que moins on a de besoins, plus on se rapproche d'elle; et comme la divinité est la perfection même, ce qui se rapproche le plus de la divinité est aussi le plus près de la perfection. »

δαυτόν τε γίγνεσθαι βελτίω, καὶ κτᾶσθαι φίλους ἀμείνους; Ένω τοίνυν διατελώ νομίζων ταύτα. 'Εάν δὲ δὴ δέη ώρελεῖν φίλους η πόλιν, ποτέρω ή πλείων σχολή έπιμελεῖσθαι τούτων, τῷ διαιτωμένω ώς έγὼ νῦν, η τω. ώςπερ σύ μαχαρίζεις; πότερος δὲ αν στρατεύοιτο ράον, δ μη δυνάμενος ζην άνευ διαίτης πολυτελούς. ήω

τὸ παρὸν ἀρχοίη; πότερος δὲ

αν έκπολιορκηθείη θάττον,

δ δεόμενος

τῶν γαλεπωτάτων εύρεῖν, η ό γρώμενος

άρχούντως τοῖς ῥάστοις έντυγχάνειν:

Έοικας, ὧ Άντισῶν, ολομένω τουσήν

χαὶ πολυτέλειαν είναι την εύδαιμονίαν. έγω δε νομίζω

τὸ μὲν δέεσθαι μηδενός εἶναι θεῖον.

τὸ δὲ

ώς έλαγίστων. έγγυτάτω τοῦ θείου. καὶ τὸ μὲν θεῖον κράτιστον, τὸ δὲ έγγυτάτω τοῦ θείου. έγγυτάτω τού χρατίστου.

et soi-même devenir meilleur, et acquérir des amis meilleurs? Moi donc je continue pensant ces choses. Mais encore s'il faut servir ses amis ou sa ville, auguel des deux serait le plus grand loisir de prendre-soin de ces choses. à celui qui-se-met-à-un-régime comme moi maintenant, ou à celui qui vivrait, comme toi

115

tu trouves-heureux de vivre?

et lequel

ferait-la-guerre plus facilement. celui qui ne pourrait vivre sans un régime coûteux.

ou celui à qui

ce qui serait présent suffirait?

et leauel

serait pris le plus vite, celui qui aurait-besoiu

des choses les plus difficiles à trouver

ou celui qui se servirait

suffisamment (de façon à être satisfait)

des choses les plus faciles

à rencontrer?

Tu ressembles, ò Antiphon,

à quelqu'un qui pense la mollesse

et la somptuosité être le bonheur; mais moi je crois

le ne manquer de rien être divin,

et le manquer

des moins nombreuses choses, être le plus près du divin; et le divin être parfait, et le plus près du divin, être le plus près du parfait.

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE I.

117

Πάλιν δέ ποτε ό Άντιφῶν τῷ Σωχράτει εἶπεν· μ Σώχρατες, ἐγώ τοι σὲ μὲν δίχαιον νομίζω, σοφὸν δὲ οὐδ' ὁπωςτιοῦν. Δοχεῖς δὲ μοι χαὶ αὐτὸς τοῦτο γιγνώσχειν· οὐδένα γοῦν τῆς συνουσίας ἀργύριον πράττη. Καίτοι τό γε ἱμάτιον ἢ τὴν οἰχίαν ἢ ἄλλο τι, ὧν χέχτησαι, νομίζων ἀργυρίου ἄξιον εἶναι, οὐδενὶ ἀν μὴ ὅτι προῖχα δοίης, ἀλλ' οὐδ' ἐλαττον τῆς ἀξίας λαδών. Δῆλον δὴ ὅτι, εἰ χαὶ τὴν συνουσίαν ἤου τινὸς ἀξίαν εἶναι, καὶ ταύτης ἀν οὐχ ἔλαττον τῆς ἀξίας ἀργύριον ἐπράττου. Δίχαιος μὲν οὖν ὰν εἴης, ὅτι οὐχ ἐξαπατᾶς ἐπὶ πλεονεξία, σοφὸς δὲ οὐχ ἀν, μηδενός γε ἄξια ἐπιστάμενος. 'Ο δὲ Σωχράτης πρὸς ταῦτα εἶπεν· μ ἀλτιφῶν,.... ἐὰν δέ τις, δν ὰν γνῷ χαλόν τε χάγαθὸν ἐραστὴν ὁ ὅντα, τοῦτον φίλον έαυτῷ ποιῆται, σώφρονα νομίζομεν· χαὶ τὴν σοφίαν ὡςαύτως τοὺς μὲν ἀργυ-

Un autre jour, Antiphon lui disait encore : « Je te crois un homme juste, Socrate, mais non pas un homme sage. Il me paraît d'ailleurs que tu es aussi de cet avis; et voilà pourquoi tu ne demandes pas d'argent à tes disciples. Cependant ton manteau, ta maison, tout autre objet qui t'appartient et que tu crois valoir quelque argent, tu ne voudrais le donner ni gratuitement, ni pour un prix au-dessous de sa valeur. Il est évident que, si tu estimais aussi tes leçons, tu te les ferais payer ce qu'elles valent. Ainsi l'on peut dire que tu es un honnête homme, puisque tu ne trompes point par cupidité, mais l'on ne dira pas que tu es un sage, puisque tu ne sais rien qui soit de quelque valeur. — Antiphon, répondit Socrate....., si quelqu'un s'attache comme ami celui qu'il sait être partisan de l'honnêteté et de la vertu, on le regarde comme un homme sensé : de même on appelle sophistes

Πάλιν δέ ποτε ό Άντιφῶν εἶπε τῷ Σωκράτει. 
Ω Σώκρατες, ἐγώ τοι νομίζω σε δίκαιον μέν, σοφὸν δὲ οὐδὲ ὁπωςτιοῦν. 
Δοκεῖς δέ μοι καὶ αὐτὸς γιγνώσκειν τοῦτο πράττη γοῦν

οὐδένα ἀργύριον τῆς συνουσίας.

Καίτοι γε μὴ ὅτι δοίης ἄν προῖχα οὐδενὶ

τὸ ἱμάτιον ἢ τὴν οἰκίαν

ή τι άλλο ὧν κέκτησαι, νομίζων

είναι άξιον άργυρίου,

άλλὰ οὐδὲ

λαδών ἔλαττον τῆς ἀξίας.

Δήλον δή ὅτι,

εί ὤου καὶ τὴν συνουσίαν εἶναι ἀξίαν τινός,

είναι άξιαν τινός, ἐπράττου ἂν καὶ ταύτης

άργύριον οὐκ ἔλαττον τῆς ἀξίας. Εἴης μὲν οὖν ἄν δίκαιος,

ότι οὐκ ἐξαπατᾶς

ἐπὶ πλεονεξία,

σοφὸς δὲ οὐχ ἄν, ἐπιστάμενός γε

άξια μηδενός. 'Ο δὲ Σωχράτης εἶπε πρὸς ταῦτα:

'Ω' Αντιφῶν,.... ἐὰν δέ τις

ποιῆται φίλον έαυτῷ τοῦτον, ὃν ἂν γνῷ ὄντα ἐραστὴν

καλόν τε καὶ ἀγαθόν,

νομίζομεν σώφρονα.

Mais de nouveau un jour Antiphon dit à Socrate :

O Socrate, moi certes je crois toi étre juste à la vérité,

mais sage en aucune manière.

Et tu parais à moi

aussi toi-même reconnaître cela; tu ne retires en conséquence

de personne

de l'argent pour ta société.

Et pourtant certes

non-seulement tu ne donnerais gratuitement à personne

ton manteau ou ta maison

ou quelque autre

des choses que tu possèdes,

pensant cette chose

être digne d'argent (valoir de l'argent), mais tu ne la donnerais pas même

ayant reçu moins que la valeur.

Or'il est évident que, si tu croyais aussi ta société

être digne de (valoir) quelque chose,

tu retirerais aussi d'elle

de l'argent non moindre que la valeur.

Tu peux donc être juste, parce que tu ne trompes pas

par cupidité,

mais sage non, sachant certes des choses dignes de rien (sans valeur).

Mais Socrate

dit en réponse à ces choses : O Antiphon..., mais si quelqu'un

fait ami à lui-même celui-ci, qu'il aura connu

étant amateur

et beau et bon (du beau et du bon),

nous le jugeons sage;

καὶ ὡςαύτως ἀποκαλοῦσι σοφιστὰς et de même on appelle sophistes

ρίου τῷ βουλομένω πωλούντας σοφιστάς... ἀποχαλούσιν · όςτις δέ, δν αν γνω εύφυα όντα, διδάσχων ό τι αν έγη άγαθόν, φίλον ποιήται, τούτον νομίζομεν, α τῷ καλῷ κάγαθῷ πολίτη προςήκει, ταῦτα ποιείν. Έγω δ' οὖν καὶ αὐτός, ὧ Αντισών, ώςπερ άλλος τις η έππω άγαθῷ η χυν! η όρνιθι ήδεται, ούτω καὶ ἔτι μᾶλλον ήδομαι φίλοις ἀγαθοῖς καί, ἐάν τι σγῶ ἀγαθόν, διδάσχω, καὶ άλλοις συνίστημι, παρ' ὧν ἃν ήγῶμαι ὡφελήσεσθαί 1 τι αὐτοὺς εἰς ἀρετήν. Καὶ τοὺς θησαυροὺς τῶν πάλαι σορών ανδρών, οθς έχεῖνοι χατέλιπον έν βιβλίοις γράψαντες, ανελίττων 2 χοινή σύν τοῖς φίλοις διέργομαι, χαί, αν τι δρώμεν αγαθόν 3, εκλεγόμεθα, καὶ μέγα νομίζομεν κέρδος, εάν αλλήλοις ώφελιμοι γιγνώμεθα. Έμοι μέν δή ταῦτα ἀκούοντι εδόκει

ceux qui, pour de l'argent, vendent la sagesse au premier venu; mais si un homme reconnaît dans un autre un heureux naturel, s'il se plait à l'instruire, s'il s'en fait un ami, on pense qu'il se conduit comme un bon et honnête citoyen. Pour moi, Antiphon, je suis heureux d'avoir des amis estimables, comme d'autres aiment à posséder un bon chien, un bon cheval, un bel oiseau. Je leur apprends tout ce que je sais d'utile, je les recommande à qui peut les aider à devenir plus vertueux. Je parcours avec eux ces livres où les anciens sages ont déposé leurs trésors; nous en recueillons tous les beaux préceptes, et nous pensons faire un grand gain, si nous nous sommes utiles les uns aux autres. » Pour moi, qui entendais ces τούς μέν πωλούντας άργυρίου την σοσίαν

τῷ βουλομένω. όςτις δὲ ποιῆται φίλον

ον αν γνω έντα εὐφυᾶ,

διδάσχων

ο τι αν έγη άγαθύν,

νομίζομεν τούτον ποιείν ταύτα,

α προςήχει

τῷ καλῷ καὶ ἀγαθῷ πολίτη.

Έγω δὲ οὖν καὶ αὐτός, ὧ Άντιρῶν, Donc aussi moi-même, ô Antiphon,

ώςπερ τις άλλος ήδεται η ἀγαθῶ ἵππω

אַטע מָ η ὄρνιθι,

ούτω καὶ ἔτι μᾶλλον

ήδομαι άγαθοῖς φίλοις.

καί, ἐὰν σχῶ τὶ ἀγαθόν, διδάσχω,

καὶ συνίστημι ἄλλοις, παρά ὧν ἂν ἡγῶμαι

αὐτοὺς ἀφελήσεσθαί τι

είς ἀρετήν. Καὶ διέργομαι, άνελίττων κοινή

σύν τοῖς φίλοις. τούς θησαυρούς

τῶν ἀνδρῶν σοφῶν πάλαι,

ούς έχεῖνοι χατέλιπον γράψαντες έν βιδλίοις.

καί, αν δρώμεν τὶ ἀγαθόν, έχλεγόμεθα,

καὶ νομίζομεν μέγα κέρδος,

έὰν γιγνώμεθα ἀφέλιμοι

άλλήλοις.

Έδόχει μέν δή έμοὶ έχούοντι ταῦτο

ceux qui vendent pour de l'argent

la sagesse

à celui qui veut; mais quiconque se fait ami

celui qu'il a reconnu étant d'un-bon-naturel,

en *lui* apprenant

ce qu'il peut posséder de bon. nous jugeons celui-ci faire ces choses,

qui conviennent

au beau et bon citoyen.

comme quelque autre se réjouit

on d'un bon cheval ou d'un chien ou d'un oiseau. ainsi et encore plus

je me réjouis de bons amis;

et, si je possède quelque chose de bon. je le leur enseigne,

et je les recommande à d'autres, par lesquels je puis penser

eux devoir être aidés en quelque chose

pour la vertu. Et je parcours,

les déroulant en commun

avec mes amis, les trésors

des hommes sages d'autrefois,

qu'ils ont laissés

les ayant écrits dans des livres,

et, si nous voyons quelque chose de bon, nous le recueillons,

et nous jugeons faire un grand gain,

si nous nous devenons utiles

les uns aux autres. Or il paraissait à moi qui entendais ces choses

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE 1.

αὐτός τε μακάριος εἶναι, καὶ τοὺς ἀκούοντας ἐπὶ καλοκάγαθίαν ἄγειν.

Καὶ πάλιν ποτὲ τοῦ ἀντιφῶντος ἐρομένου αὐτόν, πῶς ἄλλους μὲν ἡγοῖτο πολιτιχοὺς ποιεῖν, αὐτὸς οὲ οὐ πράττοι τὰ πολιτιχά, εἴπερ ἐπίσταιτο; Ποτέρως δ' ἄν, ἔφη, ὧ ἀντιφῶν, μᾶλλον τὰ πολιτιχὰ πράττοιμι, εἰ μόνος αὐτὰ πράττοιμι, ἢ εἰ ἐπιμελοίμην τοῦ ὡς πλείστους ἰχανοὺς εἶναι πράττειν αὐτά;

VII. Ἐπισχεψώμεθα δέ, εἰ καὶ ἀλαζονείας ἀποτρέπων τοὺς συνόντας ἀρετῆς ἐπιμελεῖσθαι προέτρεπεν · ἀεὶ γὰρ ἔλεγεν, ὡς οὐχ εἴη καλλίων ὁδὸς ἐπ' εὐδοξίαν, ἢ δι' ῆς ἄν τις ἀγαθὸς τοῦτο γένοιτο, δ καὶ δοχεῖν βούλοιτο. ৺Οτι δ' ἀληθῆ ἔλεγεν, ὧδε εδίδασχεν · Ἐνθυμώμεθα γάρ, ἔφη, εἴ τις, μὴ ὧν ἀγαθὸς αὐλητής, δοχεῖν βούλοιτο, τί ἀν αὐτῷ ποιητέον εἴη; ἄρ' οὐ τὰ ἔξω τῆς τέχνης μιμητέον τοὺς ἀγαθοὸς αὐλητάς; Καὶ πρῶτον μέν,

paroles, je trouvais que Socrate était heureux et conduisait à la vertu ceux qui écoutaient ses discours.

Une autre fois encore, Antiphon lui demandait pourquoi, s'il se flattait de faire des hommes d'État, il ne s'occupait pas lui-même des affaires, qu'il prétendait connaître. — « Serait-ce donc m'en occuper plus utilement, répondit Socrate, que de m'y livrer tout seul, au lieu de rendre les autres capables de s'y appliquer eux-mêmes? »

VII. Examinons encore si, en détournant ses disciples de la présomption, il les amenait à pratiquer la vertu; car il disait toujours qu'il n'y a pas de plus beau chemin pour arriver à la gloire que de se rendre réellement tel qu'on veut paraître. Voici comment il le prouvait : « Voyons, disait-il, ce qu'aurait à faire un homme qui voudrait passer pour bon joueur de flûte, sans l'être en effet : ne lui faudrait-il pas imiter tous les dehors de l'art? Les bons artistes ont de

αὐτός τε εἶναι μακάριος, καὶ ἄγειν τοὺς ἀκούοντας ἐπὶ καλοκάγαθίαν. Καὶ πάλιν ποτὲ

τοῦ ἀντιφῶντος ἐρομένου αὐτόν, Antiphon demandant à lui, πῶς ἡγοῖτο μὲν comment il pensait

ποιεῖν ἄλλους πολιτικούς,

αὐτὸς δὲ

ού πράττοι τὰ πολιτικά, εἴπεο ἐπίσταιτο :

Ποτέρως δέ,

ἔφη, ὧ 'Αντιφῶν,

πράττοιμι ἂν μᾶλλον τὰ πολιτικά, εἰ πράττοιμι αὐτὰ μόνος,

η εί ἐπιμελοίμην

τοῦ

ώς πλείστους

είναι ίκανούς πράττειν αὐτά ;

VII. Ἐπισκεψώμεθα δέ, εἰ ἀποτρέπων καὶ ἀλαζονείας

τοὺς συνόντας προέτρεπεν ἐπιμελεῖσθαι

ἀρετῆς. ἔλεγε γὰρ ἀεί,

ώς οὐκ εἴη καλλίων όδὸς ἐπὶ εὐδοξίαν,

η διὰ ης τις

αν γένοιτο άγαθὸς τοῦτο, δ καὶ βούλοιτο δοκεῖν.

Έδιδασκε δὲ ὧδε ὅτι ἔλεγεν ἀληθῆ.

Ένθυμώμεθα γάρ, ἔφη,

εί τις,

μή ὢν ἀγαθὸς αὐλητής, βούλοιτο δοχεῖν,

τί αν είη ποιητέον αὐτῷ;

άρα οὐ μιμητέον τὰ ἔξω τῆς τέχνης τοὺς ἀγαθοὺς αὐλητάς;

τούς αγαθούς αύλι Καὶ πρῶτον μέν,

ENTRETIENS MÉMORABLES.—I.

et lui-même être heureux, et conduire ceux qui l'entendaient à la vertu.

Et encore un autre jour Antiphon demandant à lui, comment il pensait faire d'autres bons-politiques, et lui-même ne faisait pas les affaires de-l'État, si toutefois il savait les faire? Mais de laquelle des deux manières, dit-il, ô Antiphon, ferais-je plus les affaires de-l'État si je faisais elles tout seul, ou si je prenais-soin du des hommes

les plus nombreux possible

être capables de faire elles? VII. Mais examinons. si détournant aussi de la jactance ceux qui étaient-avec lui il les tournait à prendre-soin de la vertu; car il disait toujours. qu'il ne peut pas être de plus beau chemin vers la bonne-réputation, que celui par lequel quelqu'un deviendrait bon en cela. en quoi aussi il voudrait le paraitre. Mais il enseignait ainsi qu'il disait des choses vraies : Réfléchissons en effet, dit-il, si quelqu'un, n'étant pas bon joueur-de-flûte. voulait le paraître, quoi serait à-faire à lui ? est-ce qu'il ne lui faudrait pas imiter dans les choses du dehors de l'art les bons joueurs-de-flûte? Et d'abord,

6

ότι έκεινοι σκεύη 1 τε καλά κέκτηνται και ακολούθους πολλούς περιάγονται, καὶ τούτω ταῦτα ποιητέον επειτα, ὅτι ἐκείνους πολλοί ἐπαινοῦσι, καὶ τούτω πολλούς ἐπαινέτας παρασκευαστέον. Άλλα μην έργον γε οὐδαμοῦ ληπτέον 2, ή εὐθὺς έλεγγθήσεται γελοῖος ών, καὶ οὐ μόνον αὐλητής κακός, άλλά καὶ ἄνθρωπος αλαζών. Καίτοι πολλά μέν δαπανών, μηδέν δε ώφελούμενος, πρὸς δὲ τούτοις κακοδοξῶν, πῶς οὐκ ἐπιπόνως τε καὶ ἀλυσιτελῶς καὶ καταγελάστως βιώσεται: 'Ως δ' αὐτως, εἴ τις βὸόλοιτο στρατηγός άγαθός μή ών φαίνεσθαι, ή χυδερνήτης, έννοωμεν, τί αν αὐτῷ συμβαίνοι. Αρ' οὐχ αν, εἰ μέν, ἐπιθυμῶν τοῦ δοκεῖν ίκανὸς εἶναι ταῦτα πράττειν, μὴ δύναιτο πείθειν, ταύτη λυπηρόν; εὶ δὲ πείσειεν, ἔτι ἀθλιώτερον; Δηλον γάρ, ὅτι χυβερνᾶν τε χατασταθείς δ μή ἐπιστάμενος, ή στρατηγεῖν, ἀπολέσειεν

magnifiques vêtements et s'entourent d'une suite nombreuse; il lui faudrait faire de même : ils ne manquent pas de bouches qui chantent leurs louanges; il devrait donc aussi se procurer des prôneurs. Mais il faudrait qu'il ne jouât de la flûte nulle part; autrement il se couvri rait aussitôt de ridicule et serait à la fois convaincu d'être un mauvais artiste et un fanfaron. Dépensant beaucoup sans profit, perdu de réputation, ne vivrait-il pas misérablement, ne serait-il pas digne de risée? De même, si un homme voulait se donner pour bon général ou bon pilote, voyons ce qui lui arriverait. S'il desire la réputation d'homme habile, s'il ne peut persuader qu'il le soit, n'est-il pas malheureux par cela même, et s'il le persuade, plus malheureux encore? Chargé de conduire un vaisseau, de commander une armée, il perdrait sans

ὅτι ἐχεῖνοι χέχτηνταί τε καλά σκεύη καὶ περιάγονται πολλούς ἀχολούθους, ποιητέον ταῦτα καὶ τούτω: ξπειτα, ὅτι πολλοὶ έπαινοῦσιν ἐκείνους. παρασκευαστέον καὶ τούτω πολλούς ἐπαινέτας. Άλλὰ μὴν ἔργον γε ληπτέον οὐδαμοῦ. η εύθυς έλεγχθήσεται ών γελοῖος. καὶ οὐ μόνον κακός αὐλητής, άλλα και ἄνθρωπος άλαζών. Καίτοι δαπανών μεν πολλά, ώφελούμενος δὲ μηδέν, πρός δὲ τούτοις κακοδοξῶν, πῶς οὐ βιώσεται έπιπόνως τε καὶ άλυσιτελώς καὶ καταγελάστως; 'Ως αὔτως δέ, εἴ τις μή ὢν βούλοιτο φαίνεσθαι άγαθὸς στρατηγός, η χυβερνήτης, Άρα, εὶ μέν, ἐπιθυμῶν τοῦ δοχεῖν ἱχανὸς πράττειν ταύτα, μή δύναιτο πείθειν. ούκ ἄν λυπηρόν ταύτη; εί δὲ πείσειεν, žτι άθλιώτερον; Δήλον γάρ. ότι ό μη έπιστάμενος, κατασταθείς κυβερνάν,

ή στρατηγείν,

parce que ceux-ci et possèdent un bel appareil et conduisent-autour-d'eux de nombreux suivants, il-est-à-faire ces choses aussi à lui : ensuite, parce que de nombreux louent ceux-là, il-est-obligation-de-se-procurer aussi à lui de nombreux louangeurs. Mais pourtant l'œuvre du moins n'est-à-entreprendre nulle part. ou aussitôt il sera convaincu étant digne-de-risée, et non-seulement mauvais joueur-de-flûte, mais encore homme fanfaron. Et certes dépensant beaucoup, et ne profitant en rien, et outre ces choses ayant-une-mauvaise-réputation, comment ne vivra-t-il pas et péniblement et sans-profit et avec-ridicule? Et pareillement, si quelqu'un ne l'étant pas voulait paraître bon général, ou bon pilote, έννοωμεν, τί αν συμβαίνοι αὐτω. réfléchissons, quoi arriverait à lui. Est-ce que, si d'un côté, desirant le paraître capable de faire ces choses. il ne pouvait le persuader, ce ne serait pas affligeant par là? et s'il le persuadait. ne serait-ce pas encore plus malheureux? Car il est évident. que celui qui ne sait pas, établi pour tenir-le-gouvernail. ou conduire-une-armée.

αν οδς ήχιστα βούλοιτο, καὶ αὐτὸς αἰσχρῶς τε καὶ κακῶς ἀπαλλάξειεν. 'Ωςαύτως δὲ καὶ τὸ πλούσιον καὶ τὸ ἀνδρεῖον καὶ τὸ ἰσχυρὸν μὴ ὄντα δοκεῖν, ἀλυσιτελὲς ἀπέφαινε · προςτάττεσθαι γὰρ αὐτοῖς ἔφη μείζω ἢ κατὰ δύναμιν, καὶ μὴ δυναμένους ταῦτα ποιεῖν, δοκοῦντας ἱκανοὺς εἶναι, συγγνώμης οὐκ ᾶν τυγχάνειν. 'Απατεῶνα δ' ἐκάλει οὐ μικρὸν μέν, εἴ τις ἀργύριον ἢ σκεῦος παρά του πειθοῖ λαδών ἀποστεροίη, πολὸ δὲ μέγιστον, ὅςτις μηδενὸς ἄξιος ὧν ἐξηπατήκει, πείθων ὡς ἱκανὸς εἴη τῆς πόλεως ἡγεῖσθαι. Ἐμοὶ μὲν οὖν ἐδόκει καὶ τοῦ ἀλαζονεύεσθαι ἀποτρέπειν τοὺς συνόντας, τοιάδε διαλεγόμενος.

aucun doute par son ignorance ceux qu'il voudrait sauver, et serait obligé de se retirer couvert de honte et de mépris. » Socrate faisait voir aussi qu'il n'y a nul profit à se faire passer pour un homme riche eu courageux ou robuste, si on ne l'est réellement pas; obligé d'accepter des charges au-dessus de ses forces, si l'on ne peut les soutenir, si l'on manque à sa réputation, on ne trouve aucune indulgence. Il appelait fourbe insigne celui qui vole de l'argent ou tout autre objet qu'il a reçu de confiance; mais il ne voyait pas de fourberie plus grande que de tromper ses concitoyens et de se faire passer, lorsqu'on est sans mérite, pour un homme capable de gouverner l'État. Il me semblait qu'avec de pareils discours Socrate réussissait à détourner ses disciples de la vanité.

αν απολέσειέ τε et perdrait ους αν βούλοιτο ήκιστα, ceux qu'il voudrait le moins perdre. καὶ αὐτὸς ἀπαλλάξειεν et lui-même se retirerait αίσχρῶς τε καὶ κακῶς. et honteusement et mal. Ώςαύτως δὲ καὶ Et pareillement aussi ἀπέφαινε τὸ δοχεῖν πλούσιον il faisait-voir le paraître riche καὶ τὸ ἀνδρεῖον et le paraître courageux καὶ τὸ ἰσχυρόν, μὴ ὄντα. et le paraître fort, ne l'étant pas, άλυσιτελές. être sans-utilité; έφη γάρ προςτάττεσθαι αὐτοῖς car il disait être imposées à eux μείζω des choses plus grandes ή κατά δύναμιν, que selon leur pouvoir, καὶ μὴ δυναμένους ποιεῖν ταῦτα, et ne pouvant pas faire ces choses. quoique paraissant en être capables, δοχούντας είναι ίχανούς, ne pas obtenir de pardon. ούκ ἄν τυγχάνειν συγγνώμης. Έχαλει δὲ Et il appelait fourbe non petit, ἀπατεῶνα οὐ μικρὸν μέν, εί τις si quelqu'un λαδών παρά του avant recu de quelque autre à confiance (en dépôt) πειθοῖ de l'argent ou un meuble άργύριον ή σχεῦος l'en frustrait. αποστεροίη. mais four be de beaucoup le plus grand, πολύ δὲ μέγιστον, ÖSTIS quiconque ὢν ἄξιος μηδενός n'étant digne de rien (étant sans mériavait abusé, persuadant έξηπατήκει, πείθων ώς είη ίχανὸς qu'il était capable ήγεῖσθαι τῆς πόλεως. de conduire la ville.

ἀποτρέπειν καὶ τοῦ ἀλαζονεύεσθαι détourner aussi du être-fanfaron

Il paraissait donc à moi

ceux qui étaient-avec lui,

en discourant ainsi.

'Εδόχει μέν οὖν ἐμοὶ

διαλεγόμενος τοιάδε.

τούς συνόντας,

## NOTES

### SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.

- Page 2. 1. ἀπομνημονευμάτων. Ce mot signifie littéralement paroles ou actions mémorables, et par suite un recueil de ces paroles ou de ces actions.
- 2. Τίσι ποτὲ λόγοις. La particule ποτέ se joint souvent à l'interrogation pour lui donner une forme plus pressante; elle répond au latin tandem.
- 3. Οὶ γραψάμενο: Σωκράτην. Platon, dans son Apologie de Socrate, nous transmet les noms des accusateurs; c'étaient le mauvais poëte Mélitus, le corroyeur Anytus, et l'orateur Lycon. Σωκράτην Μέλιτος μὲν ἐγράψατο, Ἄνυτος δὲ εἰςήγαγε, Λύκων δὲ ἐδίωκεν. ( Maxime de Tyr, Diss. IX.)
- 4. Τοιάδε τις ήν. Τις, joint à un pronom, a la même valeur que fere en latin; τοιάδε τις, hæc fere.
- 5. Νομίζειν θεούς ne veut pas dire croire aux dieux, mais honorer les dieux, colere deos.
- 6. Πολλάκις μὲν οἴκοι. En Grèce, chaque particulier avait dans une cour, devant sa maison, un autel où il devait sacrifier aux dieux. Ce même usage existait à Rome.
- Page 4. 1. Καὶ φήμαις καὶ συμβόλοις καὶ θυσίαις. Φήμη, voix de l'homme, cri des animaux; tout son articulé. Σύμβολον, phénomène, et principalement phénomène céleste. Θυσία, sacrifice, examen des entrailles de la victime.
- Page 6. 1. Πιστεύων δέ.... θεοὺς ἐνόμιζεν. Xénophon s'occupe ici d'un chef d'accusation qu'il n'avait pas d'abord énoncé. Il dit, en effet, au commencement de ce chapitre, que les accusateurs de Socrate lui reprochaient d'introduire de nouvelles divinités, mais il ne dit pas qu'ils l'aient jamais accusé de nier absolument l'existence des dieux. Platon, dans son Apologie de Socrate, a su bien mieux séparer ces deux accusations.
- -2. Τὰ ἀναγκαῖα, les choses dont le résultat pent être fixé d'avance, dont l'issue ne laisse aucun doute.
- Page 8.—1. Άντάσεται, et une ligne plus bas, στερήσεται, sont deux futurs moyens employés avec une signification passive. On en

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.

127

trouve de nombreux exemples dans Xénophon, Platon et Thucydide. Page 10.—1. "Εδωχαν.... μαθοῦσι διαχρίνειν. Μαθοῦσι διαχρίνειν est mis par attraction; il faudrait régulièrement μαθόντας, de même que nous avons un peu plus bas ἔξεστιν ἀριθμήσαντας.... ἡ στήσαντας εἰδέναι.

- 2. Οξ ἄν δοιν ίλεφ. Les dieux ne favorisaient pas également de leurs présages tous ceux qui les consultaient; il fallait avoir un cœur pur. Castus animus purusque vigilantis et ad astrorum et ad avium reliquorumque signorum et ad extorum veritatem est paratior. (Cic. De divin. I, 53.)
- Page 12. 1. <sup>†</sup>Ḥπερ. Sous-entendez ὁδῷ, en latin, qua via, quem ad modum.
- 2. Τῶν σοριστῶν. Les premiers philosophes étaient désignés sous le nom de σορισταί. Ce mot était loin d'impliquer, dans le principe, l'idée d'esprit faux et subtil qui s'y est atlachée depuis.
- 3. Κόσμος ἔφυ. Κόσμος, l'universalité des choses, τὸ πᾶν, ou encore ἡ τῶν πάντων φύσις, comme Xénophon lui-même dit une ligne plus haut. C'est à Pythagore que l'on attribue la création du mot κόσμος.
- 4. "Οπως... καὶ τίσιν. Remarquez dans une même phrase l'emploi des deux formes d'interrogation, l'une indirecte et l'autre directe.
   "Ανάγκη, nécessité, destin; ἀνάγκαι, lois nécessaires, fatales, immuables.
- 5. Ei se place souvent pour ὅτι après les verbes qui marquent une affection de l'âme, et surtout après θαυμάζειν; de même si en latin. Cicéron: Quanquam miror,.... si quemdam habere potuit. (De Amicit. XV.)

Page 14.—1. "Εν μόνον τὸ ὂν εἶναι. C'était la doctrine de Xénophane, et de Parménide et Mélissus, ses disciples. Cicéron, Acad. II, 37: « Ait Xenophanes unum esse omnia, neque id esse mutabile, et id esse Deum neque natum usquam et sempiternum, conglobata figura. » Voir le Parménide de Platon, et Diogène de Laërce, IX, 18—24.

- 2. Ἄπειρα τὸ πληθος. Allusion à Leucippe, inventeur de la doctrine des atomes, et à son disciple Épicure.
- 3. 'Asì κινεῖσθαι πάντα. Héraclite d'Éplièse (voy. Platon, le Cratyle) enseignait le mouvement perpétuel de la matière ; il appelait co mouvement ἡ τῶν πάντων ῥοή.
- 4. Οὐδέν... χινηθῆναι. Doctrine de Zénon d'Élée. (Voy. Aristote, Phys. VI, 9.)
  - 5. Πάντα... ἀπόλλυσθαι. Leucippe disait que les corps naissent

129

et périssent par la composition (σύγκρισις) et la décomposition (διάκρισις) des atomes.

— 6. Οὖτ' ἄν γενέσθαι... ἀπολεῖσθαι. Selon Zénon d'Elée, la matière était éternelle, le monde n'avait pas en de commencement et ne devait pas avoir de fin.

Page 16.—1. Σωφροσύνη est l'opposé de μανία, comme en latin sapientia est l'opposé de dementia. Platon, Premier Alcibiade, 2 : Τὸ μαίνεσθαι ἄρα ὑπεναντίον σοι δοκεῖ τῷ σωφρονεῖν;

Page 18.—1. Βουλεύσας, ayant fait partie du sénat. Chacune des dix tribus d'Athènes choisissait tous les ans cinquante citoyens pour composer le conseil des Cinq-Cents. Chaque tribu était à son tour appelée par le sort à la préséance pour trente-cinq ou trente-six jours. Les membres de la tribu préséante se nommaient prytanes; toutes les semaines, ils choisissaient au sort dix d'entre eux pour présider le sénat, sous le nom de proèdres; chacun de ces proèdres, excepté trois, était pendant un jour président du sénat, ἐπιστάτης.

-2. Ἐννέα στρατηγούς... καὶ Ἐρασινίδην. L'an 406 avant notre ère (Olymp. CXIII, 2), les Athéniens, sous la conduite de neuf généraux, vainquirent la flotte des Lacédémoniens auprès des Arginuses. Une tempête ayant empêché d'ensevelir les morts, les généraux furent mis en accusation devant le peuple pour crime de sacrilége; six d'entre eux, Périclès, Diomédon, Léonce, Érasinide, Thrasylle et Aristocrate, furent condamnés à mort, les autres ne rentrèrent pas dans Athènes. Xénophon cite Érasinide et Thrasylle, parce que le premier avait proposé de lancer tous les vaisseaux à la poursuite des ennemis, tandis que Thrasylle demandait qu'on laissât une partie de la flotte pour ensevelir les morts. — Μιᾶ ψήφω. Les lois ordonnaient de prononcer séparément sur le sort de chacun des accusés.

Page 22. — 1. Πάνυ μικρὰ κεκτημένος. Socrate dit lui-même (Χέποphon, Œconom. II) que son bien peut valoir cinq mines : Ἐγὼ μὲν οἶμαι, εἰ ἀγαθοῦ ἀνητοῦ ἐπιτύχοιμι, εὑρεῖν ἄν μοι σὺν τῆ οἰκία καὶ τὰ ὄντα πάντα πάνυ ῥαδίως πέντε μνᾶς.

- -2. Καίτοι γε répond très-exactement au latin quanquam quidem.
- 3. Υπερεσθίοντα ὁπερπονεῖν. Allusion à la voracité des athlètes, qui était passée en proverbe. Cicéron, Tusculanes, II, 17: Subduc cibum unum diem athletæ: Jovem Olympium, eum ipsum, cui se exercebit, implorabit: ferre non posse clamabit. »
- Page 24.—1. ἀνδραποδιστὰς ἐαυτῶν. ἀνδραποδιστής est proprement ceiui qui enlève des hommes libres pour les vendre comme esclaves; quelquefois aussi, comme on voit au ch. II, celui qui débauche pour les

vendre les esclaves d'autrui. — La même pensée se retrouve plus bas, au chap. V : νομίζων τὸν παρὰ τοῦ τυχόντος χρήματα λαμδάνοντα δεσπότην έαυτοῦ καθιστάναι.

— 2. Μὴ ὁ γενόμενος... μή. Remarquez, après un verbe exprimant une crainte, le redoublement assez rare de la particule μή; on trouve ordinairement μὴ... οὐ.

Page 26. — 1. Εἰ μὴ ἄρα, à moins que peut-être; ellipse facile à remplir : εἰ μὴ ταῦτα οὕτως ἐστίν, ἄρα ἡ τῆς ἀρετῆς... κτλ.

- 2. ἀπὸ χυάμου καθίστασθαι. A Athènes, on élisait les magistrats par la voie du sort; on se servait pour cela de fèves blanches et noires. Les magistrats ainsi élus étaient appelés οἱ κυαμευτοί, οι οἱ ἀπὸ κυάμου ἄρχοντες. On trouve dans Thucydide le nom de sénat de la fève, βουλὴ ἀπὸ κυάμου.
- 3. "Ηχιστα γίγνεσθαι βιαίους. Xénophon ne répond qu'à la seconde partie du reproche adressé ici à Socrate; peut-être lui aurait-il été difficile de réfuter la première.

Page 28.—1. Άλλ', ἔτη γε. Les particules ἀλλά γε répondent parfaitement au latin at enim; elles annoncent presque toujours une objection, quelquefois aussi simplement une restriction, ou, comme ici, une demi-concession faite à l'interlocuteur. Souvent d'ailleurs, en abandonnant ainsi à celui que l'on accuse une partie de l'accusation, on ne donne que plus de force à celle que l'on maintient.

- 2. Κριτίας τε καὶ ἀλκιδιάδης. Critias, fils de Calleschre, banni d'Athènes, on ne sait pour quel motif, se retira à Sparte; après la victoire de Lysandre, il rentra dans sa patrie, et fut choisi pour être l'un des trente tyrans. Inexorable dans son ressentiment, il fit mourir Théramène, qui s'opposait à ses rigueurs, et, par un décret, invita toutes les villes de la Grèce à fermer leurs portes aux citoyens bannis. Lorsque ceux-ci rentrèrent en Attique, conduits par Thrasybule, il marcha contre eux, et périt en combattant courageusement à Phyle, 403 avant notre ère (voyez Xénophon, Helléniques, II, 3). Critias, d'abord disciple de Socrate, était devenu un de ses plus cruels ennemis. Il avait composé des élégies et d'autres ouvrages, dont il nous reste quelques fragments. — Pour Alcibiade, voy. Cornélius Népos.

Page 30.—1. Τὴν συνουσίαν.... ὡς ἐγένετο, διηγήσομαι. Attraction trèsfréquente en grec, au lieu de: ἡ συνουσία αὐτοῖν ὡς ἐγένετο διηγήσομαι.

Page 32.—1. Οὐκ ἀντιλέγω. Xénophon laisse ici la question dans le doute; il s'explique plus tard (IV, 3) en ces termes: Τὸ μὲν λεκτικοὺς καὶ πρακτικοὺς καὶ μηχανικοὺς γίγνεσθαι τοὺς συνόντας οὐκ ἔσπευδεν, ἀλλὰ πρότερον τούτων ἤετο χρῆναι σωφροσύνην αὐτοῖς ἐγγενέσθαι.

131

Page 34.—1. Οὐδὲ ἄλλο οὐδὲν... ἀνεπιστήμων. L'accusatif ἄλλο οὐδέν ne dépend pas de μαθών, mais bien de ἀνεπιστήμων. C'est ainsi que Platon dit (Épinomis): ὁ ταῦτ' ἐπιστήμων; et Xénophon lui-même (Cyrop III, 3): ἐπιστήμονες ἦσαν τὰ προςήκοντα τῆ ἐαυτῶν ἕκαστος ὁπλίσει. On sait que les adjectifs qui expriment une action de l'âme, une fonction de l'intelligence, sont souvent accompagnés du cas de leur verbe. Voy. Matthiæ, § 346, Remarque 3.

- -2. 'Ως τὴν μὲν... ἄσκησιν οὖσαν. Dans cet emploi de la particule ώς avec le participe à l'accusatif, il faut sous-entendre νομίζοντες εἶναι ου τυγχάνειν : ὡς (νομίζοντες) τὴν μὲν τῶν χρηστῶν ὁμιλίαν ἄσκησιν οὖσαν (τυγχάνειν) τῆς ἀρετῆς.
- 3. Τὸν ἐόντα νόον. Ces deux vers sont de Théognis, 36 et 37. Xénophon, dans un autre endroit (Banquet, II, 4), et Platon, dans le Ménon, les metteut encore dans la bouche de Socrate. On ne sait de qui est le vers cité ensuite.
- Page 36.—1. Ἐκκυλισθέντας, se roulant, se précipitant d'eux-mémes dans les voluptés. Quelques éditions donnent ἐγκυλισθέντας, leçon inadmissible, puisqu'il faut dire εἰς ἔρωτας ἐκκυλίεσθαι et ἔρωσιν ἐγκυλίεσθαι.
- -2. Κερδών. Quelquefois Xénophon contracte, comme ici, le génitif pluriel des noms dont le génitif singulier est en εος-ους; d'autres fois il néglige de faire cette contraction.
- Page 38. 1. Αδθις ἀδυνατεῖν. Socrate, dans le *Théagès* de Platon, exprime en ces termes la même idée: Πολλοί δὲ ὅσον ἄν μετ' ἐμοῦ χρόνον ὧσι, θαυμάσια ἐπιδιδόασιν, ἐπειδὰν δ' ἐμοῦ ἀπόσχωνται, πάλιν οὐδὲν διαφέρουσιν ότιοῦν.
- 2. Ai ήδοναί, le désir des voluptés, les passions; de même en latin voluptates, au lieu de cupiditates voluptatis.
- 3. Φυγών εἰς Θετταλίαν. Critias, banni d'Athènes, se retira d'abord en Thessalie, et fit une tentative sans succès pour soulever les *Pénestes* ou esclaves Thessaliens. Voy. Xénophon, *Helléniques*, II, 3.
- 4. Θηρώμενος. Phèdre dit, IV, 4: Filia formosa et oculis venans viros.
- Page 42.—1. Αν ἐπετιμᾶτο. Il y a ici une lacune de quelques lignes.
- 2. "Ων νομοθέτης... ἐγένετο. Voyez Xénophon, Helléniques, 11, 3; il donne en cet endroit les noms des trente tyrans. Critias et Chariclès avaient su dominer tous leurs collègnes, au point de régler presque sans les consulter toutes les affaires d'Athènes.
- 3. ἀπομνημονεύειν τινί se dit également en bonne et en mauvaise part; il s'applique quelquefois au souvenir reconnaissant que l'on

garde d'un service, et d'antres fois, comme ici, au ressentiment que l'on conserve d'une injure

- Page 44.—1. Τὸ κοινῆ... ἐπιτιμώμενον. Ces reproches, que l'onadressait aux sophistes en général, et à Socrate en particulier, nous sont indiqués ainsi par Platon, dans son Apologie: ἔΕστι τις Σωκράτης, ἀνὴρ σοφός, τά τε μετέωρα φροντιστὴς καὶ τὰ ὑπὸ γῆς ἄπαντα ἀνεζητηκώς, καὶ τὸν ῆττω λόγον κρείττω ποιῶν. Voyez aussi Aristophane, Nuées, 112, et Aulu-Gelle, V, 3.
  - 2. Τοῦτο, c'est-à-dire, τὸ κοινῆ ἐπιτιμώμενον.
- 3. 'Εδήλωσε δέ. Sous-entendu τὸ πρᾶγμα. Le fait même fit bien voir que, etc. On pourrait aussi prendre ἐδήλωσε dans un sens intransitif, qui répondrait à notre locution française: Il y parut.
- Page 48. 1. Μέχρι πόσων ἐτῶν. Μέχρι répond au latin *intra*. Ainsi : μέχρι τεττάρων ἡμερῶν , *intra quatuor dies*.
- 2. Βουλεύειν, être sénateur. A Athènes, on ne pouvait entrer au sénat avant l'âge de trente ans accomplis.
- 3. Τῶν σχυτέων... καὶ τῶν χαλκέων. Les sophistes reprochaient à Socrate de prendre saus cesse pour exemples les cordonniers, les cuisiniers, etc. Νὴ τοὺς θεούς, ἀτεχνῶς γε ἀεὶ σχυτέας τε καὶ κναφέας καὶ μαγείρους λέγων καὶ ἰατροὺς οὐδὲν παύει. Platon, Gorgias.

Page 50. — 1. Κατατετρῖφθαι. Etre ennuyé, fatigué, excédé.

- 2. Καὶ τῶν βουκόλων γε. Critias avait été informé du mot de Socrate. Il y fait allusion en menaçant le philosophe: Φυλάττου, ὅπως μή. . Sinon, prends garde de diminuer toi-même (par ta mort) le nombre des bœuſs.
- 3. Οὐ μᾶλλον.... ἤ, μὴ μᾶλλον.... ἤ, en latin non tam... quam. Page 52.—1. Πρὶν εἰκοσιν ἐτῶν εἰναι. Platon lui donne le même âge dans son dialogue intitulé le premier Alcibiade, où il dit : Οὐδέπω γεγονὼς σφόδοα εἴκοσιν.
- 2. Πάντες οὐτοι νόμοι εἰσίν, attraction, pour πάντα ταῦτά ἐστι νόμοι; toutes celles-ci sont des lois, que etc., au lieu de : toutes ces choses sont des lois, que etc.
- Page 54. 1. ἀνατίθεμαι γάρ. Je rétracte, métaphore empruntée à un jeu des Grecs, où l'on retirait sa pièce lorsqu'on s'apercevait en la plaçant qu'on faisait une faute. Nous trouverons au livre IV, 2, le mot μετατίθεσθαι, employé absolument dans le même sens.
- Page 56. 2. Τηλιχοῦτοι ὄντες, quand nous étions à l'âge où tu es maintenant.
- -2. Δεινότατος σαυτοῦ. « Souvent avec le superlatif il y a, non le génitif pluriel d'une classe d'objets, mais le génitif réfléchi, tournure

qui sert à indiquer le plus haut degré auquel une personne ou une chose puisse atteindre. » Matthiæ, § 460.

Page 58.—1. Κρίτων. Platon a pris le nom de Criton pour titre de l'un de ses dialogues,

- 2. Καὶ Χαιρεφῶν.... καὶ Φαιδώνοης. Chéréphon, dans le Gorgias, est à côté de Socrate; Aristophane, dans les Nuées, lui donne aussi une part des invectives dont il couvre son maître. Chérécrate, frère de Chéréphon. Hermocrate, général Syracusain, se rendit très-célèbre pendant la guerre du Péloponèse. Platon, dans le Critias et le Timée, le met au nombre des interlocuteurs de Socrate. Simmias, de Rhodes, poëte dont il nous reste trois petites pièces. Cébès, de Thèbes, l'un des interlocuteurs du Phédon, auteur de plusieurs traités; un seul de ces traités, le Tableau, nous est parvenu. Phédondès, de Cyrène, au témoignage de Platon (Phédon, 2), assista à la mort de Socrate.
- 3. Οἰκέταις καὶ οἰκείοις. Οἰκέται signifie ordinairement tous ceux qui appartiennent à une maison, enfants, esclaves, femmes, etc. Quand οἰκέται et οἰκεῖοι sont rapprochés comme ici, le premier désigne les esclaves, le second les parents.
- 4. Τοὺς πατέρας... ἐδίδασκε. Aristophane (Nuées, 1407) introduit sur la scène un certain Phidippide, disciple de Socrate, qui frappe son père d'un bâton, et démontre qu'il a le droit de le traiter ainsi. Προπηλακίζειν, proprement, poursuivre en jetant de la boue, s'applique par extension à toute espèce d'outrage.
- Page 60.—1. Παρανοίας έλόντι, à celui qui a convaincu son père d'aliénation d'esprit. Eschine dit de même, dans son discours contre Ctésiphon: Μηδ' αίρεῖτε παρανοίας ἐναντίον τῶν Ἑλλήνων τὸν ὀῆμον τῶν ᾿Αθηναίων.
- -2. Τί διαφέρει μανίας άμαθία. Voyez au livre III, chap. 9.
- Page 62. 1. Έρμηνεῦσαι δυναμένους. Périclès dit en parlant de lui-même (Thucydide, II, 60): Οὐδενὸς οἴομαι ἤσσων εἶναι γνῶναί τε τὰ δέοντα καὶ ἑρμηνεῦσαι ταῦτα.
- 2. "Ωςτε μηδαμού... εἶναι. Sous-entendez λόγου ου τιμήματος.
   On dit également bien μηδαμού τινα τιθέναι, τιμάν, λέγειν, et (Eschyle) νέμειν. Πρὸς έαυτόν. Πρός, en comparaison de, au prix de.
- 3. Ἐξενέγχαντες. Il faut remarquer que les auteurs attiques préfèrent ordinairement la forme de l'aoriste second, ἐξενεγχόντες.
- 4. Καὶ ἄλλφ παρέγει. Sous-entendez ἀφαιρεῖν.
- Page 64.—1. Τούτοις μαρτυρίοις. Sous-entendez έπεσι, dont μαρτυ-

ρίοις scrait l'apposition. Autrement, il faudrait dire τούτοις τοῖς μαςτυρίοις, car on n'a pas d'exemple de l'omission de l'article dans cette construction.

Page 66. — 1. "Εργον... ὄνειδος. Hésiode, Œuvres et Jours, 311.
 — 2. "Οντινα μὲν βασιλῆα. Iliade, II, 188-191.

Page 68. — 1. "Ον δ' αξ δήμου τ' ἄνδρα. Iliade, II, 198-202

- 2. Τοὺς δημότας, les hommes du peuple, les plébéiens. Xénophon, seul des auteurs Attiques, a employé δημότης dans le sens de δημοτιχός, à l'exemple des Ioniens et d'Hérodote. Chez les Attiques, δημότης signifie l'habitant d'un dême; δημοτιχός, l'homme de condition obscure, le plébéien. Δημοτιχός veut dire aussi quelquefois, comme nous allons le voir un peu plus loin, l'homme populaire, ami du peuple, qui défend ses intérêts; dans Démosthène et dans Eschine, le partisan de la démocratie
- Page 70.—1. Τοῖς ἄλλοις ἐπώλουν. Le blâme de Xénophon s'adresse particulièrement à Aristippe qui, le premier des disciples de Socrate, selon Diogène de Laërce (II, 65), vendit, et vendit fort cher, les reçons qu'il avait reçues gratuitement du maître.
- 2. Lichas, fils d'Arcésilas et contemporain de Socrate. Voici ce qu'en dit Plutarque (Cimon, X): Λίχαν γε τὸν Σπαρτιάτην ἀπ' οὐδενὸς ἄλλου γινώσκομεν ἐν τοῖς "Ελλησιν ὀνομαστὸν γενόμενον, ἢ ὅτι τοὺς ξένους ἐν ταῖς γυμνοπαιδίαις ἐδείπνιζεν.
- 3. Ταϊς γυμνοπαιδίαις. Fêtes que l'on célébrait à Sparte, dans le mois d'Hécatombéon; des jeunes gens et des enfants dansaient nus, en l'honneur des Spartiates morts à Thyrée, autour de la statue d'Apollon.
- Page 72. 1. Λωποδυτῶν. De λῶπος ou λώπη, la tunique de dessous, et de δῦμι, je revêts; λωποδυτέω, prendre les habits d'un autre dans le bain. Lorsque la valeur des objets ainsi volés excédait dix drachmes, le conpable pouvait être condamné à mort. Platon (l'État, IX), énumère aussi, comme 'étant des plus graves, tous les délits dont parle ici Xénophon.
- 2. Γέγραπτο, pour ἐγέγραπτο. Les auteurs Attiques omettent fréquemment l'augment du plus-que-parfait
- Page 74.—1. 'Ως δὲ δή, en latin, jam vero, marque la transition d'une chose démontrée à une autre chose que l'on va démontrer.
- Page 76.— 1. 'Ως τοὺς θεούς.... ἀγαθά ἐστι. Platon, Deuxième Alcibiade, pense comme Socrate qu'il faut se contenter de demander aux dieux les biens en général; car les dieux savent mieux que nous

ce qui peut être pour nous un bien. Voici, selon Platou, un modèle de prière :

Ζεϋ βασιλεϋ, τὰ μὲν ἐσθλά καὶ εὐχομένοις καὶ ἀνεύκτοις ἄμμι δίδου, τὰ δὲ δεινὰ καὶ εὐχομένοις ἀπαλέξειν.

— Valère Maxime, VII, 2, traduit à peu près ce passage: Socrates nihil ultra petendum a diis immortalibus arbitrabatur, quam ut bona tribuerent, quia ii demum scirent, quid unicuique esset utile; nos autem id plerumque votis expetere, quod non impetrasse melius foret.

Page 78.—1. Κὰδ δύναμιν... θεοῖσι. Hésiode, Œuvres et Jours, 336. — Κὰδ δύναμιν, pour κατὰ δύναμιν; on retranche l'α de κατά, et, par attraction, le  $\tau$  se change en δ. — L'infinitif ἔρδειν est pris ici avec la signification de l'impératif.

- 2. Παρὰ τὰ παρὰ τῶν θεῶν σημ. Pour éviter cette répétition si rapprochée de la même préposition, quelques éditeurs ont changé le second παρά en ὑπό. On trouve cependant dans la *Cyropédie*, 1, 6: Έτερα λέγοντες παρὰ τὰ παρὰ τῶν θεῶν σημαινόμενα.
- 3. 'Αδοξίαν. Allusion à un passage du poëte Ibycus, qui se trouve cité dans le *Phèdre* de Platon.
- -4. Εὶ μή τι δαιμόνιον εἴη, à moins qu'il n'arrive quelque chose de surnaturel; dans la Cyropédie, I, 6: 7ν μή τις θεὸς βλάπτη. Ces deux formules répondent, comme le fait remarquer Coray, à notre locution familière: à moins que le diable ne s'en mêle.
- 5. Τοσαύτης, comme ούτω μικρᾶς.

Page 80.—1. 'Οψον, tout mets qui se mange avec du pain. — Socratem ferunt, quum usque ad vesperum contentius ambularet, quæsitumque esset ex eo, quare id faceret, respondisse: se, quo melius cænaret, obsonare ambulando famem. Cicéron, Tusc. V, 34.

- 2. Υπέρ τὸν καιρόν est employé souvent par Xénophon comme ὑπὲρ τὸ μέτρον, au-delà de la mesure convenable.
- 3. Τὴν Κίρκην. Voyez dans Homère, Odyssée, X, 239 et suiv., la fable de Circé.

Page 82.—1. "Αμα σπουδάζων. Lacune assez considérable. J'indiquerai toujours ainsi, 'par quelques points, les suppressions qu'il est impossible de ne pas faire dans une édition destinée aux classes.

- 2. Προτρέψασθαι, inspirer le désir de, exciter à; προαγαγεῖν, montrer le chemin, faire entrer dans la voie.
- —3. Κολαστηρίου ενεκα... ἤλεγχεν. Allusion aux dialogues de Platon où Socrate confond l'ignorance et la présomption des sophistes.

Page 84. — 1. Δοχιμαζόντων. Forme attique de l'impératif, pour δοχιμαζέτωσαν.

135

- 2. 'Αριστόδημον τὸν Μικρόν. Aristodème, l'un des amis les plus dévoués de Socrate; il est appelé σμικρός dans le Banquet de Platon.
- 3. Τεθαύμαπας. Le parfait exprimant souvent une action habituelle, il faut traduire ici: Y a-t-il des hommes que tu fasses profession d'admirer? et non pas que tu aies admirés?
- 4. Μελανιππίδην. Mélanippide de Mélos, fils de Criton, florissait vers 520 avant notre ère ; il ne nous est resté de lui que très-peu de fragments. Polyclète était né à Sicyone, et Zeuxis à Samos.

Page 86. - 1. "Otou, attique pour outivos.

- 2. Πρέπει μέν. Dans une réponse à une question posée, la particule μέν a la même valeur que μήν, c'est-à-dire qu'elle indique une affirmation.
- 3. 'O ἐξ ἀρχῆς. Socrate est le premier, au rapport d'Aristote, qui ait bien établi et développé le principe des causes finales.
- 4. Πρὸς δὲ τούτοις. Comparez tout ce chapitre au traité De natura Deorum, de Cicéron, liv. II, chap. 56 et suivants.
- Page 88.—1. ἀπογεισῶσαι, proprement, garnir d'une gouttière. Cicéron dit: Primum enim superiora, superciliis obducta, sudorem a capite et a fronte defluentem repellunt..
- 2. Έπει δέ... δυςχερη. Cicéron: Atque ut in ædificiis architecti avertunt ab oculis et naribus dominorum ea, quæ profluentia necessario tætri aliquid essent habitura, sic natura res similes procul amandavit a sensibus.
- Page 90. 1. Νοῦν δὲ μόνον. Comparez à ce passage les lignes suivantes du Philèbe de Platon: Τὸ παρ' ἡμῖν σῶμα ᾶρ' οὐ ψυχὴν φήσομεν ἔχειν; δῆλον ὅτι φήσομεν. Πόθεν λαβόν, εἶπερ μὴ τό γε τοῦ παντὸς σῶμα ἔμψυχον ὄν τυγχάνει, ταὐτά γε ἔχων τούτω καὶ ἔτι καλλίονα; δῆλον ὡς οὐδαμόθεν ἄλλοθεν. Cicéron, De natura Deorum, III, 11: At enim quærit apud Xenophontem Socrates, unde animum arripuerimus, si nullus fuerit in mundo.

Page 92. — 1. Μὰ Δία. Cette réponse négative doit être rapportée à ἄλλοθι δ' οὐδαμοῦ οὐδὲν φρόνιμον εἶναι.

- 2. "Η ώς. Après un comparatif, on trouve presque toujours η ως devant l'infinitif qui suit, fort rarement η ωςτε.
- —3. Ἄνω ἐποίησαν. J'adopte ici la leçon d'Heindorf, qui me semble très-acceptable. Toutes les autres, sauf celle de Bornemann, qui donne ἄνωθεν ἐποίησαν, n'offrent pas de sens satisfaisant.

Page 94. - 1. Τοῖς ἄλλοις έρπετοῖς. Τὰ έρπετά signifie ordinairement

NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.

les animaux rampants; Xénophon l'emploie pour désigner tous les animaux en général. Il est vrai que les poëtes donnent souvent cette extension à τὰ έρπετά, et que chez eux le verbe ἕρπειν ne dit souvent rien de plus que le latin ire. C'est d'ailleurs la signification ancienne du mot.

- 2. Καὶ μήν indique que l'on passe à une idée nouvelle ou à un fait nouveau , dans l'intention de confirmer encore ce qui a déjà été dit.
- 3. Καὶ σημαίνειν... ἃ βουλόμεθα. Les Grecs omettent le substantif ou pronom qui devrait être mis devant un infinitif, toutes les fois que la phrase relative qui suit l'infinitif a pour sujet ce même substantif ou pronom.
- 4. Τί δὲ φῦλον... θεραπεύουσι. Le verbe est mis ici au pluriel par une sorte d'attraction qu'exerce sur lui οἱ ἄνθρωποι. Il en est de même en latin. Salluste (Jugurth. L): Opportunior fugæ collis quam campi fuerant. Et Cicéron (Philippique IV, 4): Quis igitur illum consulem, nisi latrones putant?
- 5. Έκπονῆσαι. Le verbe ἐκπονεῖν est tantôt transitif et tantôt intransitif. Ainsi on dit également bien πρὸς μάθησιν ἐκπονεῖν et τὰ πρὸς μάθησιν ἐκπονεῖν.
- Page 96. 1. "Οσα χεῖρας ἔχει... οὐδὲν ἔχει. Socrate réfute en passant l'opinion de son maître Anaxagore qui disait, à ce que rapporte Aristote, que l'homme est le plus raisonnable des animaux parce qu'il a des mains; Socrate, au contraire, soutient qu'il a des mains parce qu'il est le plus raisonnable des animaux.
- Page 98. —1. 'Ωγαθέ, expression amicale, quelquefois ironique, dont on se sert surtout pour adresser un reproche bienveillant; en latin, o bone; souvent aussi, en grec, ὧ βέλτιστε.

Page 100.— 1. "Ην μέντοι, si profecto, si vero."

- 2. El dè d\u00e1, sed si jam.

- Page 102.—1. "Ήττω γαστρός... ὅπνου. "Ήττω γαστρός, comme ἀχρατὴς γαστρός, qui se laisse vaincre par son ventre, intempérant; ήττω πόνου, qui est inférieur à la fatigue, qui ne peut la supporter; ήττω ὕπνου, qui est vaincu par le sommeil, qui ne peut résister au sommeil. On dit en latin inferior voluptatibus.
- 2. Τούς πολεμίους αρατήσαι. Κρατείν, avec le génitif, l'emporter sur, valoir mieux que; avec l'accusatif, dompter, soumettre, posséder.
- 3. Έργων ἐπιστασίαν. Έργα a souvent en grec le sens de travaux du labourage, de même en latin opus facere, pour agrum colere.

-4. Άλλὰ μὴν εἰ... ἄν. Άλλὰ μήν, or assurément. — On trouve dans Euripide comme dans Xénophon des exemples de l'emploi de la particule ἄν avec l'optatif après εἰ. Toutefois, ces exemples sont rares.

Page 104.— 1. Αὐτόν γε. Sous-entendu τινά ου εκαστον ήμων.

- -2. Τῶν ἄλλων... χρήματα. On trouve plus souvent, avec le sens d'enlever, le double accusatif ἀφαιρεῖσθαί τί τινα. On emploie ordinairement l'accusatif de la chose et le génitif de la personne pour dire écarter quelque chose de quelqu'un.
- 3. Κατασκευάσασθαι. Comparez ce passage à ce que dit Cicéron. Tusculanes, IV, 13. Κατασκευάσασθαι κρηπίδα, établir comme base, comme fondement. Pindare dit βάλλεσθαι κρηπίδα.
- 4. Nη τὴν "Ηραν. Ce serment, quoique particulier aux femmes, se trouve assez fréquemment dans la bouche de Socrate.

Page 106. — 1. Ἱκετεύειν. Sous-entendez χρηναι ου δεῖν.

- 2. Πρὸς 'Αντιφῶντα. Voici ce que Suidas dit de cet Antiphon : 'Αντιφῶν, 'Αθηναῖος, τερατοσκόπος καὶ ἐποποιὸς καὶ σοφιστής · ἐκαλεῖτο δὲ Λογομάγειρος. Et un peu plus has : 'Αντιφῶν, 'Αθηναῖος, ὀνειροκρίτης, περὶ κρίσεως ὀνείρων ἔγραψε.
- Page 108. 1. 'Αχίτων, sans tunique; il s'agit ici de la seconde tunique, qui se portait sous le manteau. Les philosophes cyniques s'abstinrent aussi de la porter, par imitation de Socrate.
- 2. Πότερον. Il faudrait, pour compléter la phrase : πότερον χαλεπὸν ἤσθησαι τοῦτο τοῦ ἐμοῦ βίου, ὅτι... κτλ.

Page 110. — 1. "Ενδον μένοντα. "Ενδον, en latin domi.

- Page 114. 1. Φίλους ἀμείνους ατᾶσθαι, acquérir des amis meilleurs, ou plutôt rendre meilleurs les amis que l'on a. De même, παιδεύειν τινὰ σοφόν, instruire quelqu'un de manière à ce qu'il devienne sage.
- 2. Ποτέρω ή πλείων σχολή. Variantes : ποτέρω ἄν είη πλ. σχ., et ποτέρω ἢ πλ. σχ.
- 3. Ἐκπολιορκηθείη... θᾶττον. Ἐκπολιορκεῖσθαι, être obligé de se rendre, être pris, se dit également d'une ville prise et d'un homme fait prisonnier.
- 4. Τὸ μὲν μηδενὸς δέεσθαι. Xénophon omet fréquemment la contraction de ce verbe dans ses différentes formes. La pensée exprimée ici par Socrate est reproduite par Censorinus, De die natali, 1: Nihil egere est deorum; quam minime autem, proximum a diis.

Page 116. — 1. Μὴ ὅτι, ἀλλ' οὐδέ. Voici comment s'explique cette locution: Μὴ λέγω ὅτι..., ἀλλ' οὐδέ. Je ne dis pas que tu ne don-

137

#### 138

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.

nerais la maison à personne gratuitement, mais même tu ne la donnerais pas pour une valeur moindre que la sienne.

— 2. Καλόν τε κάγαθὸν ἐραστήν. Estienne donue, par conjecture, καλῶν τε κάγαθῶν ἐρ.

Page 118.—1. 'Ωφελήσεσθαι, futur moyen au lieu du futur passif; nous en avons déjà rencontré des exemples.

- 2. Άνελίττειν βιβλίον, en latin evolvere librum.
- 3. Tι... ἀγαθόν, quelque sentence, quelque précepte utile.

Page 122.—1. Σχεύη indique l'appareil avec lequel les joueurs de flûte ou de lyre paraissaient dans les jeux solennels, et non pas des instruments de musique ( ὅργανα).

- 2. Έργον... ληπτέον. On trouve ces deux mots réunis, avec le même sens, dans le verbe ἐργολαβεῖν.

# ARGUMENT ANALYTIQUE.

- CHAP. I. Discussion de Socrate avec Aristippe de Cyrène au sujet du plaisir et de la tempérance. Apologue de Prodicus.
- CHAP. II. Socrate rappelle son fils Lamproclès, qui était irrité contre sa mère, aux sentiments d'amour et de reconnaissance que les enfants doivent avoir pour leurs parents.
- CHAP. III. Socrate réconcilie deux frères qui vivaient en mésintelligence.
  - CHAP. IV. Un bon ami est le plus précieux de tous les biens.
  - CHAP. V. On doit tout faire pour obtenir l'estime de ses amis.
  - CHAP. VI. Comment il faut choisir et gagner des amis.
- CHAP. VII. Il est beau pour l'homme qui tombe dans la misère d'exercer un métier pour vivre, bien que l'on regarde toute occupation mercenaire comme indigne d'un homme libre.
- CHAP. VIII. Socrate engage le journalier Euthère à choisir un genre de vie plus convenable.
- CHAP. IX. Il enseigne à Criton les moyens de se garantir de la calomnie des sycophantes.
- CHAP. X. Il faut secourir un ami indigent.

ENTRETIENS MÉMORABLES. -- 11.

## ΞΕΝΟΦΩΝΤΟΣ

### ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ

### BIBAION AEYTEPON.

- Ι. Ἐδόκει δέ μοι καὶ τοιαῦτα λέγων προτρέπειν τοὺς συνόντας ἀσχεῖν ἐγκράτειαν πρὸς ἐπιθυμίαν βρωτοῦ καὶ ποτοῦ καὶ λαγνείας καὶ ύπνου, καὶ δίγους καὶ θάλπους καὶ πόνου!. Γνούς δέ τινα τῶν συνόντων ἀχολαστοτέρως ἔχοντα <sup>2</sup> πρὸς τὰ τοιαύτα: «Εἰπέ μοι, ἔφη, ο Αρίστιππε<sup>3</sup>, εἰ δέοι σε παιδεύειν παραλαδόντα δύο τῶν νέων, τὸν μέν, ὅπως ἱχανὸς ἔσται ἄρχειν, τὸν δέ, ὅπως μὴ ἀντιποιήσεται ἀρχῆς, πῶς ἃν ἑκάτερον παιδεύοις; Βούλει σχοπώμεν, ἀρξάμενοι ἀπὸ τῆς τροφῆς, ὥςπερ από τῶν στοιγείων; - Καὶ ὁ Αρίστιππος ἔφη: Δοκεῖ γοῦν μοι ή τροφή άρχη είναι · οὐδε γάρ ζώη γ' ἄν τις, εί μη τρέφοιτο
- I. Il me semblait encore que Socrate, par de telles lecons, disposai ses disciples à se mettre en garde contre les séductions de la bonn chère, du vin, des plaisirs des sens, du sommeil, à résister au froid à la chaleur, à la fatigue. Il apprit que l'un d'eux s'abandonnai trop facilement aux excès : « Aristippe, lui dit-il, si l'on te char geait d'élever deux jeunes gens, l'un pour être capable de comman der, l'autre pour ne point rechercher le pouvoir, dis-moi, commer formerais-tu chacun d'eux? Veux-tu que nous commencions ce examen par la nourriture, c'est-à-dire par les premiers éléments? Oui, répondit Aristippe, car la nourriture me paraît être le princip de l'éducation; sans la nourriture, il serait impossible de vivre.-

# XÉNOPHON.

## ENTRETIENS MÉMORABLES.

### LIVRE DEUXIÈME.

Ι. Έδόχει δέ μοι καὶ λέγων τοιαῦτα προτρέπειν τούς συνόντας ἀσκεῖν ἐγκράτειαν πρὸς ἐπιθυμίαν βρωτοῦ καὶ ποτοῦ καὶ λαγνείας καὶ ὕπνου, καὶ ρίγους καὶ θάλπους καὶ πόνου. Γνούς δέ τινα τῶν συνόντων έχοντα ἀχολαστοτέρως πρός τὰ τοιαῦτα: δύο τῶν νέων. τὸν μέν, ὅπως ἔσται ίχανὸς ἄργειν. τὸν δέ, ὅπως μη άντιποιήσεται άρχῆς, πῶς ἄν παιδεύοις έχάτερον; Βούλει σχοπώμεν. άρξάμενοι ἀπὸ τῆς τροφῆς. ώςπερ ἀπὸ τῶν στοιγείων: - Καὶ ὁ ᾿Αρίστιππος ἔφη: Ή γοῦν τροφή δοχεῖ μοι είναι άρχή. οὐδέ τις γὰρ ἄν ζώη γε. εί μή τρέφοιτο.

I. Or il semblait à moi aussi disant de telles choses tourner ceux qui étaient-avec lui à exercer la tempérance contre le desir du manger et de la boisson et de la débauche et du sommeil, et la patience du froid et du chaud et de la fatigue. Or ayant appris quelqu'un de ceux qui étaient-avec lui étant avec-trop-de-déréglement pour les choses telles : « Εἰπέ μοι , ἔφη , ὧ ᾿Αρίστιππε , « Dis-moi , dit-il, ô Aristippe, εί δέοι σε παιδεύειν παραλαβόντα s'il fallait toi élever les avant recus deux des jeunes gens, l'un, afin qu'il fût capable de commander. l'autre, afin que il n'ambitionnât pas le commandement, comment élèverais-tu l'un et l'autre? Veux-tu que nous examinions, ayant commencé par la nourriture, comme par les éléments? - Et Aristippe dit: En effet la nourriture paraît à moi être le principe; car personne ne vivrait certes, s'il n'était pas nourri.

- Οὐχοῦν τὸ μὲν βούλεσθαι σίτου ἄπτεσθαι, ὅταν ὥρα ἥκη, άμφοτέροις είχὸς παραγίγνεσθαι; - Είχὸς γάρ, ἔφη. - Τὸ οὖν προαιρείσθαι τὸ κατεπείγον μᾶλλον πράττειν, ἢ τῆ γαστρὶ γαρίζεσθαι, πότερον αν αὐτῶν ἐθίζοιμεν [; - Τὸν εἰς τὸ ἄργειν, έση, νη Δία, παιδευόμενον, όπως μη τὰ τῆς πόλεως ἀπρακτα γίγνηται παρά την έχείνου άργην<sup>2</sup>. — Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ ὅταν πιεῖν βούλωνται, τὸ δύνασθαι διθῶντα ἀνέχεσθαι τῷ αὐτῷ προςθετέον  $^3$ ; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Τὸ δὲ ὕπνου ἐγκρατη είναι, ώςτε δύνασθαι καὶ δψέ κοιμηθηναι καὶ πρωΐ άναστηναι καὶ άγρυπνησαι, εἴ τι δέοι, ποτέρω ἄν προςθείημεν; — Καὶ τοῦτο, ἔφη, τῷ αὐτῷ. - Τί δέ; ἔφη, τὸ ἀφροδισίων ἐγχρατή είναι, ώςτε μή διὰ ταῦτα χωλύεσθαι πράττειν, εί τι δέοι; - Καὶ τοῦτο, ἔφη, τῷ αὐτῶ. - Τί δέ; τὸ μὴ φεύγειν τούς πόνους, άλλὰ έθελοντην ὑπομένειν, ποτέρω ᾶν προςθείημεν;

est donc probable que tous deux, à l'heure des repas, desireront prendre des aliments? - Sans aucun doute. - Lequel habitueronsnous donc à s'occuper d'une affaire pressante plutôt que d'écouter son appétit? - Par Jupiter, celui qui est destiné à commander, afin que les affaires de l'État ne demeurent pas en suspens sous un pareil chef. - Et lorsqu'ils voudront boire, n'est-ce pas encore celui-ci que nous accoutumerons à résister à la soif? - Assurément. - Mais auquel des deux apprendrons-nous à vaincre le sommeil, afin qu'il puisse se coucher tard, se lever de bonne heure et veiller s'il le faut ? — C'est encore au même. — Et auquel enseignerons-nous à s'abstenir des plaisirs de l'amour, afin qu'ils ne l'empêchent pas d'agir au besoin? - Toujours au même. - Lequel habituerons-nous à ne pas éviter les fatigues, mais à s'y exposer de plein gré? — Celui qui est

#### ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

- Ούχοῦν εἰχὸς όταν ώρα ήκη, παραγίγνεσθαι άμφοτέροις; - Εἰχὸς γάρ, ἔφη. - Πότερον οὖν αὐτῶν αν έθίζοιμεν το προαιρεῖσθαι πράττειν μᾶλλον τὸ κατεπεῖγον, η χαρίζεσθαι τη γαστρί; Τὸν παιδευόμενον είς τὸ ἄρχειν, νη Δία, ἔφη, **ὅπως τὰ τῆς πόλεως** μή γίγνηται ἄπρακτα παρά τὴν ἀρχὴν ἐκείνου. - Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ ὅταν βούλωνται πιεῖν, τὸ δύνασθαι ἀνέγεσθαι διψῶντα προςθετέον τῷ αὐτῷ; - Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. Τὸ δὲ εἶναι ἐγχρατῆ ὕπνου, ώςτε δύνασθαι καὶ κοιμηθῆναι ὀψὲ καὶ ἀναστῆναι πρωὶ καὶ ἀγρυπνῆσαι, εὶ δέοι τι , ποτέρω αν προςθείημεν; - Καὶ τοῦτο, ἔφη, τῷ αὐτῷ. - Τί δέ; ἔφη, τὸ εἶναι έγχρατῆ αφροδισίων, ώςτε μή χωλύεσθαι πράττειν διὰ ταῦτα , εὶ δέοι τι; Καὶ τοῦτο , ἔφη , τῷ αὐτῶ. - Τί δέ; τὸ μὴ φεύγειν τούς πόνους, άλλὰ ὑπομένειν ἐθελοντήν, ποτέρω αν προςθείημεν:

- Donc il est vraisemblable τὸ μὲν βούλεσθαι ἄπτεσθαι σίτου, le vouloir toucher aux aliments, lorsque le moment sera venu, setrouver-chez tous les deux? - Vraisemblable en effet, dit-il. - Leguel donc d'eux habituerions-nous au préférer faire plutôt ce qui presse, que de faire-plaisir à son ventre? — Celui qui est élevé pour le commander, par Jupiter, dit-il, afin que les affaires de la ville ne soient pas non-faites à cause du commandement de celui-là. - Donc, dit-il, aussi lorsqu'ils voudront boire, le pouvoir supporter ayant-soif est à-enseigner au même? - Tout à fait certes, dit-il. - Et le être maître du sommeil, de manière à pouvoir et se coucher tard et se lever matin et veiller, s'il est besoin en quelque chose, auquel l'enseignerions-nous? - Encore cela, dit-il, au même. - Mais quoi? dit-il. le être tempérant des plaisirs de-l'amour, de manière à ne pas être empêché d'apar ces plaisirs. s'il est besoin en quelque chose? - Encore cela, dit-il, au même. - Mais quoi? le ne pas fuir les fatigues, mais les supporter volontaire,

auguel l'enseignerions-nous?

- Καὶ τοῦτο, ἔφη, τῷ ἄρχειν παιδευομένω. - Τί δέ; τὸ μαθεῖν, εἴ τι ἐπιτήδειόν ἐστι μάθημα πρὸς τὸ χρατεῖν τὧν ἀντιπάλων, ποτέρω αν προςείναι μαλλον πρέποι; — Πολύ, νη Δί'. έφη, τῷ ἄρχειν παιδευομένω καὶ γὰρ τῶν ἄλλων οὐδὲν ὄψελος ανευ τῶν τοιούτων μαθημάτων. — Ούχουν ὁ οὕτω πεπαιδευμένος ήττον αν δοχεί σοι ύπο των αντιπάλων ή τα λοιπά ζῶα άλίσκεσθαι; Τούτων γὰρ δήπου τὰ μὲν γαστρὶ δελεαζόμενα, καὶ μάλα ένια δυςωπούμενα<sup>2</sup>, όμως τη ἐπιθυμία τοῦ φαγείν αγόμενα πρὸς τὸ δέλεαρ άλίσκεται, τὰ δὲ ποτῶ ἐνεδρεύεται. — Πάνυ μεν οὖν, ἔφη. — · · · · · · · · · · · Ούχουν δοχεῖ σοι αἰσχρὸν εἶναι ἀνθρώπω ταὐτὰ πάσγειν τοῖς \*Εμοιγε δοχεῖ, ἔφη. -- Τὸ δὲ εἶναι μέν τὰς ἀναγχαιοτάτας πλείστας πράξεις τοῖς ἀνθρώποις ἐν ὑπαίθρω, οἶον τάς τε πολεμικάς καὶ τὰς γεωργικάς καὶ τῶν ἄλλων οὐ τὰς ἐλα-

élevé pour le commandement. — S'il est une science qui soit utile pour triompher de ses adversaires, auquel conviendra-t-il mieux de la posséder? — Sans doute à celui qu'on destine au commandement: car sans une telle science, toutes les autres ne lui serviraient de rien. - Ne te semble-t-il donc pas qu'un homme ainsi élevé sera bien moins exposé à se laisser prendre par ses ennemis que ne le sont tous les autres animaux? Les uns, en effet, séduits par leur gourmandise, attirés, malgré leur nature soupconneuse, par l'espoir de la pâture, se jettent sur l'appât et sont pris; d'autres trouvent des embûches dans la source où ils viennent se désaltérer. - C'est vrai ; répondit Aristippe. — ..... Eh bien! ne trouves-tu pas honteux qu'un homme se laisse ainsi tromper comme les plus stupides des animaux? — ..... Oui, certes. — Puisque la plupart des occupations obligées de l'homme s'exercent en plein air, comme celles de la guerre, de l'agriculture, et d'autres aussi importantes, ne

- Καὶ τοῦτο, ἔφη, τῶ παιδευομένω ἄρχειν. - Τί δέ; τὸ μαθεῖν, εί ἔστι τι μάθημα ἐπιτήδειον πρὸς τὸ κρατεῖν τῶν ἀντιπάλων, ποτέρω αν πρέποι προςείναι μάλλον; — Πολύ. νη Δία, έφη, τῶ παιδευομένω ἄρχειν: καὶ γὰρ άνευ τῶν μαθημάτων τοιούτων οὐδὲν ὄφελος τῶν ἄλλων. Ούχουν ό πεπαιδευμένος ούτω δοκεῖ σοι αν άλίσκεσθαι ήττον η τὰ λοιπὰ ζῶα ύπὸ τῶν ἀντιπάλων; Τούτων γαρ δήπου τὰ μὲν δελεαζόμενα γαστρί, καὶ ἔνια μάλα δυςωπούμενα, όμως ἀγόμενα πρός τὸ δέλεαρ τῆ ἐπιθυμία τοῦ φαγεῖν άλίσκεται, τὰ δὲ ἐνεδρεύεται ποτῶ: - Πάνυ μεν οὖν, έφη. — . . . . . . . Ούχουν δοχεῖ σοι είναι αἰσχρὸν ἀνθρώπω πάσγειν τὰ αὐτὰ τοῖς ἀφρονεστάτοις τῶν θηρίων; — . . . . . Δοχεί έμοιγε, έφη. άναγχαιοτάτας τοῖς άνθρώποις είναι εν ύπαίθρω, οξον τάς τε πολεμικάς καὶ τὰς γεωργικάς καὶ οὐ τὰς ἐλαχίστας τῶν ἄλλων, et non les moindres des autres,

- Encore cela, dit-il, à celui élevé pour commander. - Mais quoi? le apprendre, s'il y a quelque science utile pour le vaincre les adversaires, auquel conviendrait-il appartenir plutôt? - Beaucoup plutôt, par Jupiter, dit-il, à celui élevé pour commander : et en effet sans les sciences telles aucune utilité ne serait des autres. - N'est-il donc pas vrai que celui qui a été élevé ainsi paraît à toi pouvoir être pris moins que le reste des animaux par ses adversaires? Car de ceux-ci certes les uns trompés par leur ventre, et quelques-uns fort soupçonneux, cependant conduits vers l'appât par le desir de manger sont pris, les autres sont attirés-dans-le-piége par la boisson? - Tout à fait assurément, dit·il. — ..... Ne paraît-il donc pas à toi être honteux pour un homme d'éprouver les mêmes choses que les plus privées-de-raison des bêtes? — ...... Il paraît à moi certes, dit-il-- Τὸ δὲ τὰς μὲν πλείστας πράξεις - Mais le la plupart des actes les plus nécessaires aux hommes être en plein-air. comme et ceux de-la-guerre et ceux de-l'agriculture

χίστας, τοὺς δὲ πολλοὺς ἀγυμνάστως ἔχειν πρός τε ψύχη καὶ πρὸς θάλπη, οὐ δοκεῖ σοι πολλὴ ἀμέλεια εἶναι; — Συνέφη καὶ τοῦτο. — Οὐκοῦν δοκεῖ σοι τὸν μέλλοντα ἄρχειν ἀσκεῖν δεῖν καὶ ταῦτα εὐπετῶς φέρειν; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Οὐκοῦν, εἰ τοὺς ἐγκρατεῖς τούτων ἁπάντων εἰς τοὺς ἀρχικοὺς τάττομεν, τοὺς ἀδυνάτους ταῦτα ποιεῖν εἰς τοὺς μηδ' ἀντιποιησομένους τοῦ ἄρχειν τάξομεν; — Συνέφη καὶ τοῦτο. — Τί οὖν; ἐπειδὴ καὶ τούτων έκατέρου τοῦ φύλου τὴν τάξιν οἶσοα, ἤδη ποτ' ἐπεσκέψω, εἰς ποτέραν τῶν τάξεων τούτων σαυτὸν δικαίως ἀν τάττοις; — Έγωγ', ἔφη ὁ ᾿Αρίστιππος, οὐδ' ὅλως γε τάττω ἐμαυτὸν εἰς τὴν τῶν ἄρχειν βουλομένων τάξιν. Καὶ γὰρ πάνυ μοι δοκεῖ ἄφρονος ἀνθρώπου εἶναι τό, μεγάλου ἔργου ὄντος τοῦ ἑαυτῷ τὰ δέοντα παρασκευάζειν, μὴ ἀρκεῖν

trouves-tu pas que ce soit chez bien des hommes une négligence coupable de ne pas s'endurcir contre le froid et le chaud? — J'en conviens encore. — Ne te semble-t-il donc pas que l'homme destiné au commandement doive s'habituer à supporter sans peine l'un et l'autre? — Oui, vraiment. — Si donc nous rangeons parmi les hommes capables de commander ceux qui supportent toutes ces incommodités avec constance, nous devrons condamner les autres à ne pas même aspirer au commandement? — Sans aucun doute. — Eh bien! puisque tu connais la place que mérite chacune de ces deux classes d'hommes, as-tu déjà examiné quelle est celle que tu pourrais prendre justement? — Pour moi, dit Aristippe, je suis loin de prendre place parmi ceux qui veulent commander. Je regarde comme un homme vraiment insensé celui qui, non content de pourvoir avec grand'peine à ses propres besoins, veut s'imposer encore de pourvoir à ceux des

τούς δὲ πολλούς έχειν άγυμνάστως πρός τε ψύχη καὶ πρὸς θάλπη, ού δοχεί σοι είναι πολλή αμέλεια; Συνέφη καὶ τοῦτο. - Ούκοῦν δοκεῖ σοι δεῖν ἀσχεῖν τὸν μέλλοντα ἄργειν φέρειν εύπετῶς καὶ ταῦτα; - Πάνυ μέν οὖν, ἔρη. -- Οὐκοῦν, εἰ τάττομεν είς τούς άρχιχούς τούς έγχρατείς άπάντων τούτων, τάξομεν είς τοὺς μηδὲ ἀντιποιησομένους τοῦ ἄργειν τούς άδυνάτους ποιείν ταύτα; - Συνέφη καὶ τοῦτο. - Τί οὖν, έπειδή καὶ οἶσθα τὴν τάξιν έχατέρου τοῦ φύλου τούτων, ἐπεσχέψω ἤδη ποτέ, είς ποτέραν τούτων τῶν τάξεων αν τάττοις δικαίως σαυτόν; - Έγωγε, ἔφη ὁ Αρίστιππος. οὐδὲ ὅλως γε τάττω ἐμαυτὸν είς την τάξιν τῶν βουλομένων ἄρχειν. Καὶ γὰρ δοχεῖ πάνυ μοι είναι ανθρώπου αφρονος τό, τοῦ παρασχευάζειν έαυτῶ τὰ δέοντα όντος μεγάλου ἔργου. τούτο μή άρχεῖν. άλλὰ προςαναθέσθαι

mais la plupart des hommes être sans-exercice et contre le froid et contre le chaud, cela ne paraît-il pas à toi être une grande négligence? Il convint encore de cela. - Donc il paraît à toi falloir exercer celui qui doit commander à supporter facilement encore ces choses? - Tout à fait certes, dit-il. - Donc, si nous rangeons parmi ceux capables-de-commander ceux qui sont patients de toutes ces choses, nous rangerons parmi ceux qui ne devront pas même ambitionner de commander ceux qui sont incapables de faire ces choses? - Il convint encore de cela. - Quoi donc, puisque aussi tu connais la classe de l'une et l'autre espèce de ces hommes, as-tu examiné déià quelque jour, dans laquelle de ces classes tu rangerais justement toi-même? - Moi certes, dit Aristippe, je ne range absolument pas moi-même dans la classe de ceux qui veulent commander. Et en effet ceci paraît tout à fait à moi être d'un homme insensé le, se procurer à lui-même les choses nécessaires étant une grande affaire. cela ne pas suffire à lui, mais s'imposer-en-outre

Ι.

τοῦτο ι, ἀλλὰ προςαναθέσθαι τὸ καὶ τοῖς ἄλλοις πολίταις, ὧν δεόνται, πορίζειν· καὶ έαυτῷ μὲν πολλὰ ὧν βούλεται ἐλλείπειν², τῆς δὲ πόλεως προεστῶτα, ἐὰν μὴ πάντα, ὅσα ἡ πόλις βούλεται, καταπράττη, τούτου δίκην ὑπέχειν, τοῦτο πῶς οὐ πολλὴ ἀφροσύνη ἐστί; Καὶ γὰρ ἀξιοῦσιν αὶ πόλεις τοῖς ἄρχουσιν, ὥςπερ ἐγὼ τοῖς οἰκέταις, χρῆσθαι. Ἐγώ τε γὰρ ἀξιῶ τοὺς θεράποντας ἐμοὶ μὲν ἄφθονα τὰ ἐπιτήδεια παρασκευάζειν, αὐτοὺς δὲ μηδενὸς τούτων ἄπτεσθαι· αἴ τε πόλεις οἰονται χρῆναι τοὺς ἀρχοντας ἑαυταῖς μὲν ὡς πλεῖστα ἀγαθὰ πορίζειν, αὐτοὺς δὲ πάντων τούτων ἀπέχεσθαι. Ἐγὼ οὖν τοὺς μὲν βουλομένους πολλὰ πράγματα ἔχειν αὐτοῖς τε καὶ ἄλλοις παρέχειν τοίνυν τάττω εἰς τοὺς βουλομένους ἦ ρᾶστά τε καὶ ἡδιστα βιοτοίνυν τάττω εἰς τοὺς βουλομένους ἦ ρᾶστά τε καὶ ἡδιστα βιο

autres citoyens: tandis que l'on est privé soi-même de tant de choses qu'on desire, se mettre à la tête de l'État, pour se voir un jour appelé en justice, si l'on ne satisfait pas tous les caprices du peuple, n'est-ce pas le comble de la folie? Car enfin les nations prétendent se servir de leurs magistrats, comme moi de mes esclaves. Je veux que mes serviteurs me procurent en abondance tout ce qui m'est nécessaire, mais qu'ils ne touchent à rien; et le peuple croit que ses magistrats doivent lui procurer toutes sortes de biens dont ils s'abstiendront eux-mêmes. Aussi je formerai comme nous l'avons dit, et je placerai dans la classe des hommes propres au commandement, ceux qui aiment à avoir beaucoup d'affaires et à en donner aux autres; mais pour moi je me range parmi ceux dont l'ambition est de passer doucement et agréablement la vie. — Veux-tu donc, continua So-

τὸ πορίζειν καὶ τοῖς ἄλλοις πολίταις ών δέονται . χαὶ πολλὰ μὲν ὧν βούλεται έλλείπειν έαυτῶ, προεστώτα δὲ τῆς πόλεως, ἐὰν μὴ καταπράττη πάντα όσα ή πόλις βούλεται, ύπέχειν δίκην τούτου, πῶς τοῦτο οὐκ ἔστι πολλή ἀφροσύνη; Καὶ γὰρ αἱ πόλεις ἀξιοῦσι χρησθαι τοῖς ἄρχουσιν, ώςπερ έγὼ τοῖς οἰχέταις. Έγώ τε γὰρ ἀξιῶ τούς θεράποντας παρασχευάζειν έμοὶ μέν ἄφθονα τὰ ἐπιτήδεια. αύτους δὲ ἄπτεσθαι μηδενός τούτων αί τε πόλεις οιονται χρηναι τοὺς ἄρχοντας πορίζειν έαυταῖς μέν ἀγαθὰ ώς πλεῖστα, αὐτοὺς δὲ ἀπέγεσθαι πάντων τούτων. Έγω οδν αν καταστήσαιμι είς τούς άρχικούς, παιδεύσας ούτω. τούς μέν βουλομένους ἔχειν τε αύτοῖς πολλά πράγματα και παρέχειν ἄλλοις. Τάττω τοίνυν έμαυτὸν είς τούς βουλομένους βιστεύειν ή δᾶστά τε καὶ ήδιστα.

le soin de procurer aussi aux autres citoyens les choses dont ils ont besoin : et de nombreuses certes des choses qu'il desire manquer à lui-même. mais étant-à-la-tête de la ville, s'il n'exécute pas toutes les choses que la ville vent, subir une accusation de cela, comment cela n'est-il pas une grande démence? Et en effet les villes prétendent se servir de ceux qui commandent. comme moi de mes domestiques. Car et moi je prétends mes serviteurs préparer à moi à la vérité abondantes les choses nécessaires, mais eux-mêmes ne toucher à aucune de ces choses; et les villes pensent falloir ceux qui commandent procurer à elles-mêmes à la vérité des biens comme il est possible les plus nommais eux-mêmes s'abstenir [breux, de tous ces biens. Moi donc je placerais parmi ceux capables de commander, les ayant élevés ainsi, ceux qui veulent et avoir pour eux-mêmes beaucoup d'affaires et en donner à d'autres. Je range toutefois moi-même parmi ceux qui veulent vivre comme il se peut et le plus facilement et le plus agréablement.

τεύειν. Καὶ ὁ Σωχράτης ἔφη· Βούλει οὖν καὶ τοῦτο σκεψώμεθα, πότεροι ἤδιον ζῶσιν, οἱ ἄρχοντες, ἢ οἱ ἀρχόμενοι; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Πρῶτον μὲν τοίνυν τῶν ἐθνῶν, ὧν ἡμεῖς ἴσμεν, ἐν μὲν τῆ ᾿Ασία Πέρσαι μὲν ἄρχουσιν, ἄρχονται δὲ Σύροι καὶ Φρύγες καὶ Λυδοί ¹· ἐν δὲ τῆ Εὐρώπη Σκύθαι μὲν ἄρχουσι, Μαιῶται ² δὲ ἄρχονται· ἐν δὲ τῆ Λιδύη Καρχηδόνιοι μὲν ἄρχουσι, Λίδυες δὲ ἄρχονται. Τούτων οὖν ποτέρους ἤδιον οἴει ζῆν; ἢ τῶν Ἑλλήνων, ἐν οἷς καὶ αὐτὸς εἶ, πότεροί σοι δοκοῦσιν ἤδιον, οἱ κρατοῦντες, ἢ οἱ κρατούμενοι, ζῆν; — ᾿Αλλ' ἐγώ τοι, ἔφη ὁ ᾿Αρίστιππος, οὐδὲ εἰς τὴν δουλείαν αὖ ³ ἔμαυτὸν τάττω · ἀλλ' εἶναί τίς μοι δοκεῖ μέση τούτων δδός, ἢν πειρῶμαι βαδίζειν, οὕτε δι' ἀρχῆς, οὕτε διὰ δουλείας, ἀλλὰ δι' ἐλευθερίας, ἤπερ μάλιστα πρὸς εὐδαιμονίαν ἄγει. —

crate, que nous examinions encore qui vit le plus agréablement, de ceux qui gouvernent ou de ceux qui sont gouvernés? — Volontiers. —Si nous parcourons d'abord les peuples que nous connaissons, en Asie, les Perses commandent, les Syriens, les Phrygiens et les Lydiens obéissent; en Europe, les Scythes ont la puissance, les Méotes leur sont soumis; en Libye, les Carthaginois dominent, les Libyens sont sous le joug. Lesquels de ces peuples te paraissent les plus heureux? Et chez les Grecs, au milieu desquels tu te trouves, quelles nations sont les plus heureuses, de celles qui commandent ou de celles qui obéissent? — Mais je ne me mets pas non plus au rang des esclaves; il me semble qu'il y a une route moyenne, que je tâche de suivre, entre le commandement et l'esclavage, la liberté, qui conduit le plus

- Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη . Βούλει οὖν σχεψώμεθα καὶ τοῦτο. πότεροι ζῶσιν ήδιον, οί ἄρχοντες, η οί ἀρχόμενοι; - Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Πρῶτον μέν τοίνυν, τῶν ἐθνῶν, ὧν ἡμεῖς ἴσμεν, έν μέν τη Άσία Πέρσαι μέν ἄρχουσι, Σύροι δὲ καὶ Φρύγες καὶ Λυδοὶ άρχονται. έν δὲ τῆ Εὐρώπη Σκύθαι μέν ἄρχουσι, Μαιῶται δὲ ἄρχονται: ἐν δὲ τῆ Λιδύη Καρχηδόνιοι μέν ἄρχουσι, Λίδυες δὲ ἄρχονται. Ποτέρους οὖν τούτων οίει ζην ήδιον; η των Έλλήνων, έν οξς εξ καὶ αὐτός, πότεροι δοχοῦσί σοι ζην ήδιον, οί χρατοῦντες, η οί χρατούμενοι; - Άλλὰ ἐγώ τοι, ἔφη ὁ Ἀρίστιππος, ούδὲ τάττω αὖ έμαυτὸν είς την δουλείαν . άλλά τις όδὸς δοχεῖ μοι εἶναι μέση τούτων, ήν πειρώμαι βαδίζειν, ούτε διὰ ἀρχῆς, ούτε διά δουλείας. άλλα δια έλευθερίας,

- Et Socrate dit : Veux-tu donc que nous examinions encore cela, lesquels vivent plus agréablement, ceux qui commandent, ou ceux qui sont commandés? - Tout à fait certes, dit-il. - D'abord donc, des nations que nous connaissons, en Asie les Perses commandent. mais les Syriens et les Phrygiens et les Lydiens sont commandés: et en Europe les Scythes commandent. et les Méotes sont commandés ; et en Libye les Carthaginois commandent, et les Libyens sont commandés. Lesquels donc de ces peuples crois-tu vivre plus agréablement? ou bien des Grecs, parmi lesquels tu es aussi toi-même, lesquels paraissent à toi vivre plus agréablement, ceux qui dominent, ou ceux qui sont dominés? - Mais moi assurément, dit Aristippe, je ne place pas non plus d'un autre côté moi-même dans l'esclavage (la classe des esclaves); mais une certaine route paraît à moi exister intermédiaire de celles-là, par laquelle je m'efforce de marcher, ni par le commandement. ni par l'esclavage. mais par la liberté,

Αλλ' εἰ μεντοι, ἔφη ὁ Σωχράτης, ὅςπερ οὕτε δι' ἀρχῆς οὕτε διὰ δουλείας ἡ ὁδὸς αὕτη φέρει, οὕτως μηδὲ δι' ἀνθρώπων, ἴσως ἄν τι λέγοις ι' εἰ μέντοι, ἐν ἀνθρώποις ὥν, μήτε ἄρχειν ἀξιώσεις μήτε ἄρχεσθαι, μήτε τοὺς ἄρχοντας έκὼν θεραπεύσεις, οἶμαί σε ὁρᾶν, ὡς ἐπίστανται οἱ κρείττονες, τοὺς ἥττονας καὶ κοινῆ καὶ ἰδία κλαίοντας καθίσαντες ², δούλοις χρῆσθαι ³. ΤΗ λανθάνουσί σε οἱ ἄλλων σπειράντων καὶ φυτευσάντων τόν τε σῖτον τέμνοντες καὶ δενδροκοποῦντες, καὶ πάντα τρόπον πολιορκοῦντες ⁴ τοὺς ἤττονας καὶ μὴ θέλοντας θεραπεύειν, ἔως ἄν πείσωσιν ἑλέσθαι δουλεύειν ἀντὶ τοῦ πολεμεῖν τοῖς κρείττοσι; καὶ ἰδία αὖ οἱ ἀνδρεῖοι καὶ δυνατοὶ τοὺς ἀνάνδρους καὶ ἀδυνάτους οὐκ οἶσθα ὅτι καταδουλωσάμενοι καρποῦνται; — 'Αλλ' ἐγώ

sûrement au bonheur. — Si cette route, qui éloigne également du commandement et de l'esclavage, éloignait aussi de la société des hommes, peut-être aurais-tu raison; mais si, vivant au milieu des hommes, tu ne veux ni commander ni obéir, ni servir de bon gré ceux qui commandent, tu n'ignores pas sans doute que les plus forts savent faire pleurer les faibles, soit en masse, soit un à un, et se les asservir. Ne vois-tu pas comme ils coupent les moissons que d'autres ont semées, les arbres qu'ils ont plantés, comme ils assiégent de toutes parts le faible qui refuse de les servir, jusqu'à ce qu'ils l'aient amené à préférer l'esclavage à une lutte contre de plus forts que lui? Et parmi les particuliers, les courageux et les puissants n'asservissent-ils pas à leur profit ceux qui n'ont ni force ni courage? — Aussi, pour ne pas

ήπερ ἄγει μάλιστα πρός εὐδαιμονίαν. - 'Αλλά εὶ μέντοι, έφη ὁ Σωχράτης, ώς περ ή όδὸς αύτη φέρει ούτε διὰ ἀρχής, ούτε διὰ δουλείας. ούτω μηδὲ διὰ ἀνθρώπων, ζοως αν λέγοις τι . εὶ μέντοι, ων έν ανθρώποις. άξιώσεις μήτε ἄργειν μήτε ἄρχεσθαι, μήτε θεραπεύσεις έχὼν τούς ἄργοντας. οξμαί σε όρᾶν, ώς οί χρείττονες ἐπίστανται, καθίσαντες κλαίοντας τούς ήττονας κοινή καὶ ἰδία, γρησθαι δούλοις. \*Η λανθάνουσί σε οί τέμνοντές τε τον σίτον καὶ δενδροκοποῦντες άλλων σπειράντων καὶ συτευσάντων, καὶ πολιορκοῦντες πάντα τρόπον τούς ήττονας καὶ μὴ θέλοντας θεραπεύειν, ξως αν πείσωσιν έλέσθαι δουλεύειν άντὶ τοῦ πολεμεῖν τοίς χρείττοσι; καὶ ὶδία αὖ ούχ οξσθα ὅτι χαταδουλωσάμενοι τούς ἀνάνδρους καὶ ἀδυνάτους οί ἀνδρεῖοι χαὶ δυνατοὶ καρπούνται; - 'Αλλά ἐγώ τοι, ἔφη,

qui conduit le plus au bonheur. - Mais si du moins, dit Socrate, comme cette route-ci ne porte ni par le commandement, ni par l'esclavage, de même elle ne conduisait pas non par les hommes, plus peut-être dirais-tu quelque chose; si cependant. étant parmi les hommes, tu ne veux ni commander ni être commandé, et si tu ne sers pas de bon gré ceux qui commandent, je pense toi voir, que les plus forts savent, ayant fait-asseoir pleurant les plus faibles en commun et en particulier, se servir d'eux comme d'esclaves. Est-ce qu'ils échappent à toi ceux et coupant le blé et coupant-les-arbres d'autres qui ont semé et qui ont planté, et assiégeant de toute manière ceux qui sont plus faibles qu'eux et qui ne veulent pas les servir, jusqu'à ce qu'ils leur aient persuadé de choisir d'être esclaves an lieu de faire-la-guerre aux plus forts? et en particulier d'un autre côté ne sais-tu pas qu'ayant asservi ceux sans-courage et sans-puissance les courageux et puissants en tirent-du-profit? - Mais moi assurément, dit-il,

τοι, έωη, ίνα μή πάσγω ταῦτα, οὐο' εἰς πολιτείαν ἐμαυτὸν κατακλείω, αλλά ξένος πανταγού είμι. — Καὶ δ Σωκράτης έφη. Τοῦτο μέντοι ήδη λέγεις δεινόν πάλαισμα ι. τους γὰρ ξένους, έξ οδ ό τε Σίννις καὶ δ Σκείρων καὶ δ Προκρούστης² ἀπέθανον, οὐδεὶς ἔτι ἀδικεῖ· ἀλλὰ νῦν οἱ μέν πολιτευόμενοι ἐν ταῖς πατρίσι καὶ νόμους τίθενται, ἵνα μὴ ἀδικῶνται, καὶ φίλους πρὸς τοῖς ἀναγκαίοις 3 καλουμένοις ἄλλους κτῶνται βοηθούς, καὶ ταῖς πόλεσιν ἐρύματα περιβάλλονται, καὶ ὅπλα κτῶνται, οἶς ἀμύνωνται τούς αδικούντας, και πρός τούτοις αλλους έξωθεν συμμάγους κατασκευάζονται· καὶ οί μέν πάντα ταῦτα κεκτημένοι όμως αδικούνται. Σύ δε ούδεν μεν τούτων έγων, εν δε ταίς όδοῖς, ἔνθα πλεῖστοι ἀδιχοῦνται, πολύν γρόνον διατρίδων, εἰς όποίαν δ' αν πόλιν αφίκη, των πολιτών πάντων ήττων ών, χαὶ τοιούτος, οίοις μάλιστα ἐπιτίθενται οί βουλόμενοι ἀδιχεῖν,

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ ΙΙ.

subir de pareils maux, je ne m'enferme point dans une cité, mais je suis étranger partout. — Voilà certes un prodige d'adresse! Car. depuis que Sinnis, Sciron et Procruste sont morts, personne ne maltraite plus les étrangers ; cependant ceux qui gouvernent portent des lois dans leur patrie pour se mettre à l'abri de l'injustice; ils cherchent, outre leurs parents, à se faire des amis qui puissent les secourir, ils entourent les villes de remparts, rassemblent des armes pour repousser ceux qui voudraient leur nuire, et contractent même des alliances au dehors. Toutes ces ressources ne les garantissent pas de l'insulte; et toi, qui n'en as d'aucune sorte, qui passes une grande partie de ta vie sur les routes, où se commettent tant de crimes, qui, dans quelque ville que tu arrives, es moindre que le dernier des citoyens, placé dans une position qui provoque plus que toute autre

ίνα μὴ πάσχω ταῦτα, ουδέ κατακλείω έμαυτὸν είς πολιτείαν, άλλά εἰμι ξένος πανταγοῦ. - Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη: Λέγεις μέντοι ήδη τοῦτο πάλαισμα δεινόν: έξ οὖ γὰρ ὅ τε Σίννις χαὶ ὁ Σχείρων καὶ ὁ Προχρούστης et Sciron et Procruste ἀπέθανον. οὐδεὶς ἀδικεῖ ἔτι τοὺς ξένους. άλλὰ νῦν οἱ μὲν πολιτευόμενοι έν ταῖς πατοίσι καὶ τίθενται νόμους, ΐνα μη άδικῶνται, καὶ πρὸς τοῖς χαλουμένοις άναγχαίοις κτῶνται ἄλλους φίλους βοηθούς. χαὶ περιβάλλονται ταῖς πόλεσιν ἐρύματα, καὶ κτῶνται ὅπλα, οξς αμύνωνται τούς ἀδιχοῦντας. καὶ πρὸς τούτοις παρασκευάζονται ἔξωθεν άλλους συμμάχους. καὶ οἱ μὲν κεκτημένοι πάντα ταῦτα όμως άδικοῦνται. Σύ δὲ ἔχων μὲν οὐδὲν τούτων, διατρίδων δὲ πολύν χρόνον έν ταῖς ὁδοῖς, ένθα πλεϊστοι άδιχοῦνται. ῶν δὲ ἥττων πάντων τῶν πολιτῶν, είς όποίαν πόλιν ἂν ἀφίκη. χαὶ τοιοῦτος. οΐοις μάλιστα ἐπιτίθενται οί βουλόμενοι άδιχεῖν,

afin que je ne souffre pas ces choses, je n'enferme pas non plus moi-même dans un Etat. mais je suis hôte partout. - Et Socrate dit : Tu dis certes tout de suite ceci qui est un artifice habile; car depuisque et Sinnis sont morts. personne ne maltraite plus les hôtes; mais maintenant ceux qui gouvernent dans leurs patries et établissent des lois, asin qu'ils ne soient pas maltraités, et en outre de ceux qui sont appelés parents acquièrent d'autres amis pour auxiliaires, et jettent-autour des villes des retranchements, et acquièrent des armes, avec les quelles ils puissent se défendre de ceux qui les maltraitent, et outre ces choses ils se procurent au-dehors d'autres alliés; et ceux qui ont acquis toutes ces choses cependant sont maltraités. Mais toi qui n'as aucune de ces choses, et qui passes beaucoup de temps sur les routes. ou de très-nombreux sont attaqués, et qui es moindre que tous les citoyens, dans quelque ville que tu sois arrivé, et tel que ceux que surtout attaquent ceux qui veulent maltraiter,

σμως διὰ τὸ ξένος εἶναι οὐκ ἀν οἴει ἀδικηθῆναι; ἢ, διότι αἱ πόλεις σοι κηρύττουσιν ἀσφάλειαν καὶ προςιόντι καὶ ἀπιόντι, θαρρεῖς; ἢ διότι καὶ δοῦλος ἀν οἴει τοιοῦτος εἶναι, οῖος μηδενὶ δεσπότη λυσιτελεῖν; τίς γὰρ ἀν ἐθέλοι ἀνθρωπον ἐν οἰκίᾳ ἔχειν, πονεῖν μὲν μηδὲν ἐθέλοντα, τἢ δὲ πολυτελεστάτη διαίτη χαίροντα; Σκεψώμεθα δὲ καὶ τοῦτο, πῶς οἱ δεσπόται τοῖς τοιούτοις οἰκέταις χρῶνται. Ἄρα οὐ τὴν μὲν λαγνείαν αὐτῶν τῷ λιμῷ σωφρονίζουσι; κλέπτειν δὲ κωλύουσιν, ἀποκλείοντες ὅθεν ἀν τι λαβεῖν ἢ; τοῦ δὲ δραπετεύειν δεσμοῖς ἀπείργουσι; τὴν ἀργίαν δὲ πληγαῖς ἐξαναγκάζουσινὶ; ἢ σὰ πῶς ποιεῖς, ὅταν τῶν οἰκετῶν τινα τοιοῦτον ὄντα καταμανθάνης; — Κολάζω, ἔφη, πᾶσι κακοῖς, ἕως ἀν δουλεύειν ἀναγκάσω. ᾿Αλλὰ γάρ², ὧ Σύκρατες, οἱ εἰς τὴν βασιλικὴν τέχνην παιδευόμενοι, ἢν δο-

les attaques de l'injustice, tu crois, parce que tu es étranger, devoir être à l'abri de l'insulte? Ta confiance vient-elle de ce que les villes te garantissent la sûreté pour entrer et pour sortir? N'est-ce pas plutôt de ce que tu penses qu'un esclave comme toi neserait utile à aucun maître? Et qui en effet voudrait avoir dans sa maison un homme qui ne veut rien faire, et qui aime à vivre dans le luxe et la recherche? Mais examinons encore comment les maîtres en usent avec de tels serviteurs. Ne corrigent-ils point par la faim leur penchant à la gourmandise? Ne les empêchent-ils pas de voler, en enfermant tout ce qu'ils pourraient prendre; de fuir, en les chargeant de liens? Ne domptent-ils point leur paresse à force de coups? Ou plutôt, comment fais-tu toi-même, lorsque tu as un esclave de cette espèce? — Je lui inflige tous les châtiments, jusqu'à ce que je l'aie forcé à me servir. Mais, Socrate, ceux qui sont élevés dans cet art de commander, que

διιως ούχ οίει διά τὸ εἶναι ξένος αν άδιχηθηναι: η, διότι αἱ πόλεις κηρύττουσιν ἀσφάλειάν σοι καὶ προςιόντι καὶ ἀπιόντι, θαρρεῖς; η διότι οἴει αν είναι καὶ δούλος τοιούτος, οξος λυσιτελείν μηδενὶ δεσπότη: τίς γὰρ ἄν ἐθέλοι ἔχειν ἐν οἰχία άνθρωπον, έθέλοντα μὲν μηδὲν πονεῖν, γαίροντα δὲ τῆ διαίτη πολυτελεστάτη; Σκεψώμεθα δὲ καὶ τοῦτο, πῶς οἱ δεσπόται χρῶνται τοῖς οἰχέταις τοιούτοις. Άρα ού σωφρονίζουσι μέν τῷ λιμῷ τὴν λαγνείαν αὐτῶν; κωλύουσι δὲ κλέπτειν. ἀποκλείοντες őθεν αν <del>ሽ</del> λαβεῖν τι: ἀπείργουσι δὲ δεσμοῖς τοῦ δραπετεύειν: έξαναγκάζουσι δὲ τὴν ἀργίαν πληγαῖς; η σύ πῶς ποιεῖς, όταν καταμανθάνης τινά τῶν οἰχετῶν ὄντα τοιοῦτον; Κολάζω, ἔφη, πᾶσι κακοίς, εως αν αναγκάσω δουλεύειν. 'Αλλὰ γάρ, ὧ Σώχρατες, οί παιδευόμενοι είς την τέχνην βασιλικήν,

cependant tu ne crois pas à cause du être hôte pouvoir être maltraité? est-ce parce que les villes proclament sécurité à toi et entrant et sortant, que tu as confiance? ou parce que tu penses devoir être même un esclave tel, que ne rapporter-utilité à aucun maître? car qui voudrait avoir dans sa maison un homme, ne voulant d'une part rien faire, et de l'autre se plaisant au régime le plus somptueux? Mais examinons encore ceci, comment les maîtres se servent des domestiques qui sont tels. Est-ce qu'ils ne rendent-pas-sage par la faim la lubricité d'eux? et ne les empêchent-ils pas de voler, fermant les endroits d'où il serait possible de prendre quelque chose? et ne les empêchent-ils pas par des de se sauver? et ne forcent-ils pas leur paresse par des coups? ou toi comment fais-tu, lorsque tu découvres quelqu'un de tes domestiques étant tel? - Je le châtie, dit-il, par tous les mauvais-traitements. jusqu'à ce que je l'aie forcé à servir. Mais certes, ô Socrate, ceux qui sont élevés pour l'art de-régner,

κεῖς μοι σὸ νομίζειν εὐδαιμονίαν εἶναι, τί διαφέρουσι τῶν ἐξ ἀνάγκης κακοπαθούντων, εἴ γε πεινήσουσι καὶ διψήσουσι καὶ διψήσουσι καὶ διψώσουσι καὶ ἀγρυπνήσουσι καὶ τάλλα πάντα μοχθήσουσιν έκόντες; ἐγὼ μὲν γὰρ οὐκ οἶδ', ὅ τι διαφέρει τὸ αὐτὸ δέρμα έκόντα ἢ ἄκοντα μαστιγοῦσθαι, ἢ ὅλως τὸ αὐτὸ σῶμα πᾶσι τοῖς τοιούτοις έκόντα ἢ ἄκοντα πολιορκεῖσθαι ἄλλο γε ἢ ἀφροσύνη πρόςεστι τῷ ἐθέλοντι τὰ λυπηρὰ ὑπομένειν. — Τί δέ, ὧ ᾿Αρίστιππε, ὁ Σωκράτης ἔφη, οὐ δοκεῖ σοι τῶν τοιούτων ἱ διαφέρειν τὰ έκούσια τῶν ἀκουσίων, ἢ 2 ὁ μὲν έκὸν πεινῶν φάγοι ἀν, ὁπότε βούλοιτο; καὶ ὁ έκὼν διψῶν πίοι, καὶ τάλλα ὡςαύστος τῷ δ' ἐξ ἀνάγκης ταῦτα πάσχοντι οὐκ ἔξεστιν, ὁπόταν βούστος τῷ δ' ἐξ ἀνάγκης ταῦτα πάσχοντι οὐκ ἔξεστιν, ὁπόταν βούστος τῷς δ' ἐξ ἀνάγκης ταῦτα πάσχοντι οὐκ ἔξεστιν, ὁπόταν βούστος τῷς δ' ἐξ ἀνάγκης ταῦτα πάσχοντι οὐκ ἔξεστιν, ὁπόταν βούστος τῷς δ' ἐξ ἀνάγκης ταῦτα πάσχοντι οὐκ ἔξεστιν, ὁπόταν βούστος καὶ δεκὸν διψῶν πίοι καὶ τάλλα δισαίστος τῷς δ΄ ἐξ ἀνάγκης ταῦτα πάσχοντι οὐκ ἔξεστιν, ὁπόταν βούστος καὶ δεκὸν διψῶν πίοι καὶ τάλλα δισαίστος τῶς τῷ δὸν ἐξεστιν, ὁπόταν βούστος τῶν ἐξεστιν, ὁπόταν βούστος τὰν ἐξεστιν, ὁπόταν βούστος τὰν ἐξεστιν ἐξεστιν, ὁπόταν βούστος τὰν ἐξεστιν ἐξεδιν ἐξεστιν ἐξεν ἐξεδιν ἐξεστιν ἐ

tu sembles regarder comme le bonheur, en quoi diffèrent-ils de ceux qui souffrent par nécessité, s'ils se condamnent volontairement à endurer la faim, la soif, le froid, les veilles, les fatigues de toute sorte? Je ne vois pas, pour moi, où est la différence, que, de mon gré ou non, un fouet me déchire la peau, ou que mon corps, que je le veuille ou non, endure mille souffrances: mais sans doute il y a autre chose que de la folie à se condamner soi-même à souffrir? — Quoi donc, Aristippe, ne vois-tu pas une différence entre les tourments volontaires et les souffrances forcées, en ce que celui qui consent à endurer la faim peut manger dès qu'il voudra; celui qui s'est condamné à la soif peut boire s'il le veut, et il en est de même pour tout le reste; mais l'homme qui souffre par nécessité peut-il, quand il le veut, cesser de

ήν σύ δοχεῖς μοι νομίζειν que tu parais à moi penser είναι εύδαιμονίαν, être le bonheur, τί διαφέρουσι en quoi diffèrent-ils τῶν χαχοπαθούντων de ceux qui souffrent-du-mai έξ ἀνάγχης, par nécessité, εί γε πεινήσουσι si toutefois ils devront avoir-faim καὶ διψήσουσι et auront-soif καὶ ριγώσουσι καὶ ἀγρυπνήσουσι et auront-froid et veilleront χαὶ μογθήσουσι et supporteront-avec-peine πάντα τὰ ἄλλα toutes les autres choses έχόντες; le voulant-bien? έγω μέν γάρ ούχ οίδα, car moi certes je ne sais pas, ο τι διαφέρει en quoi diffère μαστιγούσθαι d'être déchiré-à-coups-de-fouet τὸ αὐτὸ δέρμα quant à la même peau έχόντα ἢ ἄχοντα, le voulant ou ne le voulant pas, η όλως πολιορχεῖσθαι ou en un mot d'être assiégé τὸ αὐτὸ σῶμα quant au même corps πᾶσι τοῖς τοιούτοις de tous les maux semblables έκόντα ἢ ἄκοντα: le voulant ou ne le voulant pas; άλλο γε η ἀφροσύνη autre chose sans doute que folie πρόςεστι est attaché τῷ ἐθέλοντι ὑπομένειν à celui qui veut-bien endurer τὰ λυπηρά. les choses douloureuses. Τί δέ, ὧ 'Αρίστιππε, Mais quoi, ô Aristippe, έφη ὁ Σωχράτης, dit Socrate, ού δοχεῖ σοι ne paraît-il pas à toi τῶν τοιούτων parmi les choses telles τὰ έχούσια διαφέρειν les volontaires différer τῶν ἀχουσίων, des involontaires. ή ὁ μὲν πεινῶν έχων en ce que celui qui a-faim le voulant φάγοι ἄν, ὁπότε βούλοιτο; pourrait manger, quand il voudrait? καὶ ὁ διψῶν έκὼν et celui qui a-soif le voulant-bien pourrait boire, πίοι. καὶ τὰ ἄλλα ὡςαύτως : et les autres choses pareillement; ούχ έξεστι δέ tandis qu'il n'est pas possible à celui qui souffre ces choses τῷ πάσχοντι ταῦτα έξ ἀνάγχης par nécessité παύεσθαι, de cesser de les souffrir, δπόταν βούληται; quand il veut?

ληται, παύεσθαι; επειτα ό μεν έκουσίως ταλαιπωρών επ' άγαθη ελπίδι πονών εὐφραίνεται, οἷον οἱ τὰ θηρία θηρώντες ελπίδι τοῦ λήψεσθαι ἡδέως μοχθοῦσι. Καὶ τὰ μεν τοιαῦτα ἄθλα τῶν πόνων μικροῦ τινος ἄξιά ἐστι· τοὺς δὲ πονοῦντας, ἴνα φίλους ἀγαθοὺς κτήσωνται, ἢ ὅπως ἐχθροὺς χειρώσωνται, ἢ ἴνα δυνατοὶ γενόμενοι καὶ τοῖς σώμασι καὶ ταῖς ψυχαῖς καὶ τὸν ἑαυτῶν οἶκον καλῶς οἰκῶσι, καὶ τοὺς φίλους εὖ ποιῶσι, καὶ τὴν πατρίδα εὐεργετῶσι, πῶς οὐκ οἴεσθαι χρὴ τούτους καὶ πονεῖν ἡδέως εἰς τὰ τοιαῦτα, καὶ ζῆν εὐφραινομένους, ἀγαμένους μὲν ἔαυτούς, ἐπαινουμένους δὲ καὶ ζηλουμένους ὑπὸ τῶν ἄλλων; ἔτι δὲ αἱ μὲν ῥαδιουργίαι Ι καὶ ἐκ τοῦ παραχρῆμα ἡδοναὶ οὐτε σώματι εὐεξίαν ἱκαναί εἰσιν ἐνεργάζεσθαι, ὡς φασιν οἱ γυμνασταί, οὐτε ψυχῆ ἐπιστήμην ἀξιόλογον οὐδεμίαν ἐμποιοῦτιν· αἱ δὲ διὰ καρτερίας ἐπιμέλειαι τῶν καλῶν τε κἀγαθῶν

souffrir? D'ailleurs, celui qui souffre parce qu'il le veut se console de ses maux par l'espérance, comme on voit le chasseur supporter gaiement la fatigue dans l'espoir du succès. Et encore est-ce bien peu de chose qu'une pareille récompense de ses peines; mais ceux qui travaillent pour acquérir de bons amis, ou pour l'emporter sur leurs ennemis, pour fortifier leur esprit et leur corps, et se rendre par là capables de bien conduire leur maison, d'être utiles à leurs amis, de rendre des services à leur patrie, comment ne pas croire qu'avec de tels objets devant les yeux ils supportent avec plaisir toutes les privations, comment ne pas croire qu'ils aient une vie heureuse, contents d'euxmèmes, loués et admirés par les autres hommes? Les habitudes de mollesse et les plaisirs faciles ne peuvent, comme disent les maîtres de gymnastique, donner au corps une bonne tenue, ils ne peuvent pas non plus mettre dans l'esprit quelque connaissance estimable; mais au contraire les exercices qui veulent de la constance, comme

ἔπειτα ὁ μὲν ταλαιπωρῶν έχουσίως, εύφραίνεται πονῶν ἐπὶ ἀγαθῆ ἐλπίδι, οξον οί θηρώντες τὰ θηρία μοχθούσεν ήδέως έλπίδι τοῦ λήψεσθαι. Καὶ τὰ μὲν ἄθλα τοιαῦτα τῶν πόνων έστιν άξια τινός μικροῦ. τούς δὲ πονοῦντας. ϊνα κτήσωνται άγαθούς φίλους, η όπως γειρώσωνται έχθρούς, η ίνα γενόμενοι δυνατοί καὶ τοῖς σώμασι καὶ ταῖς ψυχαῖς καὶ οἰκῶσι καλῶς τὸν οἶχον έαυτῶν, καὶ ποιῶσιν εὖ τοὺς φίλους, καὶ εὐεργετῶσι την πατρίδα, πῶς οὐ χρὴ οἴεσθαι τούτους χαὶ πονεῖν ἡδέως είς τὰ τοιαῦτα. καὶ ζῆν εὐφραινομένους, άγαμένους μὲν ἑαυτούς, έπαινουμένους δὲ καὶ ζηλουμένους ύπὸ τῶν ἄλλων; \*Ετι δὲ αἱ μὲν ραδιουργίαι καὶ αἱ ἡδοναὶ ἐκ τοῦ παραχρῆμα ούτε εἰσὶν ἱχαναὶ ένεργάζεσθαι σώματι εὐεξίαν . ώς φασιν οί γυμνασταί. ούτε έμποιοῦσι ψυχή οὐδεμίαν ἐπιστήμην άξιόλογον. αί δὲ ἐπιμέλειαι διὰ καρτερίας ποιούσιν έξιχνεῖσθαι

ensuite celui qui souffre volontairement, se réjouit travaillant dans un bon espoir. comme ceux qui chassent les bêtes-sauvages se fatiguent avec plaisir par espoir de *les* prendre. Et les prix semblables des travaux sont dignes de quelque chose de petit mais ceux qui travaillent, afin qu'ils acquièrent de bons amis, ou afin qu'ils triomphent de leurs ennemis, ou afin qu'étant devenus puissants et par leurs corps et par leurs âmes et ils administrent bien la maison d'eux-mêmes, et traitent bien leurs amis, et rendent-des-services à leur patrie, comment ne faut-il pas croire ceux-ci et travailler avec plaisir en vue des choses telles, et vivre satisfaits. d'un côté s'estimant eux-mêmes, de l'autre étant loués et étant enviés par les autres? Et de plus les habitudes-de-mollesse et les plaisirs de sur-le-champ et ne sont pas capables de produire-dans le corps une bonne-constitution. comme disent les maîtres-de-gymnastique, et ne mettent-dans l'âme aucune connaissance digne-d'estime; mais les occupations avec patience font parvenir

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

ώς φασιν οἱ ἄνδρες ἀγαθοί.

Ήσίοδος δὲ καὶ λέγει που . « "Εστι μέν γάρ

έλέσθαι την κακότητα ρηϊδίως καὶ ἰλαδόν.

όδὸς μὲν λείη, ναίει δὲ μάλα ἐγγύθι. Θεοί δὲ ἀθάνατοι ἔθηκαν ίδρῶτα

προπάροιθεν τῆς ἀρετῆς :

οξμος δὲ ἐπὶ αὐτὴν μακρός καὶ ὄρθιος,

καὶ τρηχύς τὸ πρῶτον .

έπην δὲ ἵχηαι είς ἄχρον, ἔπειτα δὴ

πέλει δηϊδίη. ἐοῦσά περ γαλεπή.» Έπίχαρμος δὲ καὶ

μαρτυρεί έν τῶδε.

α Οἱ θεοὶ πωλούσιν ήμιν πάντα τὰ ἀγαθὰ τῶν πόνων.»

Καὶ ἐν ἄλλω δὲ τόπω

φησίν.

«  $\Omega$  πονηρέ, μή μώεο

τὰ μιλακά,

μή ἔχης τὰ σκληρά.» Καὶ Πρόδιχος δὲ ὁ σοφὸς

εν τῷ συγγράμματι τῷ περὶ τοῦ Ἡρακλέους, όπερ δη ἐπιδείχνυται

καὶ πλείστοις, αποφαίνεται ώς αύτως περί της άρετης,

λέγων ὧδέ πως, όσα έγω μέμνημαι.

τῶν ἔργων καλῶν τε καὶ ἀγαθῶν, aux actions et belles et bonnes. comme disent les hommes vertueux.

25

Et Hésiode aussi dit quelque part : « Car il est possible d'atteindre le vice

facilement même en troupes;

la route est unie, et il habite fort près. Mais les dieux immortels

ont placé la sueur en avant de la vertu;

et le sentier qui mène vers elle

est long et raide (droit),

et rude d'abord;

mais après que tu es arrivé

au haut, ensuite certes il se trouve facile. quoique étant pénible. » Et Épicharme aussi

rend-témoignage dans cet endroit:

« Les dieux vendent à nous tous les biens

au prix des fatigues. »

Et dans un autre endroit aussi

il dit:

« O méchant, ne desire pas

les choses molles,

de peur que tu n'aies les rudes. »

Et aussi Prodicus le sage

dans son écrit celui sur Hercule, qui certes est montré même à de très-nombreux, s'explique de la même manière

sur la vertu,

disant ainsi à peu près, autant que je me rappelle.

ENTRETIENS MÉMORABLES. -- II.

έργων έξιχνεῖσθαι Ι ποιοῦσιν, ώς φασιν οἱ ἀγαθοὶ ἄνδρες. Λέγει δέ που καὶ Ἡσίοδος 2.

Τὴν μὲν γὰρ κακότητα καὶ ἐλαδὸν ἔστιν έλέσθαι ρηϊδίως· λείη<sup>3</sup> μέν δδός, μάλα δ' εγγύθι ναίει. Τῆς δ' ἀρετῆς ίδρῶτα θεοί προπάροιθεν ἔθηκαν αθάνατοι μαχρός δε και όρθιος οξμος επ' αὐτην καὶ τρηγύς τὸ πρῶτον ἐπὴν δ' εἰς ἄκρον ἵκηαι 4, ρηϊδίη <sup>5</sup> δη έπειτα πέλει, χαλεπή περ ἐοῦσα.

Μαρτυρεῖ δὲ καὶ Ἐπίχαρμος 6 ἐν τῷδε·

. . . . . . Των πόνων πωλοῦσιν ήμιν πάντα τάγάθ' οἱ θεοί 7.

Καὶ ἐν ἄλλω δὲ τόπω φησίν.

 $^{3}\Omega$  πονηρέ, μὴ τὰ μαλακὰ μώεο  $^{8}$ , μὴ τὰ σκλήρ ἔχης.

Καὶ Πρόδιχος 9 δὲ ὁ σοφὸς ἐν τῷ συγγράμματι τῷ περὶ τοῦ Ήρακλέους 10, όπερ δή καὶ πλείστοις ἐπιδείκνυται, ὡςαύτως περὶ τῆς ἀρετῆς ἀποφαίνεται, ὧδέ πως λέγων, ὅσα ἐγὼ μέμνημαι.

le disent les grands hommes, nous conduisent à de belles et glorieuses actions. Hésiode dit quelque part : Il est facile d'atteindre, même en troupes, à la demeure du vice; la route est unie; il habite près de nous. Mais les dieux immortels ont placé la fatique et la sueur sur le chemin de la vertu; un sentier long et escarpé conduit à elle; il est rude d'abord; mais lorsque tu es arrivé au sommet, il devient facile, quoique toujours pénible. Épicharme aussi rend le même témoignage : Les dieux nous vendent tous les biens au prix de nos fatigues. Et dans un autre endroit il dit encore: Insensé, ne cherche pas la mollesse, si tu ne veux pas trouver la douleur. Le sage Prodicus, dans son ouvrage sur Hercule, dont il a fait des lectures à tant de personnes, exprime les mêmes idées sur la vertu; voici, autant que je me le rappelle, à peu

Φησί γάρ Ἡρακλέα, ἐπεὶ ἐκ παίδων εἰς ήδην ώρμᾶτο, ἐν ἦ οί νέοι ήδη αὐτοχράτορες γιγνόμενοι δηλοῦσιν, εἴτε τὴν δι' ἀρετῆς δοδν τρέψονται ἐπὶ τὸν βίον, εἴτε τὴν διὰ κακίας, ἐξελθόντα εἰς ήσυχίαν καθήσθαι, ἀποροῦντα, ὁποτέραν τῶν ὁδῶν τράπηται1. Καὶ φανηναι αὐτῷ δύο γυναϊκας προϊέναι μεγάλας, τὴν μέν έτέραν εὐπρεπη τε ἰδεῖν καὶ ἐλευθέριον φύσει, κεκοσμημένην τὸ μὲν σῶμα καθαρότητι, τὰ δὲ ὄμματα αἰδοῖ, τὸ δὲ σγημα σωφροσύνη, έσθητι δέ λευχή, την δ' έτέραν τεθραμμένην μέν εἰς πολυσαρχίαν τε καὶ ἀπαλότητα, κεκαλλωπισμένην οὲ τὸ μὲν χρῶμα, ὥςτε λευκοτέραν τε καὶ ἐρυθροτέραν τοῦ ὄντος δοκείν φαίνεσθαι<sup>2</sup>, τὸ δὲ σγημα, ώςτε δοκείν δοθοτέραν της φύσεως 3 εἶναι, τὰ δὲ ὄμματα ἔγειν ἀναπεπταμένα 4, ἐσθῆτα δέ, έξ ής αν μάλιστα ή ώρα διαλάμποι, κατασκοπεῖσθαι δὲ θαμά

près ce qu'il dit. Hercule, à peine sorti de l'enfance, arrivait à cet âge où les jeunes gens, déjà maîtres d'eux-mêmes, laissent voir s'ils entreront dans la vie par le chemin de la vertu ou par celui du vice; il se retira dans la solitude et s'y reposa, indécis sur la route qu'il allait choisir. Deux femmes d'une taille extraordinaire se présentèrent à ses yeux : l'une se faisait remarquer par sa décence et sa noblesse, son corps était beau de pureté, ses yeux de pudeur, sa tenue modeste, elle portait une robe blanche; l'autre avait de l'embonpoint et de la mollesse, elle s'était ornée de fard pour se donner des couleurs plus blanches et plus vermeilles, et tâchait par son maintien d'ajouter à la hanteur de sa taille, ses yeux étaient ouverts, sa parure étudiée pour faire briller ses charmes, elle se contemplait sans cesse, obserΦησί γὰς Ἡρακλέα. έπεὶ ώρμᾶτο έχ παίδων είς ήθην, έν ή οί νέοι γιγνόμενοι ήδη αὐτοχράτορες δηλούσιν είτε τρέψονται ἐπὶ τὸν βίον τὴν όδὸν διὰ ἀρετῆς, είτε την διά κακίας. έξελθόντα εἰς ἡσυγίαν καθησθαι, άπορούντα, όποτέραν τῶν ὁδῶν τράπηται. Καὶ φανήναι αὐτῶ δύο γυναϊχας προϊέναι μεγάλας, τὴν μὲν ἔτέραν εὐπρεπῆ τε ἰδεῖν καὶ ἐλευθέριον φύσει, κεκοσμημένην τὸ μὲν σῶμα καθαρότητι, τὰ δὲ ὄμματα αἰδοῖ. τὸ δὲ σγῆμα σωφροσύνη, έσθητι δέ λευχή. τὴν δὲ ἐτέραν τεθραμμένην μὲν είς πολυσαρχίαν τε καὶ άπαλότητα, κεκαλλωπισμένην δὲ τὸ μὲν χρῶμα, ώςτε δοχείν φαίνεσθαι λευκοτέραν τε καὶ ἐρυθροτέραν τοῦ ὄντος. τὸ δὲ σχῆμα, ώςτε δοχείν είναι ὀρθοτέραν της φύσεως, έχειν δε τὰ διμματα ἀναπεπταμένα, et avoir les yeux ouverts, εσθητα δέ, έξ ής ή ώρα

αν διαλάμποι μάλιστα,

κατασκοπεῖσθαι δὲ θαμά

Car il dit Hercule, lorsqu'il passa sortant des enfants à la puberté, dans laquelle les jeunes gens devenant déjà maîtres-d'eux-mêmes montrent s'ils se tourneront vers la vie suivant la route par la vertu, ou suivant celle par le vice, étant sorti vers un lieu-tranquille s'être assis, étant embarrassé, vers laquelle des routes il se tournerait. Et avoir paru à lui deux femmes s'avancer grandes toutes deux, l'une et décente à voir et libre de caractère, ornée quant au corps de pureté, et quant aux yeux de pudeur, et quant au maintien de modestie, et d'un vêtement blanc ; mais l'autre nourrie jusqu'à l'embonpoint et la délicatesse, et parée, quant à la couleur, de manière à paraître se faire voir et plus blanche et plus rose que la réalité, et quant à la tenue, de manière à paraître être plus droite (plus grande) que sa nature, et un habillement, à l'aide duquel sa beauté brillerait le plus,

et considérer fréquemment

έαυτήν, ἐπισχοπεῖν δὲ καὶ εἴ τις ἄλλος αὐτὴν θεᾶται, πολλάχις δὲ καὶ εἰς τὴν ἑαυτῆς σκιὰν ἀποδλέπειν. Ὠς δ' ἐγένοντο πλησιαίτερον τοῦ Ἡραχλέους, τὴν μὲν πρόσθεν ῥηθεῖσαν ἰέναι τὸν αὐτὸν τρόπον, τὴν δ' ἑτέραν φθάσαι βουλομένην προςδραμεῖν τῷ Ἡραχλεῖ καὶ εἰπεῖν. Ὠρῶ σε, ὧ Ἡράχλεις, ἀποροῦντα, ποίαν δόὸν ἐπὶ τὸν βίον τράπη ἐὰν οὖν ἐμὲ φίλην ποιήση, ἐπὶ τὴν ἡδίστην τε καὶ ῥάστην δόὸν ἄξω σε, καὶ τῶν μὲν τερπνῶν σὐδενὸς ἄγευστος ἔση, τῶν δὲ χαλεπῶν ἄπειρος διαδιώση. Πρῶτον μὲν γὰρ οὐ πολέμων οὐδὲ πραγμάτων φροντιεῖς, τὸν εὕροις, ἢ τί ἀν ἰδὼν ἢ τί ἀχούσας τερφθείης, ἢ τίνων ἀσφραινόμενος ἡ ἀπτόμενος ἡσθείης, τίσι δὲ παιδιχοῖς ὁμιλῶν μάλιστ' ἄν εὐφρανθείης, καὶ πῶς ἄν μαλαχώτατα καθεύδοις,

vait si on la regardait, et tournait souvent la tête pour voir son ombre. Elles s'approchèrent ensemble; mais tandis que la première conservait la même démarche, l'autre voulant la prévenir, courut vers le jeune homme et lui dit: « Je le vois, Hercule, tu hésites sur la route que tu dois suivre: si tu veux me prendre pour amie, je te conduirai par le chemin le plus heureux et le plus facile, tu goûteras tous les plaisirs, et tu vivras exempt de peines. Tu ne t'occuperas ni de guerres ni d'affaires, mais tu passeras ta vie à chercher des mets et des boissons agréables, à déconvrir ce qui pourra réjouir tes yeux et tes oreilles, flatter ton odorat et ton toucher, quelles sont les beautés dont le commerce pourra te plaire, comment tu dormiras avec le

έαυτήν, έπισχοπεῖν δὲ καὶ εί τις άλλος θεᾶται αὐτήν, πολλάχις δὲ καὶ ἀποδλέπειν είς την σχιάν ξαυτής. 'Ως δὲ ἐγένοντο πλησιαίτερον τοῦ Ἡρακλέους, τήν μεν δηθεῖσαν πρόσθεν ξέναι τὸν αὐτὸν τρόπον, τὴν δὲ ἐτέραν βουλομένην φθάσαι προςδραμεῖν τῶ Ἡρακλεῖ καὶ εἰπεῖν · « Όρῶ σε, ω Ἡράκλεις, άποροῦντα, ποίαν δδόν τράπη έπὶ τὸν βίον . έὰν οὖν ποιήση έμε φίλην αξω σε έπι την όδον ήδίστην τε καὶ δάστην, καὶ ἔση μὲν ἄγευστος οὐδενὸς τῶν τεριενῶν, διαδιώση δὲ **ἄπειρος τῶν γαλεπῶν.** Πρώτον μέν γάρ ού φροντιεῖς πολέμων οὐδὲ πραγμάτων, άλλα διάξεις σχοπούμενος. η τί ιδών η τί ακούσας αν τεοφθείης. η τίνων δσφραινόμενος η άπτόμενος ήσθείης, τίσι δὲ παιδιχοῖς όμιλῶν αν εύφρανθείης μάλιστα, καὶ πῶς ἄν καθεύδοις μαλαχώτατα,

elle-même. et examiner aussi si quelque autre contemple elle, et fréquemment aussi regarder-en-tournant-la-tête vers l'orfbre d'elle-même. Mais dès qu'elle se trouvèrent plus près d'Hercule, celle qui a étédite d'abord aller de la même manière, mais l'autre voulant prendre-les-devants avoir couru-vers Hercule et avoir dit : « Je vois toi, ô Hercule. étant-dans-l'incertitude, par quelle route tu te tourneras vers la vie; si donc tu te fais mon amie, je mènerai toi vers la route et la plus agréable et la plus facile. et tu ne seras sans-goûter d'aucune des jouissances, mais tu vivras-jusqu'au-bout sans-éprouver les peines. Car d'abord tu ne t'occuperas point de guerres ni d'affaires, mais tu passeras-ta-vie cherchant. ou quoi ayant vu ou quoi ayant entendu tu pourrais être charmé, on quelles choses sentant ou touchant tu pourrais être réjoui, et quels enfants fréquentant tu serais ravi le plus, et comment tu pourrais dormir le plus mollement,

καὶ πῶς ἄν ἀπονώτατα τούτων πάντων τυγχάνοις. Ἐὰν δέ ποτε γένηταί τις ὑποψία σπάνεως ἀφ' ὧν ἔσται ταῦτα, οὐ φόδος, μή σε ἀγάγω ἐπὶ τὸ πονοῦντα καὶ ταλαιπωροῦντα τῷ σώματι καὶ τῆ ψυχῆ ταῦτα πορίζεσθαι ἀλλ' οἶς ἄν οἱ ἄλλοι ἐργάζωνται, τούτοις τοὺ χρήση, οὐδενὸς ἀπεχόμενος, ὅθεν ἀν δυνατὸν ἢ τι κερδᾶναι πανταχόθεν γὰρ ἀφελεῖσθαι τοῖς ἐμοὶ ξυνοῦσιν ἐξουσίαν ἔγωγε παρέχω. Καὶ ὁ Ἡρακλῆς ἀκούσας ταῦτα Ἦχοι, κόρη, καλοῦσί με Εὐδαιμονίαν, οἱ δὲ μισοῦντές με ὑποκοριζόμενοι ² ὀνομάζουσί με Κακίαν. Καὶ ἐν τούτω ἡ έτέρα γυνὴ προςελθοῦσα εἶπε Καὶ ἐγὼ ἤκω πρὸς σέ, ὧ Ἡράκλεις, εἰδυῖα τοὺς γεννήσαντάς σε, καὶ τὴν φύσιν τὴν σὴν ἐν τῆ παιδεία καταμαθοῦσα εἔξ ὧν ἐλπίζω, εὶ τὴν πρὸς ἐμὲ δδὸν τράκεις, εἰδυῖα τοὺς γεννήσαντάς σε, καὶ τὴν πρὸς ἐμὲ δδὸν τράκεις καὶ καταμαθοῦσα. ἐξ ὧν ἐλπίζω, εὶ τὴν πρὸς ἐμὲ δδὸν τράκεις καὶ καταμαθοῦσα. ἐξ ὧν ἐλπίζω, εὶ τὴν πρὸς ἐμὲ δδὸν τράκεις καὶ καταμαθοῦσα. ἐξ ὧν ἐλπίζω, εὶ τὴν πρὸς ἐμὲ δδὸν τράκεις καὶ καὶ ἐν τοῦς ἐμὲ δδὸν τράκεις καὶ ἐν ἐν ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἔχος ἐν ἐν ἔχος ἐ

plus de mollesse, comment tu pourras te donner avec le moins de peine toutes ces jouissances. Si jamais tu viens à craindre que ce qui procure tous ces plaisirs puisse te manquer, n'appréhende pas que je t'engage à les acquérir par la fatigue et les labeurs du corps et de l'esprit: tu tireras profit du travail des autres, et toutes les sources de gain seront légitimes pour toi; car je donne à ceux qui me suivent le pouvoir de faire tout ce qui peut leur être utile. » « Femme, quel est ton nom? » lui dit Hercule après l'avoir écoutée. « Mes amis, répondit-elle, m'appellent la Félicité; mes ennemis, pour m'outrager, me nomment la Mollesse. » Alors l'autre femme s'avançant : « Je viens aussi vers toi, Hercule, lui dit-elle; je connais ceux qui t'ont donné le jour, et dès ton enfance j'ai pénétré ton caractère. J'espère, si tu prends la route qui mène vers moi, que tu feras un jour de belles

ἀπονώτατα πάντων τούτων. Έαν δέ ποτέ τις ύποψία σπάνεως ἀπὸ ὧν ταῦτα ἔσται γένηται, ού φόδος, μή ἀγάγω σε ἐπὶ τὸ πονούντα καὶ ταλαιπωρούντα τῶ σώματι καὶ τῆ ψυγῆ πορίζεσθαι ταῦτα: άλλὰ σὺ χρήση τούτοις, οξς αν οξ άλλοι ἐργάζωνται, άπεγόμενος οὐδενός. **ὅθεν ἂν ἦ δυνατὸν** κερδαναί τι . ἔγωγε γὰρ παρέγω τοίς ξυνούσιν έμοί έξουσίαν ώφελεῖσθαι πανταγόθεν. Καὶ ὁ Ἡρακλῆς ἀκούσας ταῦτα: \*Ω γύναι, έση, τί δὲ ὄνομα ἔστι σοι; Ή δέ · Οἱ μὲν ἐμοὶ φίλοι, ἔφη, χαλοῦσί με Εὐδαιμονίαν, οί δὲ μισοῦντές με ύποχοριζόμενοι ονομάζουσί με Κακίαν. Καὶ ἐν τούτω ή έτέρα γυνή προςελθοῦσα εἶπε . Καὶ έγὼ ήκω πρὸς σέ, ῶ Ἡράκλεις, είδυῖα τοὺς

γεννήσαντάς σε,

καὶ καταμαθούσα

την φύσιν την σην

εί τράποιο την όδον

έν τη παιδεία:

έξ ὧν έλπίζω,

και πῶς ἄν τυγχάνοις

et comment tu pourrais obtenir le moins péniblement toutes ces choses. Et si jamais quelque appréhension du manque des ressources an moven desquelles ces choses seront à toi t'arrive, il n'y a pas crainte, que j'amène toi vers le te fatiguant et te tourmentant par le corps et par l'esprit te procurer ces biens: mais toi tu te serviras de ces choses que les autres feront-avec-travail, ne t'abstenant de rien. d'où il soit possible de gagner quelque chose: car moi certes je fournis à ceux qui sont-avec moi la faculté de tirer-utilité de tout côté. Et Hercule ayant entendu ces choses: O femme, dit-il. mais quel nom est à toi? Mais celle-ci : Mes amis, dit-elle, appellent moi Félicité, mais ceux qui haïssent moi me dénigrant nomment moi Mollesse. Et à ce moment l'autre femme s'étant approchée dit Moi aussi je viens vers toi, ô Hercule, connaissant ceux qui ont engendré toi, et ayant reconnu le naturel tien dans ton éducation: choses d'après lesquelles j'espère, si tu tournes vers la route

ποιο, σφόδρ' ἄν σε τῶν καλῶν καὶ σεμνῶν ἐργάτην ἀγαθὸν γενέσθαι, καὶ ἐμὲ ἔτι πολὺ ἐντιμοτέραν καὶ ἐπ' ἀγαθοῖς διαπρεπεστέραν φανῆναι. Οὐκ ἐξαπατήσω δέ σε προοιμίοις ἡδονῆς, ἀλλ', ἦπερ οἱ θεοὶ διέθεσαν, τὰ ὄντα διηγήσομαι μετ' ἀληθείας. Τῶν γὰρ ὄντων ἀγαθῶν καὶ καλῶν οὐδὲν ἄνευ πόνου καὶ ἐπιμελείας θεοὶ διδόασιν ἀνθρώποις ἀλλ', εἴτε τοὺς θεοὺς ἴλεως εἶναί σοι βούλει, θεραπευτέον τοὺς θεοὺς: εἴτε ὑπὸ φίλων ἐθέλεις ἀγαπᾶσθαι, τοὺς φίλους εὐεργετητέον εἴτε ὑπὸ τῆς Ἑλλάἐος πάσης ἀξιοῖς ἐπ' ἀρετῆ θαυμάζεσθαι, τὴν Ἑλλάδα πειρατέον εὖ ποιεῖν εἴτε τὴν γῆν βούλει σοι καρποὺς ἀφθόνους φέρειν, τὴν γῆν θεραπευτέον εἴτε ἀπὸ βοσκημάτων οἴει δεῖν πλουτίζεσθαι, τῶν βοσκημάτων ἐπιμελητέον εἴτε διὰ πολέμου ὁρμᾶς αὕξεσθαι, καὶ βούλει δύνασθαι τούς τε φίλους ἐλευθεροῦν

et glorieuses actions, et que j'acquerrai par toi, auprès des hommes vertneux, plus d'honneur et de considération. Je ne veux point te tromper par des promesses de plaisirs, mais je t'expliquerai les choses avec vérité, telles que les dieux les ont établies. Sans le travail et la constance, les dieux ne donnent rien aux hommes de ce qu'il y a de heau et d'honorable: si tu veux que les dieux te soient propices, tu dois les honorer; si tu veux que tes amis te chérissent, tu dois être leur bienfaiteur; si tu veux qu'un pays t'honore, tu dois le servir; si tu veux que toute la Grèce admire ta vertu, tu dois essayer de te rendre utile à toute la Grèce; si tu veux que la terre te donne libéralement ses fruits, tu dois les soigner; si tu crois devoir t'enrichir par tes troupeaux, tu dois les soigner; si tu desires devenir grand par la guerre, si tu veux rendre libres tes amis et asservir tes ennemis, tu

πρὸς ἐμέ, σὲ γενέσθαι ἄν σφόδρα άγαθὸν ἐργάτην τῶν χαλῶν χαὶ σεμνῶν, καὶ ἐμὲ φανῆναι έτι πολύ έντιμοτέραν καὶ διαπρεπεστέραν επὶ ἀγαθοῖς. Ούχ έξαπατήσω δέ σε προοιμίοις ήδονης, άλλὰ διηγήσομαι μετά άληθείας τὰ ὄντα. ήπερ οί θεοὶ διέθεσαν. Θεοί γὰρ διδόασιν ἀνθρώποις άνευ πόνου καὶ ἐπιμελείας οὐδὲν τῶν ὄντων ἀγαθῶν καὶ καλῶν: άλλά, εἴτε βούλει τούς θεούς είναι ίλεώς σοι, θεραπευτέον τοὺς θεούς: είτε έθέλεις άγαπᾶσθαι ύπὸ τῶν φίλων, εὐεργετητέον τοὺς φίλους: είτε έπιθυμείς τιμᾶοθαι ύπό τινος πόλεως, ώφελητέον την πόλιν: είτε άξιοῖς θαυμάζεσθαι έπὶ ἀρετῆ ύπὸ πάσης τῆς Ἑλλάδος, πειρατέον εὖ ποιεῖν τὴν Ἑλλάδα. είτε βούλει την γην σέρειν σοι χαρπούς ἀφθόνους. θεραπευτέον τὴν Υῆν είτε οίει δείν πλουτίζεσθαι ἀπὸ βοσχημάτων. επιμελητέον τῶν βοσχημάτων είτε δρμᾶς αύξεσθαι διά πολέμου, καὶ βούλει δύνασθαι έλευθερούν τε τούς φίλους

qui conduit à moi, toi pouvoir devenir fortement un bon artisan des choses belles et illustres, et moi paraître encore beaucoup plus honorable et plus éclatante grâce à tes belles actions. Mais je ne tromperai pas toi par des préambules de plaisir, mais j'exposerai avec vérité les choses qui sont, comme les dieux les ont disposées. Carles dieux ne donnent aux hommes sans travail et sans soin aucune des choses qui sont bonnes et belles: mais, et si tu veux les dieux être propices à toi, il faut servir les dieux; et si tu veux être chéri par tes amis, il-faut-rendre-des-services à tes amis : et si tu desires être honoré par quelque ville. il-faut-être-utile à cette ville; et si tu prétends être admiré pour ta vertu par toute la Grèce, il-faut-t'efforcer de bien traiter la Grèce; et si tu veux la terre porter pour toi des fruits abondants, il faut soigner la terre; et si tu penses falloir t'enrichir au moyen de troupeaux, il-faut-prendre-soin des troupeaux; et si tu ambitionnes de t'agrandir par la guerre. et que tu veuilles pouvoir et affranchir tes amis

καὶ τοὺς ἐχθροὺς χειροῦσθαι, τὰς πολεμικὰς τέχνας αὐτάς τε παρὰ τῶν ἐπισταμένων μαθητέον, καὶ ὅπως αὐταῖς δεῖ χρῆσθαι ἀσκητέον <sup>1</sup>· εἰ δὲ καὶ τῷ σώματι βούλει δυνατὸς εἶναι, τῆ γνώμη ὑπηρετεῖν ἐθιστέον τὸ σῶμα καὶ γυμναστέον σὺν πόνοις καὶ ἱδρῶτι <sup>2</sup>. Καὶ ἡ Κακία ὑπολαβοῦσα εἶπεν, ὡς φησι Πρόδικος· Ἐννοεῖς, ὧ Ἡράκλεις, ὡς χαλεπὴν καὶ μακρὰν δδὸν ἐπὶ τὰς εὐφροσύνας ἡ γυνή σοι αὕτη διηγεῖται; ἐγὼ δὲ ῥαδίαν καὶ βραχεῖαν δδὸν ἐπὶ τὴν εὐδαιμονίαν ἄξω σε. Καὶ ἡ ᾿Αρετὴ εἶπεν· Ἦ τλῆμον, τί δὲ σὺ ἀγαθὸν ἔχεις ³; ἢ τί ἡδὺ οἶσθα, μηδὲν τούτων ἔνεκα πράττειν ἐθέλουσα; ήτις οὐδὲ τὴν τῶν ἡδέων ἐπιθυμίαν ἀναμένεις, ἀλλά, πρὶν ἐπιθυμῆσαι, πάντων ἐμπίπλασαι, πρὶν μὲν πεινῆν ἐσθίουσα, πρὶν ὸὲ διψῆν πίνουσα, καὶ ἔνα μὲν ἡδέως φάγης, δψοποιοὺς μηχανωμένη, ἵνα δὲ ἡδέως πίνης, οἴνους τε πολυτελεῖς παρασκευάζη, καὶ τοῦ θέρους χιόνα

dois apprendre l'art de la guerre auprès de ceux qui le possèdent, et t'exercer à mettre en pratique leurs leçons; si tu veux acquérir la force du corps, tu dois habituer ton corps à se soumettre à l'intelligence, tu dois l'assouplir par les travaux et les sueurs. » La Mollesse reprit alors : « Comprends-tu, Hercule, combien est pénible et longue la route que cette femme te trace pour arriver au bonheur? Mais moi, c'est par un chemin facile et court que je te conduirai à la félicité. » « Misérable, lui dit la Vertu, quels biens possèdes-tu donc? quels plaisirs peux-tu connaître, toi qui ne veux rien faire pour les acheter? tu ne laisses pas même naître le désir; mais rassasiée de tout avant d'avoir rien souhaité, tu manges avant la faim, tu bois avant la soif; pour manger avec plaisir, tu cherches d'habiles cuisiniers; pour boire avec plaisir, tu te procures à grands frais des vins délicats, et

καί γειρούσθαι τούς έγθρούς, μαθητέον τε τὰς τέχνας πολεμικάς αὐτὰς παςά τῶν ἐπισταμένων, καὶ ἀσκητέον όπως δεῖ γρησθαι αὐταῖς εί δέ καὶ βούλει είναι δυνατός τῷ σώματι, έθιστέον τὸ σῶμα ύπηρετείν τη γνώμη καὶ γυμναστέον σύν πόνοις καὶ ίδρῶτι. Καὶ ή Καχία ὑπολαβοῦσα είπεν, ώς φησι Πρόδικος . Έννοεῖς. ῶ Ἡράκλεις, ώς χαλεπήν καὶ μακράν ή γυνή αύτη διηγεῖταί σοι όδον έπὶ τὰς εὐφροσύνας; Έγω δὲ ἄξω σε έπὶ τὴν εὐδαιμονίαν όδὸν ραδίαν καὶ βραχεῖαν. Καὶ ἡ Άρετὴ εἶπεν : Ω τλημον, τί δὲ ἀγαθὸν σὰ ἔγεις; η τί ηδύ οξσθα. εθέλουσα ποάττειν μηδέν **ἕνεχα τούτων**; ήτις οὐδὲ ἀναμένεις την επιθυμίαν τῶν ηδέων, άλλά, πρίν ἐπιθυμήσαι, έμπίπλασαι πάντων, έσθίουσα μέν πρίν πεινήν, πίνουσα δὲ πρὶν διψην. καὶ ΐνα μὲν φάγης ἡδέως, μηγανωμένη όψοποιούς, ίνα δὲ πίνης ήδέως, παρασκευάζη τε οίνους πολυτελείς. καὶ τοῦ θέρους

et asservir tes ennemis, et il faut apprendre l'art de-la-guerre lui-même de ceux qui le savent, et il faut t'exercer comment il faut se servir de lui; et si aussi tu veux être puissant par le corps, il faut habituer ton corps à servir l'intelligence et il faut l'exercer avec travaux et sueur. Et la Mollesse avant repris dit, comme raconte Prodicus: Comprends-tu, ô Hercule, combien difficile et longue cette femme-ci expose à toi une route vers les délices? Mais moi je conduirai toi vers le bonheur par une route facile et courte. Et la Vertu dit : O misérable, mais quoi de bon toi as-tu? ou quoi de doux connais-tu, ne voulant faire rien pour acquérir ces choses? toi qui n'attends même pas le desir des choses douces. mais, avant d'avoir desiré, te remplis de tout, mangeant avant d'avoir-faim, et buvant avant d'avoir-soif, et afin que tu manges avec plaisir, te créant des cuisiniers. et afin que tu boives avec plaisir, et tu le procures des vins de-grand-prix, et pendant l'été

στρωμνάς μαλαχάς, άλλά χαι τὰς χλίνας χαι τὰ ὑπόδαθρα ταῖς κλίναις παρασκευάζη. Οὐ γὰρ διὰ τὸ πονεῖν, ἀλλὰ διὰ τὸ μηδὲν έγειν, ὅ τι ποιῆς, ὕπνου ἐπιθυμεῖς. . . . . . . . Ούτω γὰρ παιδεύεις τοὺς έαυτῆς φίλους, τῆς μέν νυκτὸς ὑδρίζουσα, τῆς δ' ἡμέρας τὸ γρησιμώτατον κατακοιμίζουσα. Αθάνατος δε οὖσα, εκ θεῶν μεν ἀπερριψαι, ὑπὸ δε ἀνθρώπων άγαθῶν ἀτιμάζη: τοῦ δὲ πάντων ἡδίστου ἀκούσματος 2, επαίνου σεαυτής, ανήχοος εί, και τοῦ πάντων ἡδίστου θεάματος αθέατος· οὐδὲν γὰρ πώποτε σεαυτῆς ἔργον καλὸν τεθέασαι. Τίς δ' άν σοι λεγούση τι πιστεύσειε; τίς δ' αν δεομένη τινός επαρχέσειεν; ή τίς αν εὖ φρονῶν τοῦ σοῦ θιάσου³ τολμήσειεν είναι; οί4, νέοι μεν όντες, τοις σώμασιν αδύνατοί είσι, πρεσδύτεροι δε γενόμενοι, ταῖς Φυγαῖς ἀνόητοι, ἀπόνως μεν λιπαροί

pendant l'été tu cours cherchant de la neige de toutes parts; pour goûter un sommeil agréable, il te faut des convertures délicates, une couche molle et des tapis sur cette couche. Ce n'est pas la fatigue, mais l'oisiveté, qui te fait desirer le sommeil..... C'est ainsi que tu formes tes amis; tu les dégrades pendant la nuit, tu les endors pendant la partie la plus précieuse du jour. Immortelle, tu as été rejetée par les dieux, tu es méprisée des hommes honnêtes; iamais tu n'as entendu le son le plus flatteur de tous, celui d'une louange; et jamais tu n'as vu le spectacle le plus agréable de tous, car jamais tu n'as contemplé une bonne action que tu aies faite. Qui voudrait ajouter foi à tes paroles ? qui voudrait te secourir dans le besoin? quel homme sensé oserait se mêler à ton cortége? Ceux qui te suivent ont une jeunesse débile et une vieillesse insensée : nourris dans l'oisi-

περιθέουσα ζητεῖς χιόνα. ἴνα δὲ καθυπνώσης ήδέως, παρασχευάζη άλλά καὶ τὰς κλίνας καὶ τὰ ὑπόδαθρα ταῖς κλίναις. Ού γὰρ ἐπιθυμεῖς τοῦ ὕπνου διά τὸ πονεῖν. άλλὰ διὰ τὸ ἔχειν μηδὲν ő τι ποιῆς. . . . . . Παιδεύεις γὰρ οὕτω τούς φίλους έαυτης. ύδρίζουσα μέν τῆς νυχτός, κατακοιμίζουσα δὲ τὸ χρησιμώτατον της ημέρας. Οὖσα δὲ ἀθάνατος, ἀπέρριψαι μὲν ἐκ θεῶν, ἀτιμάζη δὲ ύπὸ ἀνθρώπων ἀγαθῶν: εξ δὲ ἀνήχορς τοῦ ἀχούσματος ήδίστου πάντων. έπαίνου σεαυτής, καὶ ἀθέατος τοῦ θεάματος ἡδίστου πάντων τεθέασαι γὰρ πώποτε ούδὲν χαλὸν ἔργον σεαυτῆς. Τίς δὲ ἀν πιστεύσειέ σοι λεγούση τι: τίς δὲ ἂν ἐπαρχέσειε δεομένη τινός; η τίς αν σρονών εὖ τολμήσειεν είναι τοῦ σοῦ θιάσου; οί, όντες μέν νέοι. είσιν άδύνατοι τοῖς σώμασι, γενόμενοι δὲ πρεσδύτεροι. ανόητοι ταῖς ψυχαῖς,

τρεφόμενοι μέν λιπαροί

courant-de-tous-côtés tu cherches de la neige; et afin que tu dormes avec plaisir, tu te procures οῦ μόνον τὰς στρωμνὰς μαλακάς, non seulement les couches molles, mais encore les lits et les tapis-sous les lits. Car tu ne desires pas le sommeil à cause du être fatigué. mais à cause du n'avoir rien que tu fasses. ..... Car tu élèves ainsi les amis de toi-même. les outrageant la nuit, et les faisant-dormir pendant la partie la plus utile du jour. Et étant immorteile, tu as été rejetée des dieux, et tu es méprisée par les hommes de bien; et tues privée-d'entendre **Paudition** la plus agréable de toutes, l'éloge de toi-même, et privée-de-voir le spectacle le plus agréable de tous ; car tu n'as contemplé jamais aucune belle action de toi-même. Mais qui aurait confiance en toi disant quelque chose? et qui fournirait à toi ayant besoin de quelque chose? ou quel homme pensant bien aurait-le-courage d'être de ton cortége? eux qui, étant jeunes, sont impuissants par leurs corps, et étant devenus plus âgés, sont insensés par leurs ames, étant nourris gras

veté et florissants d'embonpoint lorsqu'ils étaient jeunes, maintenant le corps amaigri, ils traversent une laborieuse vieillesse; rougissant de ce qu'ils ont fait, accablés de ce qu'ils ont à faire, ils ont volé de plaisirs en plaisirs dans le premier âge, et se sont réservé les peines pour le dernier temps de leur vie. Moi, au contraire, je suis avec les dieux, je suis avec les hommes vertueux; sans moi rien de beau ne se fait ni chez les dieux ni chez les hommes; plus que personne, je reçois des dieux et des hommes de justes hommages, compagne chérie du travail de l'artisan, gardienne fidèle de la maison du maître, protectrice bienveillante du serviteur, associée utile dans les travaux de la paix, alliée constante dans les fatigues de la guerre, intermédiaire dévouée de l'amitié. Mes amis jouissent avec plaisir et sans apprêt des aliments et des boissons, car ils attendent le desir pour manger et

ἀπόνως διά νεότητος, περώντες δὲ διὰ γήρως ἐπιπόνως αύγμηροί, αισχυνόμενοι μέν τοῖς πεπραγμένοις, βαρυνόμενοι δὲ τοῖς πραττομένοις, διαδραμόντες μέν τὰ ἡδέα έν τῆ νεότητι, ἀποθέμενοι δὲ εἰς τὸ γῆρας τὰ γαλεπά. Έγω δε σύνειμι μεν θεοῖς, σύνειμι δὲ τοῖς ἀνθρώποις ἀγαθοῖς: χαλόν δὲ ἔργον ούτε θεῖον ούτε ἀνθρώπινον γίγνεται χωρίς έμου. τιμώμαι δὲ μάλιστα πάντων καὶ παρά θεοῖς καὶ παρὰ ἀνθρώποις οξς προςήχει, συνεργός μέν άγαπητή τεγνίταις, φύλαξ δὲ πιστή οίχων δεσπόταις. παραστάτις δὲ εὐμενής οἰκέταις, τυλληπτρία δὲ ἀγαθὴ •ῶν πόνων ἐν εἰρήνη, σύμμαγος δὲ βεδαία τῶν ἔργων ἐν πολέμω, χοινωνός δὲ ἀρίστη φιλίας. Απόλαυσις δὲ ἡδεῖα μὲν καὶ ἀπράγμων σίτων καὶ ποτῶν έστὶ μὲν τοῖς ἐμοῖς φίλοις.

sans fatigue pendant la jeunesse, et allant à travers la vieillesse péniblement amaigris. rougissant d'un côté des choses faites par eux. et de l'autre accablés de celles qui se font alors, avant traversé-en-courant les plaisirs dans la jeunesse, et ayant réservé pour la vieillesse les douleurs. Mais moi je suis-avec les dieux, et je suis-avec les hommes vertueux; et une belle action ni divine ni humaine ne se fait pas sans moi; et je suis honorée le plus de tous et chez les dieux et chez les hommes à qui cela convient, compagne-d'ouvrage chérie pour les artisans. et gardienne sidèle des maisons pour les maîtres. et soutien bienveillant pour les domestiques, et aide utile des travaux pendant la paix, et alliée constante des œuvres pendant la guerre, et associée excellente de l'amitié. Et une jouissance agréable et sans-embarras des aliments et des boissons

est à mes amis;

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

ανέχονται γάρ, έως αν επιθυμήσωσιν αὐτῶν. "Υπνος δ' αὐτοῖς πάρεστιν ήδίων ή τοῖς ἀμόχθοις, καὶ οὕτε ἀπολείποντες αὐτὸν άχθονται, ούτε διὰ τοῦτον μεθιᾶσι τὰ δέοντα πράττειν. Καὶ οί μέν νέοι τοῖς τῶν πρεσδυτέρων ἐπαίνοις χαίρουσιν, οἱ δὲ γεραίτεροι ταῖς τῶν νέων τιμαῖς ἀγάλλονται· καὶ ἡδέως μὲν τῶν παλαιῶν πράξεων μέμνηνται, εὖ δὲ τὰς παρούσας ἤδονται πράττοντες, δι' έμε φίλοι μέν θεοῖς όντες, άγαπητοὶ δε φίλοις, τίμιοι δὲ πατρίσιν. "Όταν δ' έλθη τὸ πεπρωμένον τέλος, οὐ μετὰ λήθης ἄτιμοι χεῖνται, άλλὰ μετὰ μνήμης τὸν ἀεὶ γρόνον ύμνούμενοι θάλλουσι 1. Τοιαῦτά σοι, ὧ παῖ τοχέων ἀγαθῶν Ήράχλεις, έξεστι διαπονησαμένω την μαχαριστοτάτην εὐδαιμονίαν κεκτήσθαι. Ούτω πως διώκει Πρόδικος την ύπ' Αρετης Ήρακλέους παίδευσιν 3. εκόσμησε μέντοι τὰς γνώμας έτι μεγαλειοτέροις δήμασιν ή έγω νῦν. Σοὶ δ' οὖν ἄζιον, ὧ

pour boire. Le sommeil leur est plus agréable qu'à ces hommes oisifs : ils se réveillent sans chagrin, et ne sacrifient pas les affaires au repos. Les jeunes gens sont heureux des éloges des vieillards, et les vieillards recoivent avec bonheur les respects de la jeunesse; ils aiment à se rappeler ce qu'ils ont fait autrefois, ils trouvent du plaisir à ce qu'ils ont à faire; par moi, ils sont aimés des dieux, chéris de leurs amis, honorés de leur patrie. Lorsqu'est venue l'heure marquée par le destin, ils ne restent point dans la tombe oubliés et sans honneur, mais le souvenir des hommes fait fleurir leur mémoire pendant l'éternité. Hercule, fils de parents vertueux, c'est par de tels travaux que tu peux acquérir le suprême bonheur. » C'est à peu près ainsi que Prodicus raconte la leçon donnée à Hercule par la Vertu : mais il ornait ses pensées d'une expression plus noble que je ne le fais aujourd'hui.

ἀνέγονται γάρ, έως αν ἐπιθυμήσωσιν αὐτῶν. "Υπνος δὲ πάρεστιν αὐτοῖς ήδίων η τοῖς ἀμόχθοις, καὶ οὕτε ἄγθονται ἀπολείποντες αὐτόν, ούτε μεθιᾶσι διὰ τοῦτον πράττειν τὰ δέοντα. Καὶ οἱ μὲν νέοι γαίρουσι τοίς ἐπαίνοις τῶν πρεσθυτέρων οί δὲ γεραίτεροι ἀγάλλονται ταῖς τιμαῖς τῶν νέων: καὶ μέμνηνται μὲν ἡδέως τῶν παλαιῶν πράξεων, ήδονται δὲ πράττοντες εὖ τὰς παρούσας, όντες διὰ έμὲ φίλοι μὲν θεοῖς, άγαπητοί δὲ φίλοις, τίμιοι δὲ πατρίσιν. "Όταν δὲ ἔλθη τὸ τέλος πεπρωμένον, ού κεῖνται ἄτιμοι μετά λήθης. άλλὰ θάλλουσι μετὰ μνήμης ύμνούμενοι τὸν χρόνον ἀεί. "Εξεστί σοι, ὧ παῖ τοχέων ἀγαθῶν Ήράκλεις. διαπονησαμένω τοιαῦτα κεκτήσθαι την εύδαιμονίαν μακαριστοτάτην. Ούτω πως Πρόδικος ύπὸ Άρετῆς. ἐκόσμησε μέντοι τὰς γνώμας ρήμασιν έτι μεγαλειοτέροις η έγω νῦν. "Αξιον δὲ οὖν σοι,

car ils supportent, jusqu'à ce qu'ils aient desiré eux. Et un sommeil est à eux plus agréable qu'à ceux qui-n'ont-point-de-travail, et ils ne sont pas affligés quittant lui (le sommeil), et ils n'omettent pas à cause de lui de faire les choses nécessaires. Et les jeunes gens se réjouissent des louanges des plus âgés, et les plus vieux sont charmés des respects des jeunes gens; et ils se rappellent avec plaisir leurs anciennes actions. et ils se plaisent faisant bien les présentes, étant par moi et aimés des dieux, et chéris de leurs amis, et honorés de leurs patries. Et lorsqu'est arrivée la fin marquée-par-le-destin, ils ne gisent pas privés-d'honneurs avec oubli. mais ils fleurissent avec mémoire étant célébrés-par-des-hymnes pendant le temps de toujours. Il est permis à toi, ô fils de parents vertueux Hercule, avant fait-avec-travail de telles choses de posséder le bonheur le plus fortuné. C'est ainsi à peu près que Prodicus διώχει τὴν παίδευσιν Ἡρακλέους poursuit l'éducation d'Hercule par la Vertu; il a orné toutefois les pensées de termes encore plus magnifiques que moi maintenant. Il est donc convenable pour toi,

ω Άρίστιππε, ένθυμουμένω τούτων, πειρᾶσθαί τι καὶ φροντίζειν τῶν εἰς τὸν χρόνον μέλλοντα τοῦ βίου. »

ΙΙ. Αἰσθόμενος δέ ποτε Λαμπροκλέα, τὸν υίὸν πρεσδύτατον έαυτοῦ, χαλεπαίνοντα πρὸς τὴν μητέρα « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ παῖ, οξσθά τινας άνθρώπους καλουμένους άχαρίστους; - Καὶ μάλα,

ἔφη ὁ νεανίσκος. — Καταμεμάθηκας οὖν τούς ποιούντας τί

ἀποχαλοῦσι τοῦτο τὸ ὄνομα;

- "Εγωγε, ἔφη. καλούσι γάρ άχαρίστους τούς παθόντας εὖ, όταν δυνάμενοι άποδοῦναι χάριν μή αποδώσιν.

- Ούκοῦν δοκοῦσί σοι καταλογίζεσθαι τους άχαρίστους compter les ingrats έν τοῖς ἀδίχοις;

- "Εμοιγε, ἔφη. - Έσχέψω δὲ ήδη ποτέ, εί ἄρα,

ώς περ τὸ ἀνδραποδίζεσθαι μέν

τούς φίλους

δοκεῖ εἶναι ἄδικον , τους δέ πολεμίους

δίχαιον,

καὶ τὸ ἀγαριστεῖν πρός μέν τούς φίλους έστιν άδικον,

πρός δὲ τοὺς πολεμίους

δίχαιον;

ô Aristippe, réfléchissant à ces choses, de t'efforcer quelque peu et de songer aux choses pour le temps futur de ta vie. »

II. Mais ayant remarqué un jour Lamproclès, le fils aîné de lui-même, étant irrité contre sa mère : « Dis-moi, dit-il, ô mon fils, sais-tu quelques hommes appelés ingrats?

- Et assurément, dit le jeune homme. - As-tu donc appris ceux faisant quoi on appelle de ce nom?

— Moi certes je l'ai appris, dit-il: car on appelle ingrats ceux qui ont éprouvé bien,

lorsque pouvant rendre reconnaissance

ils ne l'ont pas rendue. - Donc on paraît à toi

parmi les hommes injustes? - Il me semble ainsi, dit-il.

- Mais as-tu examiné déjà quelque jour, si donc, de même que le asservir

ses amis

paraît être chose injuste, mais le asservir ses ennemis

chose juste,

aussi le être-ingrat envers sesamis est chose injuste,

mais être ingrat envers ses ennemis

chose juste?

μίους δίκαιον; - Καὶ μάλα , ἔωη καὶ δοκεῖ μοι, ὑω' οδ ἄν τις εὖ παθών εἴτε φίλου εἴτε πολεμίου μὴ, πειρᾶται γάριν ἀποοιδόναι, άδικος είναι. - Ούκουν, εί γε ούτως έγει τουτο, είλικρινής τις αν εξη αδικία ή αγαριστία; - Συνωμολόγει. -Ούχοῦν, ὅσω ἄν τις μείζω ἀγαθὰ 2 παθών μη ἀποδιδῶ γάριν, τοσούτω άδικώτερος αν είη; - Συνέφη και τοῦτο. - Τίνας οὖν, ἔφη, ὑπὸ τίνων εὕροιμεν ἂν μείζονα εὐεργετημένους ἢ παῖδας ύπὸ γονέων; οὺς οἱ γονεῖς ἐχ μὲν οὐχ ὄντων ἐποίησαν εἶναι, τοσαῦτα δὲ καλὰ ἰδεῖν καὶ τοσούτων ἀγαθῶν μετασγεῖν, ὅσα οί θεοί παρέγουσι τοῖς ἀνθρώποις: ἃ δὴ 3 καὶ οὕτως ἡμῖν δοκεῖ παντὸς ἄξια εἶναι, ώςτε πάντες τὸ καταλιπεῖν αὐτὰ πάντων μάλιστα φεύγομεν. Καὶ αἱ πόλεις ἐπὶ τοῖς μεγίστοις ἀδικήμασι ζημιίαν θάνατον πεποιήκασιν4, ως ούκ ᾶν μείζονος κακοῦ φόδω τὴν

Assurément: et je crois qu'il est injuste de ne pas s'efforcer de témoigner de la reconnaissance à celui dont on a reçu un bienfait, soit ami, soit ennemi. — S'il en est ainsi, l'ingratitude est donc une pure injustice? — J'en conviens. — Et un homme est d'autant plus injuste qu'il se montre ingrat après avoir reçu plus de bienfaits? - J'en conviens encore. - Eh bien! où trouverons-nous personne qui ait jamais recu plus de bienfaits que l'enfant n'en reçoit de ses parents? C'est à eux qu'il doit l'existence, le spectacle de tant de merveilles, la jouissance de tant de biens que les dieux ont donnés à l'homme; et ces biens nous semblent si précieux, que tous tant que nous sommes, nous ne craignons rien tant que de les perdre. Aussi les États ont-ils établi la peine de mort contre les plus grands crimes, parce qu'ils n'ont pas imaginé de peine plus effrayante pour arrêter

- Kai μάλα, ἔφη· καὶ δοκεῖ μοι. ύπὸ οὖ τις αν παθών εὖ είτε φίλου είτε πολειιίου μή πειρᾶται άποδιδόναι γάριν. είναι άδιχος. -Ούχοῦν, εἴ γε τοῦτο ἔχει οὕτως, ή άγαριστία αν είη είλιχρινής τις άδιχία; - Συνωμολόγει. - Οὐχοῦν, ὅσω μείζω άγαθά τις αν παθων μη ἀποδιδῷ χάριν, τοσούτω αν είη άδικώτερος: - Συνέφη καὶ τοῦτο. - Τίνας οὖν, ἔφη, εύροιμεν αν ύπὸ τίνων εὐεργετημένους μείζονα η παῖδας ὑπὸ γονέων: ούς οι γονείς έποίησαν μέν είναι έξ οὐχ ὄντων. ίδεῖν δὲ τοσαῦτα χαλὰ όσα οί θεοί παρέχουσι τοῖς ἀνθρώποις. ά δή καὶ δοχεῖ οὕτως ἡμῖν είναι άξια παντός, ώςτε πάντες φεύγομεν μάλιστα πάντων τὸ καταλιπεῖν αὐτά. Καὶ αἱ πόλεις πεποιήχασι θάνατον ζημίαν έπὶ τοῖς μεγίστοις ἀδικήμασιν. ώς ούχ ἂν παύσοντες τὴν ἀδικίαν

— Et assurément, dit-il; et il semble à moi, du quel quelqu'un ayant éprouvé bien soitami soit ennemi ne s'efforce pas de *lui* rendre de la reconnaissance. être un homme injuste. - Donc, si du moins ceci est ainsi, l'ingratitude serait une pure injustice? -- Il en convint. - Donc, d'autant plus grands sont les biens que quelqu'un avant éprouvés ne rend pas de la reconnaissance, d'autant il serait plus injuste? - Il convint encore de cela. - Lesquels donc, dit-il. trouverions-nous par lesquels ayant-été-comblés-de-bienfaits en choses plus grandes que les enfants par les parents? lesquels les parents ont fait exister de n'existant pas, et voir tant de belles choses καὶ μετασχεῖν τοσούτων ἀγαθῶν, et avoir-une-part de tant de biens, que les dieux présentent aux hommes; lesquels biens certes aussi paraissent tellement à nous être dignes de toute estime. que tous nous fuvons le plus de toutes choses le abandonner eux. Et les villes ont fait (établi) la mort comme punition pour les plus grandes iniquités,

comme ne devant pas faire cesser

l'injustice

Καὶ δ μέν ανήρ την τε συντεχνοποιήσουσαν έαυτῶ τρέφει, καὶ τοῖς μέλλουσιν ἔσεσθαι παισὶ προπαρασκευάζει πάντα, ὅσα αν οίηται συνοίσειν αὐτοῖς πρὸς τὸν βίον, καὶ ταῦτα ὡς αν δύνηται πλεῖστα: ή δὲ γυνή ὑποδεξαμένη τε φέρει τὸ φορτίον τοῦτο. βαρυνομένη τε καὶ κινδυνεύουσα περὶ τοῦ βίου, καὶ μεταδιδούσα της τροφης, ή και αὐτη τρέφεται, και σύν πολλῷ πόνω διενέγχασα καὶ τεχοῦσα τρέφει τε καὶ ἐπιμελεῖται, οὖτε προπεπονθυῖα οὐδὲν ἀγαθόν, οὔτε γιγνῶσκον τὸ βρέφος ὑφ' ὅτου εὖ πάσχει, ούτε σημαίνειν δυνάμενον 2, ότου δεϊται, άλλ' αὐτή στοχαζομένη τά τε συμφέροντα καὶ κεχαρισμένα πειραται έχπληροῦν, καὶ τρέφει πολύν χρόνον καὶ ἡμέρας καὶ νυκτὸς ὑπομένουσα πονείν, οὐχ εἰδυῖα τίνα τούτων γάριν ἀπολήψεται. Καὶ οὐχ ἀρχεὶ θρέψαι μόνον, ἀλλὰ χαί, ἐπειδὰν δόξωσιν ίχανοὶ εἶναι οἱ παῖὸες μανθάνειν τι, ἃ μέν ᾶν αὐτοὶ ἔγωσιν οἱ

l'iniustice.....

L'homme nourrit celle qui doit lui donner des enfants; il songe à ces enfants qu'il aura un jour, il amasse d'avance, il accumule en aussi grande quantité qu'il le peut, tout ce qu'il croit devoir leur être utile pour soutenir leur vie ; la femme reçoit et porte péniblement ce fardeau qui met ses jours en péril, donne à son enfant une part de sa propre substance, le conduit à terme et le met au monde avec de cruelles douleurs, puis le nourrit et le soigne, sans en avoir jamais reçu aucun service, sans qu'il sache lui-même quelle est sa bienfaitrice; il ne peut faire connaître ce dont il a besoin, mais elle cherche à deviner ce qui peut lui être utile ou lui faire plaisir, et s'efforce de le satisfaire; elle le nourrit pendant longtemps, elle endure pour lui des fatigues de tous les jours et de toutes les nuits, sans savoir quelle reconnaissance elle recevra de tant de peines. Et les parents ne se contentent pas de nourrir leurs enfants, mais lorsqu'ils les voient parvenus à l'âge où ils peuvent s'instruire, ils leur communiquent toutes les connais-

φόδω μείζονος κακού. . . . . Καὶ ὁ μὲν ἀνὴρ τρέφει τε την συντεχνοποιήσουσαν έαυτῶ, καὶ προπαρασκευάζει τοῖς παισὶ μέλλουσιν ἔσεσθαι πάντα, ὅσα ἂν οἵηται συνοίσειν αὐτοῖς πρὸς τὸν βίον, καὶ ταῦτα πλεῖστα ώς αν δύνηται. ή δὲ γυνὴ ὑποδεξαμένη τε φέρει τοῦτο τὸ φορτίον, βαρυνομένη τε καὶ κινουνεύουσα περὶ τοῦ βίου, καὶ μεταδιδούσα τῆς τροφῆς ή και αὐτή τρέφεται. καὶ διενέγκασα καὶ τεκοῦσα σύν πολλῷ πόνω τρέφει τε καὶ ἐπιμελεῖται, ούτε προπεπονθυῖα οὐδὲν ἀγαθόν, ούτε τὸ βρέφος γιγνῶσκον ύπὸ ὅτου πάσγει εὖ. ούτε δυνάμενον σημαίνειν **ὅτου ὀεῖται.** άλλα αὐτή στοχαζομένη τά τε συμφέροντα καὶ κεχαρισμένα πειρᾶται ἐχπληροῦν, καὶ τρέφει πολύν χρόνον ύπομένουσα πονείν τίνα γάριν τούτων απολήψεται. Καὶ οὐα ἀραεῖ θρέψαι μόνον, άλλὰ καί, ἐπειδὰν οἱ παῖδες δόξωσιν είναι ίχανοί

μανθάνειν τι,

οί γονεῖς διδάσχουσιν

par la crainte d'un plus grand mal.. Et l'homme nourrit celle qui doit procréer-avec lui, et prépare-d'avance pour les enfants qui doivent être toutes les choses qu'il peut penser devoir être utiles à eux pour la vie. et ces choses les plus nombreuses qu'il peut; mais la femme et l'avant recu porte ce fardeau, et étant accablée et courant-risque pour sa vie, et lui donnant-part de la nourriture de laquelle aussi elle-même se nourrit et l'ayant porté-jusqu'au-bout et l'ayant enfanté avec beaucoup de peine et le nourrit et en prend-soin, n'en ayant-éprouvé-d'avance rien de bon, ni l'enfant ne connaissant de la part de qui il éprouve bien, ni ne pouvant signifier de quoi il a besoin, mais elle-même conjecturant et les choses qui lui sont-utiles et celles qui lui sont-agréables s'efforce de les accomplir, et le nourrit pendant un long temps endurant de se fatiguer καὶ ἡμέρας καὶ νυκτός, οὐκ εἰδυῖα et jour et nuit, ne sachant pas quelle reconnaissance de ces choses elle recevra. Et il ne suffit pas de nourrir seulement, mais encore, lorsque les enfants

ont paru être capables

d'apprendre quelque chose,

les parents leur enseignent

γονεῖς ἀγαθὰ πρὸς τὸν βίον, διδάσχουσιν ὰ δ' ἄν οἴωνται ἄλλον ἱχανώτερον εἶναι διδάξαι, πέμπουσι πρὸς τοῦτον δαπανῶντες, καὶ ἐπιμελοῦνται πάντα ποιοῦντες, ὅπως οἱ παῖδες αὐτοῖς γένωνται ὡς δυνατὸν βέλτιστοι. — Πρὸς ταῦτα ὁ νεανίσχος ἔφη· ᾿Αλλά τοι, εἰ καὶ ταῦτα πάντα πεποίηχε καὶ ἄλλα τούτων πολλαπλάσια, οὐδεὶς ἄν δύναιτο αὐτῆς ἀνασχέσθαι τὴν χαλεπότητα. — Καὶ ὁ Σωχράτης· Πότερα δὲ οἴει, ἔφη, θηρίου ἀγριότητα δυςφορωτέραν εἶναι, ἡ μητρός; — ὙΕγὼ μὲν οἷμαι, ἔφη, τῆς μητρός, τῆς γε τοιαύτης. — Ἦδη πώποτε οὖν ἡ δακοῦσα χαχόν τί σοι ἔδωχεν ἡ λαχτίσασα, οἷα ὑπὸ θηρίων ἡδη πολλοὶ ἔπαθον; — ᾿Αλλά, νὴ Δία, ἔφη, λέγει, ἃ οὐχ ἄν τις ἐπὶ τῷ βίω παντὶ ἱ βούλοιτο ἀχοῦσαι. — Σὸ δὲ πόσα, ἔφη ὁ Σωχράτης, οἴει ταύτη δυςάνεχτα καὶ τῆ φωνῆ χαὶ τοῖς ἔργοις ἐχ παιδίου δυςχολαίνων χαὶ ἡμέρας χαὶ νυχτὸς πράγματα παρα-

sances utiles qu'ils possèdent eux-mêmes, et les envoient apprendre auprès d'un autre ce qu'ils ne croient pas pouvoir leur enseigner, n'épargnant ni soins ni dépenses pour les rendre les meilleurs possible.— Certes, dit le jeune homme, qu'elle ait fait tout cela, et mille fois plus encore, son humeur n'en est pas moins intolérable. — Ne trouves-tu donc pas que la colère d'une bête soit plus insupportable que celle d'une mère? — Non, certes, du moins d'une mère telle que la mienne. — Est-ce que par hasard elle t'aurait déjà blessé de quelque morsure on de quelque ruade, comme tant de gens en reçoivent des bête's? — Mais, par Jupiter, elle dit des choses qu'on ne se résoudrait pas à entendre au prix de la vie. — Et toi, combien, depuis ton enfance, ne lui as-tu pas causé de désagréments insupportables, jour et nuit,

ά ἄν αὐτοὶ έγωσιν ἀγαθὰ πρός τὸν βίον: ά δὲ αν οἴωνται άλλον είναι ίχανώτερον διδάξαι, πέμπουσι πρός τοῦτον δαπανῶντες, καὶ ἐπιμελούνται ποιούντες πάντα. όπως οί παῖδες γένωνται αὐτοῖς βέλτιστοι ώς δυνατόν. - Ο νεανίσκος έφη πρὸς ταῦτα: Άλλά τοι, εί πεποίηκε καὶ πάντα ταῦτα καὶ ἄλλα πολλαπλάσια τούτων, ούδεὶς ἄν δύναιτο ἀνασγέσθαι την γαλεπότητα αύτης. - Καὶ ὁ Σωκράτης : Πότερα δὲ οἴει, ἔση, άγριότητα θηρίου είναι δυςφορωτέραν, η μητρός; - Έγω μεν οίμαι, έση, της μητρός, τῆς γε τοιαύτης. — "Ηδη οὖν πώποτε ξδωκέ σοί τι κακόν η δακούσα η λακτίσασα. οία πολλοί ήδη ἔπαθον ὑπὸ θηρίων;  $-\lambda\lambda\lambda\dot{\alpha}$ ,  $\dot{\gamma}$   $\Delta\dot{\alpha}$ ,  $\dot{\epsilon}\phi\eta$ , λέγει ἃ ἄν τις ού βούλοιτο ακούσαι έπὶ παντὶ τῶ βίω. Σὺ δέ, ἔφη ὁ Σωκράτης, πόσα πράγματα δυςάνεχτα οίει παρασχεῖν ταύτη δυςχολαίνων

καὶ τῆ φωνῆ καὶ τοῖς ἔργοις

ENTRETIENS MÉMORABLES.-L. II.

ήμέρας καὶ νυκτὸς

ce qu'eux mêmes peuvent avoir de bon pour la vie; mais pour les choses que ils peuvent croire un autre être plus capable d'enseigner, il les envoient vers celui-ci faisant-de-la-dépense, et ils ont soin faisant toutes choses, afin que les enfants deviennent à eux les meilleurs comme il est possible. - Le jeune homme dit à cela : Mais assurément, si elle a fait et toutes ces choses et d'autres multiples de celles-ci, personne ne pourrait supporter le mauvais-caractère d'elle. - Et Socrate : Mais lequel des deux crois-tu, dit-il, la rudesse d'une bête-sauvage être plus insupportable, ou celle d'une mère? - Moi je pense, dit-il, celle d'une mère, du moins d'une telle mère. - Est-ce que déjà donc jamais elle a donné (fait) à toi quelque mal ou ayant mordu ou ayant rué, choses telles que beaucoup déjà ont souffert de la part de bêtes? - Mais, par Jupiter, dit-il, elle dit des choses que quelqu'un ne voudrait pas entendre au prix de toute la vie. - Mais toi, dit Socrate. combien d'affaires insupportables penses-tu avoir fourni à elle étant-d'humeur-difficile et par la voix et par les actes jour et nuit

3

σχεῖν, πόσα δὲ λυπῆσαι κάμνων; — ᾿Αλλ' οὐδεπώποτε αὐτήν, ἔφη, οὕτ' εἶπα¹ οὕτ' ἐποίησα οὐδέν, ἐφ' ῷ ἦσχύνθη. — Τί δ'; οἴει, ἔφη, χαλεπώτερον εἶναί σοι ἀκούειν ὧν αὐτὴ λέγει, ἢ τοῖς ὑποκριταῖς, ὅταν ἐν ταῖς τραγωδίαις ἀλλήλους τὰ ἔσχατα λέγωσιν; — ᾿Αλλ', οἶμαι, ἐπειδὴ οὐκ οἴονται τῶν λεγόντων οὕτε τὸν ἐλέγχοντα ἐλέγχειν, ἵνα ζημιώση, οὕτε τὸν ἀπειλοῦντα ἀπειλεῖν, ἵνα κακόν τι ποιήση, ῥαδίως φέρουσι. — Σὸ δ' εὖ εἰδώς, ὅτι ὰ λέγει σοὶ ἡ μήτηρ, οὐ μόνον οὐδὲν κακὸν νοοῦσα λέγει, ἀλλὰ καὶ βουλομένη σοι ἀγαθὰ εἶναι, ὅσα οὐδενὶ ἄλλω, χαλεπαίνεις; ἢ νομίζεις κακόνουν τὴν μητέρα σοι εἶναι; — Οὐ οῆτα . ἔφη, τοῦτό γε οὐκ οἴομαι. — Καὶ δ Σωκράτης. Οὐκοῦν, ἔφη, σὸ ταύτην, εὕνουν τέ σοι οὖσαν καὶ ἐπιμελομένην,

par tes cris ou tes actions? Que de chagrins ne lui ont pas donnés tes maladies? — Mais du moins je ne lui ai jamais rien dit, jamais rien fait, dont elle eût à rougir. — Quoi donc? dois-tu tronver plus pénible d'entendre ce qu'elle te dit, qu'il ne l'est aux comédiens d'écouter les injures qu'ils se prodiguent mutuellement dans les tragédies? — Mais ils ne pensent pas que celui qui les accuse veuille leur infliger une peine, que celui qui les menace veuille leur faire aucun mal, et voilà, je pense, pourquoi ils endurent si facilement tout ce qu'on leur dit. — Et toi, qui sais bien que ta mère, quoi qu'elle te dise, ne songe pas à mal, qu'elle voudrait même te voir plus heureux que personne, tu t'irrites contre elle? ou bien penserais-tu que ta mère fût ton ennemie? — Non certes, je ne le pense point. — Eh bien! cette mère qui t'aime, qui dans tes maladies prend de toi tous les

έχ παιδίου, πόσα δὲ λυπῆσαι κάμνων; - Άλλὰ οὐδεπώποτε, ἔρη, ούτε εἶπα ούτε ἐποίησα αὐτὴν οὐδέν, ἐπὶ ῷ ἠσχύνθη. - Τί δέ; οἴει, ἔφη, είναι χαλεπώτερόν σοι ἀκούειν ὧν αὐτὴ λέγει, η τοῖς ὑποκοιταῖς. όταν έν ταῖς τραγωδίαις λέγωσεν αλλήλους τὰ ἔσγατα; - Άλλά, οξμαι, έπειδή ούχ οἴονται τῶν λεγόντων. ούτε τὸν ἐλέγχοντα έλέγγειν, ίνα ζημιώση, ούτε τὸν ἀπειλοῦντα άπειλεῖν. ΐνα ποιήση τι κακόν, φέρουσι ραδίως. - Σὺ δὲ εἰδώς εὖ. ότι ά ή μήτηρ λέγει σοι, λέγει ού μόνον νοοῦσα οὐδὲν χαχόν, άλλά καὶ βουλομένη άγαθὰ εἶναί σοι, όσα οὐδενὶ ἄλλω, γαλεπαίνεις; η νομίζεις την μητέρα είναι κακόνουν σοι; - Ού δῆτα, ἔφη, ούχ οἴομαι τοῦτό γε. - Καὶ ὁ Σωχράτης. Ούχοῦν, ἔφη, σύ φής ταύτην, οὖσάν τε εὔνουν σοι καὶ ἐπιμελομένην,

depuis que tu étais enfant, et combien l'avoir affligée étant malade? - Mais jamais, dit-il, ni je n'ai dit ni je n'ai fait à elle rien, pour quoi elle rougît. - Mais quoi? penses-tu, dit-il, être plus difficile à toi d'entendre les choses qu'elle dit, qu'aux comédiens, lorsque dans les tragédies ils se disent les uns aux antres les dernières injures? -- Mais, je pense, puisqu'ils ne croient de ceux qui leur disent ces injures, ni celui qui les convainct les convaincre afin qu'il les punisse. ni celui qui les menace les menacer afin qu'il leur fasse quelque mal, ils supportent facilement. - Et toi sachant bien, que les choses que ta mère dit à toi, elle *les* dit non seulement ne songeant à rien de mal, mais encore voulant de bonnes choses être à toi, autant qu'à aucun autre, tu t'irrites? ou bien crois-tu ta mère être mal-intentionnée pour toi? - Non certes, dit-il, je ne pense pas ceci du moins. - Et Socrate : Donc, dit-il, tu dis celle-ci, et étant bienveillante pour toi

et prenant soin,

ώς μάλιστα δύναται, κάμνοντος, όπως ύγιανεῖς τε καὶ όπως τῶν επιτηδείων μηδενός ενδεής έση, και πρός τούτοις πολλά τοις θεοῖς εὐγοιμένην ἀγαθὰ ὑπέρ σοῦ, καὶ εὐγὰς ἀποδιδοῦσαν Ι, γαλεπήν είναι φής; έγω μεν οίμαι, εί τοιαύτην μή δύνασαι φέρειν μητέρα, τάγαθά σε οὐ δύνασθαι φέρειν. Είπε δέ μοι, έωη, πότερον άλλον τινά οἶει δεῖν θεραπεύειν, ἢ παρεσχεύασαι μηδενὶ ἀνθρώπων πειρᾶσθαι ἀρέσχειν, μηδὲ πείθεσθαι μήτε στρατηγώ μήτε άλλω άργοντι; - Ναὶ μὰ Δί' έγωγε, έφη. -Οὐχοῦν, ἔφη ὁ Σωχράτης, καὶ τῷ γείτονι βούλει σὰ ἀρέσχειν, ΐνα σοι χαὶ πῦρ ἐναύη, ὅταν τούτου δέη, χαὶ ἀγαθοῦ τού σοι γίγνηται συλλήπτωρ, χαί, άν τι σφαλλόμενος τύγης, εὐνοϊχώς εγγύθεν βοηθή σοι; - Έγωγε, έφη. - Τί δέ; συνοδοι-

soins possibles, qui ne néglige rien pour te rendre à la santé et pour empêcher que rien ne te manque, qui prie les dieux de te combler de bienfaits et leur adresse pour toi des vœux et des offrandes, tu te plains de son humeur? Pour moi, je pense que si tu ne peux supporter une telle mère, tu ne peux supporter rien de bon. Mais, dis-moi, crois-tu qu'il faille avoir des égards pour quelqu'un, ou ne chercher à plaire à personne, n'obéir à personne, ni à un général, ni à tout autre magistrat? - Je crois qu'il faut rendre des soins à certains hommes. - Tu veux sans doute plaire aussi à ton voisin, afin qu'il t'allume ton feu au besoin, qu'il veuille te rendre quelques services, et qu'il te porte volontiers de prompts secours en cas d'accident? — Sans doute. — Eh quoi! un compagnon de voyage, de navigation, ou

ώς δύναται μάλιστα, χάμνοντος, όπως τε ύγιανεῖς καὶ ὅπως ἔση ἐνδεὴς μηδενός τῶν ἐπιτηδείων, καὶ πρὸς τούτοις εύγομένην τοῖς θεοῖς πολλά ἀγαθὰ ὑπὲρ σοῦ, καὶ ἀποδιδοῦσαν εὐγάς. φής είναι γαλεπήν; έγω μέν οξμαι, εί μη δύνασαι φέρειν τοιαύτην μητέρα, σε οὐ δύνασθαι φέρειν τὰ ἀγαθά. Είπε δέ μοι, έφη, πότερον οἴει δεῖν θεραπεύειν τινά ἄλλον, η παρεσχεύασαι πειρᾶσθαι ἀρέσκειν μηδενὶ ἀνθρώπων, μηδὲ πείθεσθαι μήτε στρατηγῷ μήτε ἄλλω ἄρχοντι; - Ναὶ μὰ Δία έγωγε, έφη. - Οὐκοῦν, ἔφη ὁ Σωκράτης, σύ βούλει ἀρέσχειν χαὶ τῷ γείτονι, ίνα έναύη σοι καὶ πῦρ, **ὅταν δέη τούτου**, καὶ γίγνηταί σοι συλλήπτωρ άγαθοῦ του, καί, ἂν τύγης σφαλλόμενός τι. βοηθή σοι έγγύθεν εὐνοϊχῶς; - "Εγωγε, έφη. - Τί δέ; αν διαφέροι σοι ούδεν n'importerait-il à toi en rien

συνοδοιπόρον

comme elle peut le plus, de toi malade, et afin que tu sois-en-bonne-santé et afin que tu ne sois dépourvu d'aucune des choses nécessaires, et outre ces choses demandant-avec-prière aux dieux beaucoup de biens pour toi, et rendant (accomplissant) des vœux, tu dis elle être d'un-mauvais-caracmoi certes je pense, [tère! si tu ne peux supporter une telle mère, toi ne pouvoir pas supporter les bonnes choses. Mais dis-moi, dit-il, est-ce que tu crois falloir servir quelqu'un autre que soi. ou bien es-tu disposé à ne t'efforcer de plaire à aucun des hommes. et à ne pas obéir ni à un général ni à un autre magistrat? - Oui par Jupiter je suis disposé à obéir, dit-il. - Donc, dit Socrate, toi tu veux plaire aussi à ton voisin. afin qu'il allume à toi aussi du feu, quand tu peux avoir besoin de cela, et qu'il soit pour toi aide de quelque chose de bon, et, si tu te trouves trébuchant en quelque chose, qu'il secoure toi de près avec bienveillance? - Moi certes je fais ainsi, dit-il. - Mais quoi?

un compagnon-de-voyage

πόρον ἢ σύμπλουν, ἢ εἴ τω ἄλλω ἐντυγχάνοις, οὐδὲν ἄν σοι διαφέροι φίλον ἢ ἐχθρὸν γενέσθαι, ἢ καὶ τῆς παρὰ τούτων εὐνοίας οἴει δεῖν ἐπιμελεῖσθαι; — Ἐγωγε, ἔφη. — Εἶτα τούτων μὲν ἐπιμελεῖσθαι παρεσκεύασαι, τὴν δὲ μητέρα, τὴν πάντων μάλιστά σε φιλοῦσαν, οὐκ οἴει δεῖν θεραπεύειν; οὐκ οἴσθ', ὅτι καὶ ἡ πόλις ἄλλης μὲν ἀχαριστίας οὐδεμιᾶς ἐπιμελεῖται, οὐδὲ δικάζει, ἀλλὰ περιορὰ τοὺς εὖ πεπονθότας χάριν οὐκ ἀποδιδοντας, ἐὰν δὲ τις γονέας μὴ θεραπεύῃ¹, τούτω δίκην τε ἐπιτίθησι, καὶ ἀποδοχιμάζουσα οὐκ ἐὰ ἄρχειν² τοῦτον, ὡς οὐτε ἀν τὰ ἱερὰ εὐσεδῶς θυόμενα ὑπὲρ τῆς πόλεως, τούτου θύοντος, οὖτε ἄλλο καλῶς καὶ δικαίως οὐδὲν ἄν ³, τούτου πράζαντος; Καί, νὴ Δία, ἐάν τις τῶν γονέων τελευτησάντων τοὺς τάφους μὴ κοσμῆ, καὶ τοῦτο ἐξετάζει ἡ πόλις ἐν ταῖς τῶν ἀρχόντων δοχιμασίαις ⁴. Σὺ οὖν, ὧ παῖ, ἀν σωφρονῆς, τοὺς μὲν θεοὺς παραιτήση συγγνώμονάς σοι εἶναι, εἴ τι παρημέληκας τῆς μητρός, μή σε

tout autre, est-il indifférent pour toi de l'avoir pour ami ou pour ennemi, et ne penses-tu pas qu'il faille aussi tâcher de gagner sa bienveillance? — Oui, vraiment. — Quoi donc! tu es prêt à avoir des attentions pour tout ce monde, et tu ne crois pas devoir des égards à ta mère, qui te chérit plus que personne ne t'aime? Ignores-tu que l'Etat néglige toutes les autres sortes d'ingratitude et ne les poursuit point, qu'il laisse en paix ceux qui ne témoignent pas de reconnaissance des bienfaits reçus, tandis qu'il frappe d'un châtiment le citoyen qui ne respecte pas ses parents, et qu'il l'exclut de toute magistrature, persuadé que les sacrifices publics ne sauraient être saintement offerts par un tel homme, et qu'aucune de ses actions ne peut être ni belle ni juste? Et, par Jupiter, si un citoyen n'a pas honoré les tombeaux de ses parents, l'État lui en demande compte dans les enquêtes que subissent les futurs magistrats. Aussi, mon fils, si tu es sage, tu prieras les dieux de te pardonner tes offenses envers ta

η σύμπλουν. η εί έντυγχάνοις τω άλλω, γενέσθαι φίλον ή έχθρόν, η οίει δείν έπιμελείσθαι καὶ τῆς εὐνοίας παρά τούτων; - Έγωγε, ἔφη. - Είτα παρεσκεύασαι μέν έπιμελείσθαι τούτων, ούχ οίει δὲ δεῖν θεραπεύειν τὴν μητέρα, τὴν φιλοῦσάν σε μάλιστα πάντων; ούκ οἶσθα, ὅτι καὶ ἡ πόλις έπιμελεῖται μὲν ούδεμιας άλλης άγαριστίας, ούδὲ δικάζει, άλλά περιορά τούς πεπονθότας εὖ ούχ ἀποδιδόντας γάριν. έὰν δέ τις μὴ θεραπεύη γονέας, ἐπιτίθησί τε δίχην τούτω. καὶ ἀποδοκιμάζουσα ούχ ἐἄ τοῦτον ἄρχειν, ώς ούτε τὰ ἱερὰ αν θυόμενα εύσεδως ύπερ της πόλεως, τούτου θύοντος, ούτε οὐδὲν ἄλλο ἄν καλώς καὶ δικαίως, τούτου πράξαντος; Καί, νη Δία, ἐάν τις μή χοσμή τούς τάφους τῶν γονέων τελευτησάντων, ή πόλις έξετάζει καὶ τοῦτο εν ταῖς δοχιμασίαις τῶν ἀρχόντων Σύ οὖν, ὧ παϊ, αν σωφρονῆς, παραιτήση μέν τούς θεούς είναι συγγνώμονάς σοι, εὶ παρημέληκάς τι τῆς μητρός, à ta mère.

ou un compagnon-de-navigation, ou si tu rencontrais quelque autre, être ami ou ennemi, ou penses-tu falloir s'occuper aussi de la bienveillance de la part de ceux-ci? - Moi certes je le pense, dit-il. — Ainsi tu es disposé à prendre-soin de ceux-ci, et tu ne crois pas falloir servir ta mère, qui aime toi le plus de tous? ne sais-tu pas, que aussi la ville ne s'occupe d'aucune autre ingratitude, et ne met-pas-en-jugement, mais néglige ceux qui ont éprouvé bien ne rendant pas de reconnaissance, mais si quelqu'un ne sert pas ses parents, et elle intente un procès à celui-ci, et *le* rejetant elle ne permet pas lui être-magistrat, comme ni les victimes saintes ne pouvant être sacrifiées pieusement pour la ville, celui-ci sacrifiant, ni rien autre ne pouvant être fait bien et justement. celui-ci l'avant fait? Et, par Jupiter, si quelqu'un n'orne pas les tombeaux de ses parents morts, la ville recherche aussi cela dans les épreuves des magistrats. Toi donc, ô enfant, si tu es sage, tu conjureras les dieux d'être miséricordieux pour toi, si tu as manqué en quelque chose

καὶ οὐτοι, νομίσαντες ἀχάριστον εἶναι, οὐκ ἐθέλωσιν εὖ ποιεῖν·
τοὺς δὲ ἀνθρώπους αὖ φυλάξη, μή σε αἰσθόμενοι τῶν γονέων ἀμελοῦντα πάντες ἀτιμάσωσιν, κἆτα ἐν ἐρημία φίλων ἀναφανῆς. Εἰ γάρ σε ὑπολάβοιεν πρὸς τοὺς γονεῖς Ι ἀχάριστον εἶναι, οὐδεὶς ἄν νομίσειεν εὖ σε ποιήσας χάριν ἀπολήψεσθαι. »

111. Χαιρεφῶντα δέ ποτε καὶ Χαιρεκράτην², ἀδελφὼ μὲν ὄντε ἀλλήλοιν, ἑαυτῷ δὲ γνωρίμω, αἰσθόμενος διαφερομένω, ἰδὼν τὸν Χαιρεκράτην· « Εἰπέ μοι, ἔφη³, ὧ Χαιρέκρατες, οὐ δήπου καὶ σὰ εἶ τῶν τοιούτων ἀνθρώπων, οἱ χρησιμώτερον νομίζουσι χρήματα⁴ ἡ ἀδελφούς; καὶ ταῦτα, τῶν μὲν ἀφρόνων ὄντων, τοῦ δὲ φρονίμου, καὶ τῶν μὲν βοηθείας δεομένων, τοῦ δὲ βοηθεῖν δυναμένου, καὶ πρὸς τούτοις, τῶν μὲν πλειόνων ὑπαρχόντων, τοῦ δὲ ἑνός. Θαυμαστὸν δὲ καὶ τοῦτο, εἴ τις τοὺς μὲν ἀδελφοὺς ζημίαν ἡγεῖται, ὅτι οὐ καὶ τὰ τῶν ἀδελφῶν

mère, dans la crainte qu'ils ne te regardent comme un ingrat, et ne te refusent leurs bienfaits; tu prendras garde aussi que les hommes, instruits de ton peu de respect pour tes parents, ne te méprisent tons et ne rejettent ton amitié. S'ils pensaient que tu fusses ingrat envers tes parents, aucun d'eux ne te croirait capable de payer de reconnaissance un bienfait. »

III. Il remarqua un jour que Chéréphon et Chérécrate, deux frères qui lui étaient connus, vivaient en discorde, et dès qu'il vit Chérécrate: « Dis-moi, lui demanda-t-il, ne serais-tu pas par hasard de ces hommes qui préfèrent les richesses à leurs frères? et cela, bien que les richesses soient choses inanimées, tandis qu'un frère est un être sensé, qu'elles aient besoin de secours, tandis qu'il peut nous secourir, qu'elles soient en nombre infini, tandis que notre frère est unique pour nous. C'est encore une chose étonnante, que l'on se trouve lésé d'avoir des frères, parce qu'on ne possède pas leurs biens, et qu'on ne

μή καὶ ούτοι ούχ έθελωσι ποιείν εὖ σε, νομίσαντες είναι άγάριστον. συλάξη δὲ αὖ τούς ἀνθρώπους, μη αἰσθόμενοί σε άμελοῦντα τῶν γονέων, πάντες ἀτιμάσωσι, καὶ εἶτα ἀναφανῆς έν έρημία φίλων. Εί γὰρ ὑπολάβοιέν σε είναι άχάριστον πρὸς τοὺς γονεῖς, ούδεὶς ἂν νομίσειε ποιήσας εὖ σε ἀπολήψεσθαι χάριν. »

ΙΙΙ. Αἰσθόμενος δέ ποτε Χαιρεφώντα καὶ Χαιρεκράτην, όντε μεν ἀδελφὼ ἀλλήλοιν, γνωρίμω δὲ έαυτῷ. διαφερομένω, ίδων τὸν Χαιρεκράτην: « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Χαιρέκρατες, ού δήπου εί και σύ τῶν ἀνθρώπων τοιούτων, οι νομίζουσι χρήματα χρησιμώτερον η άδελφούς: καὶ ταῦτα. τῶν μὲν ὄντων ἀφρόνων. τοῦ δὲ φρονίμου. καὶ τῶν μὲν δεομένων βοηθείας. του δε δυναμένου βοηθείν, καὶ πρός τούτοις. τῶν μὲν ὑπαρχόντων πλειόνων, τοῦ δὲ ένός. Τοῦτο δὲ καὶ θαυμαστόν. εί τις ήγεῖται μέν τούς άδελφούς ζημίαν, ότι οὐ κέκτηται καὶ τὰ τῶν ἀδελφῶν,

de peur que aussi ceux-ci ne veuillent pas traiter bien toi, ayant jugé toi être ingrat; et tu prendras-garde d'un autre côté aux hommes, de peur qu'ayant remarqué toi négligeant tes parents, tous ne te méprisent, et qu'ensuite tu ne paraisses en privation d'amis. Car s'ils soupçonnaient toi être ingrat envers tes parents, personne ne croirait avant traité bien toi devoir recevoir de la reconnaissance.»

III. Mais ayant remarqué un jour Chéréphon et Chérécrate, qui étaient frères l'un de l'autre, et connus de lui-même, étant divisés, avant vu Chérécrate: « Dis-moi, dit-il, ô Chérécrate, assurément tu n'es pas aussi toi des hommes tels. qui jugent les richesses chose plus utile que les frères? et cela, les unes étant sans-intelligence, et l'autre étant intelligent, et les unes ayant-besoin de secours, mais l'autre pouvant secourir. et outre ces choses, les unes se trouvant plus nombrenses, mais l'autre unique. Mais ceci encore est étonnant, si quelqu'un estime ses frères être un détriment, parce qu'il ne possède pas aussi les biens de ses frères,

se plaigne pas d'avoir des concitoyens, parce qu'on ne peut réunir leurs fortunes; on comprend fort bien, en effet, qu'il vaut mieux habiter avec un grand nombre, et posséder sans crainte des ressources suffisantes, que de vivre seul et de jouir sans sécurité de la fortune de tous les citoyens, et l'on ne veut pas comprendre qu'il en est de même lorsqu'il s'agit d'un frère. Ceux qui peuvent acheter des esclaves en achètent, pour se faire aider par eux, ils s'attachent des amis pour trouver près d'eux du secours, et ils négligent leurs frères, comme si l'on trouvait des amis parmi ses concitoyens, et que l'on n'en trouvât point parmi ses frères. Et pourtant c'est beaucoup pour inspirer l'amitié que d'être né des mêmes parents, c'est beaucoup que d'avoir été nourris ensemble, puisque les animaux mêmes ont une sorte de tendresse pour ceux qui ont été nourris avec eux. D'ailleurs, les hommes respectent plus ceux qui ont des frères que ceux qui n'en ont point, et ils osent moins s'attaquer à eux. — Certes, Socrate, si l'on différait de peu, il serait juste de supporter son frère, de ne pas

ούχ ήγεῖται δὲ τούς πολίτας ζημίαν, ότι ούχ έγει καὶ τὰ τῶν πολιτῶν, άλλὰ ἐνταῦθα μὲν δύναται λογίζεσθαι **ὅτι χρεῖττον** οίχοῦντα σύν πολλοῖς έγειν ἀσφαλῶς τὰ ἀρχοῦντα, η διαιτώμενον μόνον κεκτήσθαι ἐπικινδύνως πάντα τὰ τῶν πολιτῶν, έπὶ δὲ τῶν ἀδελφῶν άγνοοῦσι τοῦτο τὸ αὐτό. Καὶ οἱ μὲν δυνάμενοι ώνοῦνται οἰκέτας, ΐνα ἔγωσι συνεργούς. καὶ κτῶνται φίλους, ώς δεόμενοι βοηθών, άμελοῦσι δὲ τῶν ἀδελφῶν, ώς περ φίλους γιγνομένους μέν έκ πολιτών, ού γιγνομένους δὲ ἐξ ἀδελφῶν. Καὶ μὴν τὸ φῦναι έχ τῶν αὐτῶν ύπάρχει μέγα πρός φιλίαν, τὸ δὲ τραφῆναι όμοῦ μέγα, επεί τις πόθος τῶν συντρόφων έγγίγνεται καὶ τοῖς θηρίοις. Πρός δὲ τούτοις καὶ οί ἄλλοι ἄνθρωποι τιμῶσί τε τούς ὄντας συναδέλφους μαλλον των άναδέλσων, καὶ ἐπιτίθενται ἦττον τούτοις. Καὶ ὁ Χαιρεχράτης εἶπεν . Άλλά, ὧ Σώχρατες, εί μὲν τὸ διάφορον μὴ εἴη μέγα,

mais n'estime pas les citoyens être un détriment, parce qu'il n'a pas aussi les biens des citoyens, mais ici à la vérité est-capable-de raisonner qu'il est préférable habitant avec beaucoup d'hommes d'avoir sûrement les choses suffisantes, que vivant seul de posséder avec-risque tous les biens des citoyens, et qu'au sujet des frères on ignore cette même chose. Et ceux qui peuvent achètent des domestiques, afin qu'ils aient des aides, et acquièrent des amis, comme ayant besoin d'auxiliaires, mais négligent leurs frères, comme des amis se faisant de concitoyens, mais ne se faisant pas de frères. Et pourtant le être né des mêmes parents est une grande chose vers l'amitié, et le avoir été nourris ensemble est aussi une grande chose, puisqu'un certain amour de ceux nourris-avec eux se produit même chez les animaux Et outre cela encore les autres hommes et honorent ceux qui sont ayant-des-frères plus que ceux qui-sont-sans-frères, et attaquent moins ceux-ci. Et Chérécrate dit : Mais, ô Socrate, si le dissentiment n'était pas grand,

άν δέοι φέρειν τὸν ἀδελφὸν καὶ μή μικρῶν ἕνεκα φεύγειν ἀγαθὸν γάρ, ὥςπερ καὶ σὸ λέγεις, ἀδελφός, ὢν οἶον ὃεῖ · ὁπότε μέντοι παντός ενδέοι , καὶ πᾶν τὸ εναντιώτατον εἴη, τί ἄν τις έπιγειροίη τοις άδυνάτοις; Καὶ δ Σωκράτης ἔφη · Πότερα δέ, ὦ Χαιρέχρατες, οὐδενὶ ἀρέσαι δύναται Χαιρεφῶν, ὥςπερ οὐοὲ σοί, ἢ ἔστιν οἷς καὶ πάνυ ἀρέσκει; Διὰ τοῦτο γάρ τοι, έφη, ω Σώχρατες, άξιόν έστιν έμοι μισείν αὐτόν, ότι άλλοις μέν ἀρέσκειν δύναται, έμοὶ δέ, ὅπου ἄν παρῆ, πανταγοῦ καὶ έργω και λόγω ζημία μαλλον ή ώφελειά έστιν. Αρ' οὖν, έφη δ Σωχράτης, ώςπερ ίππος τῷ ἀνεπιστήμονι μέν, ἐγχειροῦντι δὲ γρησθαι, ζημία έστίν, ούτω καὶ άδελφός, όταν τις αὐτῷ μὴ ἐπιστάμενος έγγειρη γρησθαι, ζημία έστίν; Πως δ' αν έγώ, έφη δ Χαιρεκράτης, ανεπιστήμων είην αδελφώ γρησθαι, επιστάμενός γε καὶ εὖ λέγειν τὸν εὖ λέγοντα, καὶ εὖ ποιεῖν τὸν εὖ ποιοῦντα;

s'éloigner de lui pour de légers motifs : c'est, comme tu le dis, un grand bien qu'un frère, lorsqu'il est tel qu'il doit être; mais quand il s'en faut du tout au tout, quand on trouve en lui tout le contraire de ce qu'on devrait y trouver, pourquoi tenter l'impossible? — Voyons, Chérécrate; ton frère déplaît-il à tout le monde comme il te déplaît, ou bien y a-t-il des personnes qui soient charmées de son commerce? - C'est précisément pour cela, Socrate, qu'il mérite toute ma haine; il sait plaire aux autres, mais partout où il se trouve, au lieu de m'être utile, il me nuit et par ses actions et par ses paroles.—Un cheval, reprit Socrate, renverse le cavalier maladroit qui veut le monter; ne pourrait-il pas se faire qu'on eût de même à se plaindre d'un frère, parce qu'on ne sait pas saisir son humeur? -- Et comment ne saurais-je pas saisir l'humeur d'un frère, moi qui sais répondre à de bonnes paroles par de bonnes pa-

ίσως αν δέοι ένεχα μικρών. άδελφὸς γάρ, ὢν οἶον δεῖ, άγαθόν, ώςπερ καὶ σὺ λέγεις. όπότε μέντοι ένδέοι παντός, καὶ εἴη πᾶν τὸ ἐναντιώτατον, τί ἄν τις ἐπιγειροίη τοῖς ἀδυνάτοις; Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη: Πότερα δέ, ω Χαιρέχρατες, Χαιρεφῶν δύναται ἀρέσαι οὐδενί, ώςπερ οὐδὲ σοί, η έστιν οίς άρεσκει καὶ πάνυ; - Διὰ τοῦτο γάρ τοι, ὧ Σώχρατες, ἔφη, έστιν άξιον έμοι μισείν αὐτόν, ότι δύναται μέν ἀρέσκειν ἄλλοις, έστι δε έμοι πανταγού ὅπου ἂν παρῆ καὶ ἔργω καὶ λόγω ζημία μᾶλλον ἢ ἀφέλεια. Άρα οὖν, ἔρη ὁ Σωχράτης, ώςπεο ἵππος έστὶ ζημία τῷ ἀνεπιστήμονι μέν, έγγειρούντι δὲ γρῆσθαι, ούτω καὶ ἀδελφός, **ὅταν τις μὴ ἐπιστάμενος** έγχειρη χρησθαι αὐτῷ, ἐστὶ ζημία; - Πῶς δὲ ἂν ἐγώ, έφη ὁ Χαιρεκράτης, είην άνεπιστήμων γρησθαι άδελφῶ, έπιστάμενός γε χαὶ λέγειν εὖ τὸν λέγοντα εὖ, καὶ ποιεῖν εὖ τὸν ποιοῦντα εὖ;

sans doute il faudrait φέρειν τὸν ἀδελφὸν καὶ μὴ φεύγειν supporter son frère et ne pas le fuir pour de petites choses; car un frère, étant comme il faut, est une bonne chose, comme toi aussi tu le dis; toutefois lorsqu'il s'en faut du tout, et qu'il est tout le plus contraire, pourquoi quelqu'un tenterait-il les choses impossibles? Et Socrate dit: Mais est-ce que, ô Chérécrate, Chéréphon ne peut plaire à personne, comme non plus à toi, ou est-il des gens à qui il plaît même tout à fait? - C'est pour cela assurément, ô Socrate, dit-il, qu'il est juste pour moi de haïr lui. parce qu'il peut plaire à d'autres. mais qu'il est pour moi partout où il se trouve et par l'action et par la parole un détriment plutôt qu'une utilité - Est-ce que donc, dit Socrate, de même qu'un cheval est un détriment pour celui qui-ne-sait-pas, et qui essaye de s'en servir, ainsi aussi un frère, lorsque quelqu'un ne sachant pas essaye de se servir de lui, est un détriment? - Mais comment moi. dit Chérécrate, serais-je ne-sachant-pas me servir d'un frère, moi qui sais certes et dire bien de celui qui dit bien, et traiter bien celui qui traite bien?

τὸν μέντοι καὶ λόγω καὶ ἔργω πειρώμενον ἐμὲ ἀνιᾶν οὐκ ᾶν ουναίμην οὐτ' εὖ λέγειν, οὐτ' εὖ ποιεῖν, ἀλλ' οὐοὲ πειράσομαι. Καὶ ὁ Σωχράτης ἔφη · Θαυμαστά γε λέγεις, δ Χαιρέχρατες, εί χύνα μέν, εί! σοι ην επί προβάτοις επιτήδειος, και τους μέν ποιμένας ησπάζετο, σοί δε προςιόντι εγαλέπαινεν, άμελήσας αν τοῦ δργίζεσθαι ἐπειρῶ εὖ ποιήσας πραύνειν αὐτόν, τὸν δὲ ἀδελωὸν ωὴς μέν μέγα ἂν ἀγαθὸν εἶναι, ὄντα πρὸς σὲ οἷον δεῖ, ἐπίστασθαι δε όμολογῶν καὶ εὖ ποιεῖν καὶ εὖ λέγειν, οὐκ ἐπιγειρεῖς υπγανασθαι, όπως σοι ώς βέλτιστος έσται; Καὶ δ Χαιρεκράτης  $\Delta$ έδοικα, ἔφη,  $\tilde{\omega}$  Σώκρατες, μη οὐκ $^2$  ἔχω ἐγὼ τοσαύτην σοφίαν, ώςτε Χαιρεφώντα ποιήσαι πρὸς εμέ οἷον δεῖ. Καὶ μὴν οὐδέν γε ποικίλου3, ἔφη ὁ Σωκράτης, οὐδὲ καινὸν δεῖ ἐπ' αὐτόν, ὡς ἐμοὶ δοχεῖ, μηγανᾶσθαι, οἷς δὲ καὶ σὺ ἐπίστασαι 4 αὐτὸς οἴομαι ἄν αὐτὸν άλόντα περὶ πολλοῦ ποιεῖσθαί

roles, à des services par des services? Cependant, si quelqu'un s'étudie à me chagriner par ses paroles et ses actions, je ne saurais le bien traiter en aucune façon, et ne suis pas même tenté de l'essayer. - Que tes discours sont étranges, Chérécrate! Si tu avais un chien qui gardât bien tes troupeaux et caressât les bergers, mais qui grondât à ton approche, au lieu de te mettre en colère, tu essayerais de l'adoucir par de bons traitements; eh quoi! tu avoues que ce serait pour toi un grand bien d'avoir un frère disposé envers toi comme il doit l'être, tu reconnais que tu sais te montrer obligeant dans tes paroles et dans tes actions, et tu n'essayes pas de te concilier ses bons sentiments! - Je crains, Socrate, de ne pas avoir assez d'habileté pour amener Chéréphon à être avec moi ce qu'il doit être. - Mais, à ce qu'il me semble, tu n'as nul besoin d'user avec lui d'artifice ni de soins extraordinaires; je pense que cenx que tu connais suffiront pour le gagner et pour t'acquérir son estime. - Pourquoi donc ne me

ού μέντοι αν δυναίμην ούτε λέγειν εὖ τὸν πειρώμενον ἀνιᾶν ἐμὲ καὶ λόγω καὶ ἔργω, ούτε ποιείν εύ, άλλα ούδε πειράσομαι. Καὶ ὁ Σωχράτης ἔφη · Λέγεις θαυμαστά γε, ῶ Χαιρέχρατες, έπειρῶ πραύνειν χύνα ποιήσας εὖ αὐτόν. εί ην επιτήδειός σοι έπὶ προδάτοις, έγαλέπαινε δέ σοι προςιόντι, φής δὲ τὸν μὲν ἀδελφὸν αν είναι μέγα άγαθόν, όντα πρός σὲ οἶον δεῖ, όμολογῶν δὲ ἐπίστασθαι καὶ ποιεῖν εὖ καὶ λέγειν εὖ, ούχ ἐπιγειρεῖς μηχανᾶσθαι, όπως ἔσται ώς βέλτιστός σοι. - Καὶ ὁ Χαιρεκράτης: Δέδοικα, ἔφή, ὧ Σώκρατες, μή ούχ ἔγω ἐγὼ τοσαύτην σοφίαν. ώςτε ποιήσαι Χαιρεφώντα πρὸς ἐμὲ οξον δεξ. Καὶ μήν, ἔφη ὁ Σωχράτης, δεῖ μηχανᾶσθαι ἐπὶ αὐτὸν οὐδέν γε ποιχίλον οὐδὲ χαινόν, ώς δοχεῖ έμοί, οξομαι δὲ αὐτὸν άλόντα οξς χαὶ σὺ ἐπίστασαι αὐτὸς αν ποιεῖσθαί σε

περί πολλοῦ.

toutefois je ne pourrais ni parler bien de celui qui s'efforce d'affliger moi et par la parole et par l'action, ni le traiter bien, mais je ne *le* tenterai même pas. - Et Socrate dit : Tu dis des choses étonnantes certes, ô Chérécrate. εὶ μὲν ἀμελήσας ἄν τοῦ ὀργίζεσθαι si négligeant de te mettre-en-colère tu t'efforçais d'adoucir un chien avant traité bien lui. s'il était convenable à toi pour tes troupeaux, καὶ ἠσπάζετο μὲν τοὺς ποιμένας, et s'il caressait les bergers, mais se fâchait contre toi approchant, et si tu dis ton frère pouvoir être un grand bien, étant envers toi comme il faut, et que avouant savoir et traiter bien et parler bien. tu n'essayes pas de machiner, comment il sera le meilleur pour toi. - Et Chérécrate : Je crains, dit-il, ô Socrate, que je n'aie pas moi une si grande habileté, que de rendre Chéréphon envers moi comme il faut. - Et cependant, dit Socrate, il ne faut inventer pour lui rien certes d'artificieux ni de nouveau, comme il semble à moi. mais je pense lui ayant été pris par les choses que toi aussi tu sais toi-même devoir faire (prendre) toi en grande estime.

σε. — Οὐχ ἄν φθάνοις, ἔφη, λέγων  $^1$ , εἴ τι ἤσθησαί με φίλτρον ἐπιστάμενον, δ ἐγὼ εἰδὼς λέληθα ἐμαυτόν; — Λέγε δή μοι, ἔφη, εἴ τινα τῶν γνωρίμων βούλοιο χατεργάσασθαι, δπότε θύοι, χαλεῖν σε ἐπὶ δεῖπνον, τί ἄν ποιοίης; — Δῆλον, ὅτι χατάρχοιμι ἄν τοῦ αὐτός, ὅτε θύοιμι, χαλεῖν ἐχεῖνον. — Εἰ δὲ βούλοιο τῶν φίλων τινὰ προτρέψασθαι, ὁπότε ἀποδημοίης, ἐπιμελεῖσθαι τῶν σῶν, τί ἄν ποιοίης; — Δῆλον, ὅτι πρότερος ἀν ἐγχειροίην ἐπιμελεῖσθαι τῶν ἐχείνου, ὁπότε ἀποδημοίη. — Εἰ δὲ βούλοιο ξένον ποιῆσαι ὑποδέγεσθαι σεαυτόν, ὁπότε ἔλθοις εἰς τὴν ἐχείνου  $^2$ , τί ἄν ποιοίης; — Δῆλον, ὅτι χαὶ τοῦτον πρότερος ὑποδεχοίμην ἄν, ὁπότε ἔλθοι ᾿Αθήναζε· χαὶ εἴ γε βουλοίμην αὐτὸν προθυμεῖσθαι διαπράττειν μοι ἐφ᾽ ᾶ ἤχοιμι, δῆλον ὅτι χαὶ τοῦτο δέοι ᾶν πρότερον αὐτὸν ἐχείνῳ ποιεῖν  $^3$ . — Πάντ᾽ ἄρα σύ γε τὰ ἐν ἀνθρώποις φίλτρα ἐπιστάμενος, πά-

dis-tu pas tout de suite si, sans m'en douter, je connais quelque philtre? — Dis-moi, si tu voulais amener quelqu'un de ta connais-sance à t'inviter lorsqu'il offrirait un sacrifice, comment ferais-tu? — Il est évident que je commencerais par l'inviter moi-même, lorsque je sacrifierais. — Et si tu voulais engager un de tes amis à s'occuper de tes affaires lorsque tu serais en voyage? — Il est évident que je chercherais d'abord à lui rendre le même service lorsqu'il s'absenterait. — Et si tu voulais disposer un étranger à te recevoir chez lui lorsque tu irais dans sa ville, que ferais-tu encore? — Je commencerais moi-même par le recevoir lorsqu'il viendrait à Athènes; et si je desirais qu'il m'aidât à venir à bout des affaires qui auraient causé mon voyage, je devrais m'occuper le premier de celles qui l'amèneraient. — Ainsi, tu connais tous les philtres qui sont au pouvoir des

- Ούκ ἄν φθάνοις, ἔφη, λέγων, εί ήσθησαί με ἐπιστάμενόν τι φίλτρον, ο έγω είδως λέληθα ἐμαυτόν; - Λέγε δή μοι, ἔφη, εί βούλοιο κατεργάσασθαι τινά τῶν γνωρίμων καλεῖν σε ἐπὶ δεῖπνον, δπότε θύοι, τί αν ποιοίης: - Δῆλον, ότι κατάργοιμι αν τοῦ αὐτὸς χαλεῖν ἐχεῖνον, ότε θύοιμι. - Εί δὲ βούλοιο προτρέψασθαί τινα τῶν σίλων έπιμελεῖσθαι τῶν σῶν, δπότε ἀποδημοίης, τί αν ποιοίης;  $-\Delta \tilde{\eta}$ λον, ότι πρότερος αν έγχειροίην ἐπιμελεῖσθαι τῶν ἐχείνου, όπότε ἀποδημοίη. Εὶ δὲ βούλοιο ποιῆσαι ξένον ὑποδέγεσθαι σεαυτόν, όπότε ἔλθοις εἰς τὴν ἐκείνου, τί αν ποιοίης; Δῆλον ὅτι καὶ πρότερος ύποδεχοίμην αν τοῦτον, δπότε έλθοι Άθήναζε: καὶ εἴ γε βουλοίμην αύτὸν προθυμεῖσθαι διαπράττειν μοι έπὶ & ήχοιμι, δήλον ὅτι καὶ δέοι ἀν αὐτὸν πρότερον ποιείν τούτο έχείνω. - Σύ γε ἄρα ἐπιστάμενος πάντα τὰ φίλτρα

- Ne me préviendrais-tu pas, dit-il. disant, si tu as remarqué moi connaissant quelque philtre, lequel moi sachant j'aie échappé moi-même? - Dis-moi donc, dit-il, si tu voulais gagner quelqu'une de tes connaissances appeler toi au repas, lorsqu'elle sacrifierait, que ferais-tu? - Il est évident, que je commencerais par le moi-même appeler lui, lorsque je sacrifierais. - Et si tu voulais disposer quelqu'un de tes amis à prendre-soin de tes affaires, lorsque tu voyagerais, que ferais-tu? - Il est évident, que le premier je m'efforcerais de prendre-soin des affaires de lui. quand il voyagerait. - Et si tu voulais faire un hôte accueillir toi-même, quand tu irais dans la ville de lui, que ferais-tu? — Il est évident que aussi le premier j'accueillerais lui, quand il viendrait à Athènes : et si certes je voulais lui être plein-de-bonne-volonte pour expédier à moi les choses pour lesquelles je serais venu. il est évident qu'il faudrait encore moi-même le premier faire cela pour lui. - Toi certes ainsi connaissant tous les philtres

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II

67

λαι ἀπεκρύπτου · ἢ ὀκνεῖς, ἔφη, ἀρξαι, μὴ αἰσχρὸς φανῆς, ἐὰν πρότερος τὸν ἀδελφὸν εὖ ποιῆς; καὶ μὴν πλείστου γε¹ δοκεῖ ἀνὴρ ἐπαίνου ἄξιος εἶναι, ὁς ἀν φθάνη τοὺς μὲν πολεμίους κα-ἀως ποιῶν, τοὺς ὸὲ φίλους εὐεργετῶν. Εἰ μὲν οὖν ἐδόκει μοι Χαιρεφῶν ἡγεμονικώτερος εἶναι σοῦ πρὸς τὴν φύσιν ταύτην², ἐκεῖνον ἀν ἐπειρώμην πείθειν πρότερον ἐγχειρεῖν τῷ σὲ φίλον ποιεῖσθαι · νῦν δέ μοι σὸ δοκεῖς ἡγούμενος ³ μᾶλλον ἀν ἐξεργάζεπθαι τοῦτο. Καὶ ὁ Χαιρεκράτης εἶπεν ᾿Ατοπα λέγεις, ὧ Σώκρατες, καὶ οὐδαμῶς πρὸς σοῦ ⁴, ὅς γε κελεύεις ἐμὲ νεώτερον ὄντα καθηγεῖσθαι · καίτοι τούτου γε παρὰ πᾶσιν ἀνθρώποις τὰναντία νομίζεται, τὸν πρεσδύτερον ἡγεῖσθαι παντὸς καὶ ἔργου καὶ λόγου. Πῶς; ἔφη ὁ Σωκράτης · οὐ γὰρ καὶ δὸοῦ παραγωρῆσαι τὸν νεώτερον τῷ πρεσδυτέρῳ συντυγχάνοντι πανταχοῦ νομίζεται, καὶ καθήμενον ὑπαναστῆναι ὁ , καὶ κοίτη μα-

hommes, et tu en faisais mystère depuis longtemps: craindrais-tu donc de te déshonorer, si tu prévenais ton frère par de bons traitements? Cependant, on regarde comme un homme digne de tous éloges, celui qui sait nuire le premier à ses ennemis et le premier servir ses annis. Si Chéréphon m'avait paru plus capable que toi de se prêter à un rapprochement, j'aurais essayé de l'amener à faire les premiers pas pour gagner ton amitié; mais tu me parais plus propre que lui à commencer cette affaire et à y réussir. —En vérité, Socrate, tu dis des choses étranges, et qui s'accordent mal avec ton caractere; je suis le plus jeune, et tu veux que je commence: tout le monde en pense autrement, et l'on croit que c'est à l'aîné qu'il appartient d'être te premier, soit pour l'action soit pour la parole. — Comment? n'est-il pas reçu partout que le plus jeune doit faire place à l'aîné, lorsqu'il le rencontre, se lever pour le recevoir, lui laisser le siége le plus doux,

έν ανθρώποις, απεκρύπτου πάλαι. η όχνεῖς, ἔφη, ἄρξαι, μή φανής αλσχρός, εάν πρότερος ποιῆς εὖ τὸν ἀδελφόν; χαὶ μὴν ἀνήρ γε δοχεῖ είναι άξιος πλείστου ἐπαίνου, ος αν φθάνη τους μέν πολεμίους ποιῶν κακῶς, τούς δὲ φίλους εὐεργετῶν. Εί μεν οὖν Χαιρεφῶν ἐδόχει μοι είναι ήγεμονιχώτερός σου πρός ταύτην τὴν φύσιν, έπειρώμην αν πείθειν έκεῖνον έγγειρεῖν πρότερον τῷ ποιεῖσθαί σε φίλον : νῦν δὲ σὸ δοχεῖς μοι ήγούμενος αν έξεργάζεσθαι μαλλον τοῦτο. - Καὶ ὁ Χαιρεκράτης εἶπε: Λέγεις ἄτοπα, ῶ Σώχρατες, καὶ οὐδαμῶς πρὸς σοῦ, ός γε χελεύεις έμε όντα νεώτερον καθηγεῖσθαι. χαίτοι τὰ ἐναντία γε τούτου νομίζεται παρά πᾶσιν ἀνθρώποις, τὸν πρεσδύτερον ἡγεῖσθαι παντός καὶ ἔργου καὶ λόγου. - Πῶς; ἔφη ὁ Σωκράτης. ού γάρ νομίζεται πανταχοῦ τὸν νεώτερον καὶ παραγωρήσαι όδοῦ τῶ πρεσδυτέρω ἐντυγγάνοντι, καὶ καθήμενον ὑπαναστῆναι, καὶ τιμήσα: κοίτη μαλακή,

qui sont au pouvoir des hommes, tu dissimulais depuis longtemps; ou hésites-tu, dit-il, à commencer. de peur de paraître vil. si le premier tu traites bien ton frère? et pourtant un homme certes parait être digne de la plus grande louange, qui prévient ses ennemis les traitant mal, et ses amis leur rendant-des-services. Si donc Chéréphon paraissait à moi être plus propre-à-commencer que toi pour prendre ce caractère, je m'efforcerais de persuader à lui d'essayer le premier de se rendre toi ami; mais maintenant tu parais à moi commençant pouvoir accomplir plutôt cela. - Et Chérécrate dit : Tu dis des choses déplacées, ô Socrate, et nullement dignes de venir de toi, toi qui du moins engages moi étant le plus jeune à commencer; cependant le contraire certes de cela est usité chez tous les hommes, le plus âgé commencer et toute action et tout discours. - Comment? dit Socrate; car n'est-il pas usité partout le plus jeune et se retirer du chemin pour le plus vieux le rencontrant, et étant assis se lever, et l'honorer

d'une couche molle.

λαχη τιμήσαι Ι, καὶ λόγων ὑπειζαι 2; ω γαθέ, μη όχνει, ἔφη, άλλ' έγγείρει τὸν ἄνδρα καταπραΰνειν, καὶ πάνυ ταγύ σοι ὑπαχούσεται. Οὐχ ὁρᾶς, ὡς φιλότιμός <sup>3</sup> ἐστι καὶ ἐλευθέριος; τὰ μέν γὰρ πονηρὰ ἀνθρώπια οὐχ ἀν ἄλλως μᾶλλον έλοις, ἡ εἰ διδοίης τι, τούς δέ καλούς κάγαθούς άνθρώπους προςφιλώς γρώμενος μάλιστ' αν κατεργάσαιο. Καὶ ὁ Χαιρεκράτης εἶπεν 'Εὰν οὖν, έμοῦ ταῦτα ποιοῦντος, ἐκεῖνος μηδὲν βελτίων γίγνηται; Τί γὰρ ἄλλο, ἔνη ὁ Σωκράτης, ἢ κινουνεύσεις 4 ἐπιδείζαι, σὸ μέν γρηστός τε καὶ φιλάδελφος εἶναι, ἐκεῖνος δὲ φαῦλός τε καὶ οὐκ άξιος εὐεργεσίας; 'Αλλ' οὐδὲν οἶμαι τούτων ἔσεσθαι· νομίζω γὰρ αὐτόν, ἐπειδὰν αἴσθηταί σε προχαλούμενον έαυτὸν εἰς τὸν ἀγῶνα τοῦτον, πάνυ φιλονειχήσειν 5 όπως περιγένηταί σου καὶ λόγω καὶ ἔργω εὖ ποιῶν. Νῦν μὲν γὰρ οὕτως, ἔφη, διάκεισθον,

lui céder la parole? N'hésite pas davantage, mon ami, essaye d'adoucir ton frère, et bientôt il se rendra. Ne vois-tu pas comme il a le cœur noble et généreux? Ce n'est qu'à force de présents qu'en peut prendre les petites âmes, mais c'est par des témoignages d'amitié qu'on s'attache les cœurs vertueux. - Mais si, malgré mes avances, il ne devenait pas meilleur pour moi? - Que risques-tu donc, sinon de faire voir que tu es un honnête homme et un bon frère, tandis qu'il ne mérite ni estime ni tendresse? Mais je ne pense pas qu'il arrive rien de tel; je crois que dès qu'il se sentira provoqué par toi à cette lutte de générosité, il mettra tous ses efforts à te surpasser par de bons offices et en actions et en paroles. Maintenant, en effet, vous êtes dans la situation où se trouveraient les deux mains,

καὶ ὑπεῖξαι λόγων; ὧ άγαθέ, μὴ ὅκνει, ἔφη, άλλὰ έγγείρει καταπραύνειν τὸν ἄνδρα, χαὶ πάνυ ταγὺ ύπαχούσεταί σοι. Ούγ δρᾶς ώς έστι φιλότιμος καὶ ἐλευθέριος; ού μεν γαο έλοις αν άλλως τὰ ἀνθρώπια πονηρὰ μάλλον ή εί διδοίης χατεργάσαιο δὲ ἂν μάλιστα τούς ἀνθρώπους καλούς καὶ ἀγαθούς γρώμενος προςφιλώς. — Καὶ ὁ Χαιρεχράτης εἶπεν · 'Εὰν οὖν, ἐμοῦ ποιοῦντος ταῦτα, έκεῖνος γίγνηται βελτίων μηδέν; - Τί γὰρ ἄλλο, ἔφη ὁ Σωκράτης, η χινδυνεύσεις έπιδεῖξαι, σὺ μὲν εἶναι γρηστός τε καὶ φιλάδελφος, ἐχεῖνος δὲ φαῦλός τε καὶ οὐκ ἄξιος εὐεργεσίας: Άλλὰ οξμαι ούδὲν τούτων ἔσεσθαι . νομίζω γάρ αὐτόν, έπειδὰν αἴσθηταί σε προχαλούμενον έαυτὸν είς τοῦτον τὸν ἀγῶνα, φιλονειχήσειν πάνυ

όπως περιγένηταί σου

καὶ λόγω καὶ ἔργω.

Νύν μεν γάρ, ἔφη,

διάχεισθόν ούτως,

ποιῶν εὖ

et lui céder la parole? ô mon bon, n'hésite pas, dit-il, mais prends-en-main d'adoucir l'homme, et tout à fait promptement il prêtera-l'oreille à toi. Ne vois-tu pas qu'il est ami-de-l'honneur et libéral? car tu ne prendrais pas autrement les hommes pervers plus que si tu leur donnais quelque chose. mais tu gagnerais surtout les hommes beaux et bons usant d'eux amicalement. - Et Chérécrate dit : Si donc, moi faisant ces choses. celui-là ne devient meilleur en rien? - Car quelle autre chose, dit Socrate. si ce n'est que tu risqueras de faire voir, toi être vertueux et ami-de-ton-frère, mais lui et vil et non digne d'un bienfait? Mais je pense aucune de ces choses ne devoir être ; car je crois lui, lorsqu'il aura remarqué toi l'appelant lui-même à ce combat, devoir rivaliser tout à fait afin qu'il l'emporte sur toi te traitant bien et par la parole et par l'action. Car maintenant, dit-il,

vous êtes disposés ainsi,

70

ὅςπερ εἰ τὸ χεῖρε, ἀς δ θεὸς ἐπὶ τὸ συλλαμβάνειν ἀλλήλαιν ἐποίησεν, ἀφεμένω ¹ τούτου τράποιντο πρὸς τὸ διαχωλύειν ἀλλήλω, ἢ εἰ τὸ πόδε, θεία μοίρα πεποιημένω πρὸς τὸ συνεργεῖν ἀλλήλοιν, ἀμελήσαντε τούτου ἐμποδίζοιεν ἀλλήλω. Οὐχ ἄν πολλὴ ἀμαθία εἴη καὶ κακοδαιμονία, τοῖς ἐπ᾽ ἀφελεία πεποιημένοις ἐπὶ βλάβη χρῆσθαι; Καὶ μὴν ἀδελφώ γε, ὡς ἐμοὶ δοκεῖ, ὁ θεὸς ἐποίησεν ἐπὶ μείζονι ἀλλήλοιν, ἢ χεῖρέ τε καὶ πόδε καὶ ὀφθαλμώ καὶ τάλλα, ὅσα ἀδελφὰ ἔφυσεν ἀνθρώποις. Χεῖρες μὲν γάρ, εἰ δέοι αὐτὰς τὰ πλέον ὀργυιᾶς² διέχοντα ἄμα ποιῆσαι, οὐχ ἄν δύναιντο, πόδες δὲ οὐδ᾽ ἀν ἐπὶ τὰ ὀργυιὰν διέχοντα ἔλθοιεν ἄμα, ὀφθαλμοὶ δέ, οἱ καὶ δοκοῦντες ἐπὶ πλεῖστον ἐξικυεῖσθαι, οὐδ᾽ ἀν τῶν ἔτι ἐγγυτέρω ὄντων τὰ ἔμπροσθεν ἄμα καὶ τὰ ὁπισθεν ἰδεῖν δύναιντο, ἀδελφὸ δέ, φίλω ὄντε, καὶ πολὸ διεστῶτε πράττετον ἄμα καὶ ἐπ᾽ ἀφελεία ἀλλήλοιν.»

que les dieux ont faites pour s'aider mutuellement, si elles oubliaient cette destination pour se faire obstacle, ou les deux pieds, que les dieux ont formés pour se prêter secours, s'ils cherchaient au contraire à s'entraver l'un l'autre. Ne serait-ce pas le comble de la folie et du malheur, de tourner contre nous-mêmes ce qui était destiné à nous être utile? Eh bien! il me semble que Dieu, en créant deux frères, avait en vue leurs intérêts mutuels, bien plus que ceux des mains, des pieds, des yeux et de tous les organes qu'il a donnés doubles aux hommes. Les mains ne pourraient saisir à la fois deux objets eloignés de plus d'une brasse, ni les pieds aller à la fois vers deux points éloignés d'une brasse; les yeux mêmes, qui sembleut s'étendre bien plus loin, ne peuvent voir à la fois par devant et par derrière les objets les plus rapprochés; mais deux frères qui s'aiment, queile que soit la distance qui les sépare, peuvent agir de concert et se servir mutuellement. »

ώς περ εί τω γεῖρε, ας δ θεός εποίησεν ἐπὶ τὸ συλλαμβάνειν ἀλλήλαιν. ἀφεμένω τούτου τράποιντο πρός τὸ διακωλύειν ἀλλήλω. η εί τω πόδε, πεποιημένω μοίρα θεία πρός τὸ συνεργεῖν ἀλλήλοιν, άμελήσαντε τούτου έμποδίζοιεν άλλήλω. Ούκ ἂν είη πολλή ἀμαθία καὶ κακοδαιμονία, χρησθαι έπὶ βλάδη τοῖς πεποιημένοις επὶ ώφελεία; Καὶ μήν γε, ώς δοχεῖ ἐμοί, ό θεὸς ἐποίησεν ἀδελοὼ έπὶ μείζονι ἀλλήλοιν η χεῖρέ τε καὶ πόδε καὶ ὀσθαλμώ καὶ τὰ ἄλλα, όσα ἔφυσεν ἀνθρώποις ἀδελφά. Χεῖρες μὲν γάρ, εί δέοι αὐτὰς ποιῆσαι ἄμα τὰ διέχοντα πλέον ὀργυιᾶς, ούκ ἄν δύναιντο , πόδες δὲ οὐδὲ ἄν ἔλθοιεν ἄμα έπὶ τὰ διέγοντα όργυιάν, όφθαλμοὶ δέ, οί καὶ δοκούντες έξιχνεῖσθαι ἐπὶ πλεῖστον, οὐδὲ ἄν δύναιντο ιδεῖν ἄμα τῶν ὄντων ἔτι ἐγγυτέρω τὰ ἔμπροσθεν καὶ τὰ ὅπισθεν, άδελφὼ δέ, ὄντε φίλω, καὶ διεστώτε πολύ πράττετον ἄμα καὶ ἐπὶ ἀφελεία ἀλλήλοιν. »

comme si les deux mains, que dieu a faites pour le s'aider l'une l'autre, négligeant ce but se tournaient vers le s'empêcher l'une l'autre, ou si les deux pieds, faits par un partage divin pour le travailler l'un avec l'autre, avant oublié ce but s'entravaient l'un l'autre. Ne serait-ce pas une grandeignorance et mauvais-génie, de se servir pour détriment des choses qui ont été faites pour utilité? Et certes, comme il semble à moi, dieu a fait deux frères pour un plus grand bien l'un à l'autre que et deux mains et deux pieds et deux veux et les autres choses, toutes celles qu'il a créées aux fraternelles. [hommes Car les mains, s'il fallait elles faire ensemble les choses qui sont distantes de plus d'une brasse, ne le pourraient pas, et les pieds n'iraient pas non plus ensemble vers les choses qui sont distantes d'une brasse, et les yeux, ceux même qui paraissent parvenir au plus loin, ne pourraient pas non plus voir ensemble des *objets* qui sont encore plus près ceux devant et ceux derrière, mais deux frères, étant amis, même étant éloignés de beaucoup agissent en même temps et pour l'utilité l'un de l'autre. »

73

ΙV. Ήχουσα δέ ποτε αὐτοῦ καὶ περὶ φίλων διαλεγομένου, ἐξ ὧν ἔμοιγε ἐδόκει μάλιστ' ἄν τις ἀφελεῖσθαι πρὸς φίλων κτῆσίν τε καὶ χρείαν. Τοῦτο μὲν γὰρ δὴ πολλῶν ἔφη ἀκούειν, ὡς πάντων κτημάτων κράτιστον ἀν εἴη φίλος σαφὴς ¹ καὶ ἀγαθός, ἐπιμελουμένους δὲ παντὸς μᾶλλον ὁρᾶν ἔφη τοὺς πολλούς, ἢ φίλων κτήσεως. Καὶ γὰρ οἰκίας ² καὶ ἀγροὺς καὶ ἀνδράποδα καὶ βοσκήματα καὶ σκεύη κτωμένους τε ἐπιμελῶς ὁρᾶν ἔφη, καὶ τὰ ὄντα σώζειν πειρωμένους, φίλον δέ, δ μέγιστον ἀγαθὸν εἶναί φασιν, ὁρᾶν ἔφη τοὺς πολλοὺς οὐτε ὅπως κτήσονται φροντίζοντας, οὐτε ὅπως οἱ ὄντες ἑαυτοῖς σώζωνται. ᾿Αλλὰ καὶ καμνόντων φίλων τε καὶ οἰκετῶν, ὁρᾶν τινας ἔφη τοῖς μὲν οἰκέταις καὶ ἰατροὺς εἰςάγοντας, καὶ τἄλλα πρὸς ὑγίειαν ἐπιμελῶς παρασκευάζοντας, τῶν οὲ φίλων ολιγωροῦντας, ἀποθανόντων τε

IV. Un jour, j'ai entendu Socrate dire, en parlant de l'amitié, des choses dont ou pourrait profiter beaucoup pour apprendre à acquérir des amis et à vivre avec eux. Il disait qu'il entendait répéter à beaucoup de personnes que le plus précieux de tous les biens est un ami sûr et vertueux, mais qu'on ne s'occupait en général de rien moins que de se faire des amis. « Je vois, continuait-il, qu'on met tous ses soins à acquérir des maisons, des terres, des esclaves, des troupeaux, des meubles, qu'on fait tout pour garder ceux qu'on possède; mais un ami, que l'on dit être le plus précieux de tous les biens, on songe peu aux moyens de l'acquérir, et, lorsqu'on l'a, de le conserver. Que des amis et des esclaves soient malades, il est des hommes qui font venir le médecin près de leurs esclaves, qui n'oublient rien de ce qui peut leur rendre la santé, tandis qu'ils négligent leurs amis; si leurs esclaves et leurs amis viennent à mourir, ils pleu-

ΙΥ. "Ηχουσα δέ ποτε αὐτοῦ διαλεγομένου καὶ περὶ φίλων, έξ ὧν έδόχει ἔμοιγε τὶς ἄν ώφελεῖσθαι μάλιστα πρὸς κτῆσίν τε καὶ χρείαν φίλων. "Εφη μέν γάρ δή άχούειν πολλών τοῦτο, ώς φίλος σαφής και άγαθός αν είη χράτιστον πάντων χτημάτων, ἔφη δὲ δρᾶν τοὺς πολλοὺς έπιμελουμένους μᾶλλον παντός, η κτήσεως φίλων. Καὶ γὰρ ἔφη ὁρᾶν χτωμένους τε έπιμελῶς οίκίας καὶ άγροὺς καὶ ἀνδράποδα καὶ βοσκήματα καὶ σκεύη, καὶ πειρωμένους σώζειν τὰ ὄντα, ἔφη δὲ ὁρᾶν τοὺς πολλοὺς ούτε φροντίζοντας όπως κτήσονται φίλον, ο φασιν είναι μέγιστον άγαθόν, ούτε ὅπως οί όντες έαυτοῖς σώζωνται. Άλλὰ καὶ φίλων τε καὶ οἰκετῶν καμνόντων, έφη όρᾶν τινας καὶ εἰςάγοντας μὲν ἰατρούς τοῖς οἰχέταις. καὶ παρασκευάζοντας ἐπιμελῶς τὰ ἄλλα πρὸς ὑγίειαν, όλιγωρούντας δὲ τῶν φίλων, άμφοτέρων τε άποθανόντων,

IV. Mais j'ai entondu un jour lui discourant aussi sur les amis, desquelles choses il semblait à moi certes quelqu'un pouvoir être aidé le plus et pour l'acquisition et pour l'usage d'amis. Car il disait certes entendre de beaucoup d'hommes ceci, qu'un ami clair (éprouvé) et bon serait la meilleure de toutes les possessions, mais il disait voir la plupart s'occupant plutôt de tout. que de l'acquisition d'amis. Et en effet il disait les voir et acquérant soigneusement des maisons et des terres et des esclaves et des troupeaux et des meubles, et s'efforcant de conserver les choses qui sont à eux, mais il disait voir la plupart et ne se souciant pas comment ils acquerront un ami, chose qu'ils disent être le plus grand bien, et ne se souciant pas comment les amis qui sont à eux-mêmes pourront être conservés. Mais encore et des amis et des domestiques étant malades, il disait voir quelques uns et amenant des médecins à leurs domestiques, et leur procurant soigneusement les autres choses pour la santé, mais négligeant leurs amis, et les uns et les autres étant morts,

ENTRETIENS MÉMORABLES. -- II.

4

ἀμφοτέρων, ἐπὶ μὲν τοῖς οἰχέταις ἀχθομένους καὶ ζημίαν ήγουμένους, ἐπὶ δὲ τοῖς φίλοις οὐδὲν οἰομένους ἐλαττοῦσθαι, καὶ τῶν μὲν ἄλλων κτημάτων οὐδὲν ἐῶντας ἀθεράπευτον οὐδὶ ἀνεπίσκεπτον, τῶν δὲ φίλων ἐπιμελείας δεομένων ἀμελοῦντας. Ἡτι δὲ πρὸς τούτοις ὁρᾶν ἐφη τοὺς πολλοὺς τῶν μὲν ἄλλων κτημάτων, καὶ πάνυ πολλῶν αὐτοῖς ὄντων, τὸ πλῆθος εἰδότας Ι, τῶν δὲ φίλων, ὀλίγων ὄντων, οὐ μόνον τὸ πλῆθος ἀγνοοῦντας, ἀλλὰ καὶ τοῖς πυνθανομένοις τοῦτο καταλέγειν ἐγχειρήσαντας, οὺς ἐν τοῖς φίλοις ἔθεσαν, πάλιν ² τούτους ἀνατίθεσθαι τοσοῦτον ³ αὐτοὺς τῶν φίλων φροντίζειν. «Καίτοι πρὸς ποῖον κτῆμα τῶν ἄλλων 4 παραδαλλόμενος φίλος ἀγαθὸς οὐκ ἄν πολλῷ κρείττων φανείη; ποῖος γὰρ ἵππος ἡ ποῖον ζεῦγος οὕτω χρήσιμον, ὅςπερ ὁ χρηστὸς φίλος, ποῖον δὲ ἀνδράποδον οὕτως εῦνουν καὶ παραμονιμον, ἡ ποῖον ἄλλο κτῆμα οὕτω πάγχρηστον; Ὁ γὰρ

rent les premiers et regardent leur mort comme une perte; mais en perdant les autres, ils pensent n'avoir rien perdu; ils soignent, ils surveillent tout ce qu'ils possèdent, mais ils ne prennent pas garde à l'ami qui réclame leurs soins. De plus, ajoutait-il, la plupart des hommes savent fort bien le nombre de tous les objets qui leur appartiennent, si considérable qu'il soit; mais pour leurs amis, bien qu'ils soient peu nombreux, non seulement ils en ignorent le nombre, mais si on leur demande combien ils en ont, et qu'ils essayent de les nommer, ils retranchent de la liste ceux qu'ils y avaient placés une première fois; tant ils s'occupent de ces amis! Et pourtant, à quel bien peut-on comparer un ami vertueux, sans qu'il paraisse préférable? Quel cheval, quel attelage est aussi utile qu'un bon ami? quel esclave est aussi attaché, aussi fidèle? quel objet peut être sous tous les rapports aussi avantageux? Un bon ami est toujours prêt à se substituer

έπὶ μὲν τοῖς οἰχέταις ἀχθομένους χαὶ ήγουμένους ζημίαν, έπὶ δὲ τοῖς φίλοις οιομένους έλαττοῦσθαι οὐδέν, καὶ ἐῶντας μὲν ἀθεράπευτον οὐδὲ ἀνεπίσχεπτον ούδὲν τῶν ἄλλων ατημάτων, άμελοῦντας δὲ τῶν σίλων δεομένων έπιμελεία:. \*Ετι δὲ πρὸς τούτοις ἔφη όρᾶν τοὺς πολλοὺς είδότας μέν τὸ πλήθος τῶν ἄλλων χτημάτων, καὶ ὄντων αὐτοῖς πάνυ πολλῶν, ού μόνον δὲ άγνοοῦντας τὸ πληθος τῶν φίλων, όντων όλίγων. άλλα και έγχειρήσαντας καταλέγειν τοῦτο τοῖς πυνθανομένοις. άνατίθεσθαι πάλιν τούτους, ους έθεσαν έν τοῖς φίλοις. τοσοῦτον αὐτοὺς φροντίζειν τών φίλων. « Καίτοι πρὸς ποῖον κτῆμα τῶν ἄλλων άγαθὸς φίλος παραβαλλόμενος ούχ ἂν φανείη πολλώ κρείττων; ποίος γάρ ίππος ή ποίον ζεύγος χρήσιμον ούτως, ώςπερ ὁ φίλος γρηστός, ποῖον δὲ ἀνδράποδον ούτως εύνουν καὶ παραμόνιμον, η ποῖον ἄλλο χτημα ούτω πάγχρηστον; Ο γάρ άγαθός φίλος

au sujet de leurs domestiques s'affligeant et pensant avoir fait une perte, mais au sujet de leurs amis pensant n'être amoindris en rien, et ne laissant sans-soin ni sans-surveillance aucune de leurs autres possessions, mais négligeant leurs amis qui ont besoin de soin. Et encore outre ces choses il disait voir la plupart sachant à la vérité le nombre de leurs autres possessions, quoique étant à eux tout à fait nombreuses, mais non seulement ignorant le nombre de leurs amis. qui sont peu-nombreux, mais encore ayant essayé d'exposer ce nombre à ceux qui le demandent, retirer de nouveau ceux-là, qu'ils avaient placés parmi leurs amis; à tel point eux se soucier de leurs amis. « Cependant à quelle possession des autres choses un bon ami étant comparé ne paraîtrait-il pas de beaucoup préférable? car quel cheval ou quel attelage est utile ainsi. comme l'ami vertueux, et quel esclave est ainsi bienveillant et fidèle, on quelle autre possession est ainsi utile-en-tout? Car le bon ami

άγαθὸς φίλος ξαυτὸν τάττει πρὸς πᾶν τὸ ἐλλεῖπον τῷ φίλω καί της των ιδίων κατασκευής και των κοινών πράζεων, καί, άν τέ τινα εὖ ποιῆσαι δέη, συνεπισχύει!, ἄν τέ τις φόδος ταράττη, συμβοηθεῖ, τὰ μὲν συναναλίσχων, τὰ δὲ συμπράττων, καὶ τὰ μέν συμπείθων, τὰ δὲ βιαζόμενος, καὶ εὖ μὲν πράττοντας πλείστα εὐφραίνων, σφαλλομένους δὲ πλείστα ἐπαγορθών. "Α οὲ κί τε γεῖρες έχαστω ύπηρετοῦσι, καὶ οἱ ὀφθαλμοὶ προορῶσι, καὶ τὰ ὧτα προακούουσι², καὶ οἱ πόδες διανύτουσι, τούτων φίλος εὖεργετῶν οὐδενὸς λείπεται πολλάχις δέ, ἃ πρὸ αὐτοῦ τις οὐχ έξειργάσατο ἢ οὐχ εἶδεν ἢ οὐχ ἤχουσεν ἢ οὐ διήνυσε, ταῦτσ δ φί ιος πρὸ τοῦ φίλου ἐξήρχεσεν 3. Άλλ' ὅμως ἔνιοι δένδρα μέν πειρώνται θεραπεύειν τοῦ χαρποῦ ένεχεν, τοῦ δὲ παμφορωτάτου κτήματος, δ καλεῖται φίλος, άργῶς καὶ ἀνειμένως οἱ πλεῖστοι έπιμέλονται.»

à son ami dans tout ce qui lui manque, soit dans les soins de sa maison, soit dans les affaires de l'Etat; il l'aide à faire du bien à ceux qu'il veut servir; si quelque crainte le trouble, il vient à son secours, partageant ses dépenses et ses démarches, employant de concert avec lui la persuasion ou la force, le réjouissant dans le bonheur, le relevant dans l'adversité. Les avantages que l'on retire des mains, des veux, des oreilles, des pieds, un ami dévoué les offre tous; et souvent, ce que l'on n'a pas fait pour soi-même, ce que l'on n'a ni vu, ni entendu, ni parcouru, un ami le fait, le voit, l'entend, le parcourt pour son ami. Cependant, il est des hommes qui mettent tous leurs soins à cultiver des arbres pour en recueillir les fruits, et qui ne s'occupent qu'avec paresse et insouciance de ce bien le plus productif de tous, qu'on appelle un ami. »

τάττει έαυτὸν πρὸς πᾶν τὸ ἐλλεῖπον τῷ φίλῳ, καὶ τῆς κατασκευῆς τῶν πράξεων ἰδίων καὶ τῶν κοινῶν, ιαί, ἄν τε δέη ποιῆσαι εὖ τινα, συνεπισχύει, άν τέ τις φόδος ταράττη, συμβοηθεί, τὰ μὲν συναναλίσκων, τὰ δὲ συμπράττων, χαὶ τὰ μὲν συμπείθων, τα δὲ βιαζόμενος. καὶ εὐφραίνων μὲν πλεῖστα πράττοντας εὖ, ἐπανορθῶν δὲ πλεῖστα σφαλλομένους. Ά δὲ αί τε γείρες ύπηρετούσιν έχάστω. καὶ οἱ ὀφθαλμοὶ προορῶσι, καὶ τὰ ὧτα προακούουσι, καὶ οἱ πόδες διανύτουσι. φίλος εὐεργετῶν λείπεται ούδενός τούτων ' πολλάχις δέ, ά τις ούχ έξειργάσατο πρό αύτοῦ η ούχ εξδεν η ούκ ήχουσεν η οὐ διήνυσεν. ό φίλος έξήρχεσε ταῦτα πρό τοῦ φίλου. Άλλὰ ὅμως ἔνιοι

ένεχεν τοῦ χαρποῦ.

παμφορωτάτου,

ο καλείται φίλος. »

καὶ ἀνειμένως τοῦ κτήματος

dispose lui-même à tout ce qui manque à son ami, et de la préparation des actions particulières et de celle des actions publiques, et, s'il faut traiter bien quelqu'un, il joint-ses-efforts, et si quelque crainte le trouble, il porte-secours, d'un côté dépensant-avec son ami, de l'autre agissant-avec lui, et d'un côté persuadant, de l'autre contraignant, et réjouissant à-la-vérité le plus ses amis qui font bien leurs affaires, et relevant le plus eux qui échouent. Mais pour les choses en lesquelles et les mains servent chacun. et les yeux voient-d'avance, et les oreilles entendent-d'avance, et les pieds parcourent un ami bienfaisant n'est laissé-en-arrière d'aucune de ces choses; et souvent, les choses que quelqu'un n'avait pas faites pour lui-même ou n'avait pas vues ou n'avait pas entendues ou n'avait pas parcourues, l'ami a suffi en ces choses pour son ami. Mais cependant quelques uns πειρώνται μέν θεραπεύειν δένδρα s'efforcent de cultiver des arbres en vue du fruit. οί πλείστοι δὲ ἐπιμέλονται ἀργῶς mais la plupart soignent mollement et nonchalamment la possession qui-porte-le-plus-tous-les-fruits, qui est appelée un ami. »

79

V. \*Ηχουσα δέ ποτε χαὶ άλλον αὐτοῦ λόγον, δς ἐδόχει μοι ποοτρέπειν τὸν ἀχούοντα ἐξετάζειν έαυτόν, δπόσου τοῖς φίλοις αζιος είη. Τοων γάρ τινα των ξυνόντων αμελούντα φίλου πενία πιεζομένου, ήρετο Άντισθένη! εναντίον τοῦ άμελοῦντος αὐτοῦ καὶ ἄλλων πολλῶν « Ἄρ', ἔφη, ὧ Ἀντίσθενες, εἰσί τινες αζίαι φίλων, ώςπερ οἰχετῶν; Τῶν γὰρ οἰχετῶν ὁ μέν που δύο ωνῶν ἄξιός ἐστιν, ὁ δὲ οὐδ' ἡμιμναίου, ὁ δὲ πέντε μνῶν, ὁ δὲ καὶ δέχα· Νικίας δὲ δ Νικηράτου 2 λέγεται ἐπιστάτην εἰς τάργύρια πρίασθαι ταλάντου· σκοποῦμαι δη τοῦτο, ἔφη, εἰ ἄρα, ὥςπερ τῶν οἰχετῶν, οὕτω καὶ τῶν φίλων εἰσὶν αξίαι. Ναὶ μὰ Δί', ἔφη δ 'Αντισθένης: εγώ γουν βουλοίμην ᾶν τὸν μεν τινα φίλον μοι εἶναι μαλλον ή δύο μνας, τὸν δ' οὐδ' αν ήμιμναίου προτιμησαίμην, τὸν

V. Un autre jour encore, je recueillis de lui des paroles bien capables de faire rentrer en lui-même celui qui les entendait, et de lui faire examiner quel degré d'estime il méritait auprès de ses amis. Ayant vu qu'un de ceux qui le fréquentaient négligeait son ami accablé par la pauvreté, en présence de cet indigne ami et de beaucoup d'autres personnes, il fit à Antisthène la question suivante : « Dis-moi, Antisthène, y a-t-il un tarif pour les amis, comme il y en a pour les esclaves? car, parmi les esclaves, l'un vaut deux mines l'autre n'en vaut pas même la moitié d'une, tel autre en vaut cinq, tel autre jusqu'à dix; on dit même que Nicias, le fils de Nicérate, a acheté un talent un esclave pour surveiller ses mines d'argent : j'examine donc si, de même qu'il y a un tarif d'esclaves, il y a aussi un tarif d'amis. - Oui, sans doute, répondit Antisthène; il est tel homme que j'aimerais mieux avoir pour ami que de posseder cinq mines, tel autre que je ne préférerais pas à la moitié d'une, tel dont

V. "Ηχουσα δέ ποτε καὶ ἄλλον λόγον αὐτοῦ, ος έδόχει μοι προτρέπειν τὸν ἀχούοντα έξετάζειι έαυτόν, όπόσου είη άξιος τοῖς σίλοις. Ίδων γάρ τινα τῶν ξυνόντων άμελοῦντα φίλου πιεζομένου πενία. ήρετο Άντισθένη έναντίον τοῦ άμελοῦντος αύτοῦ καὶ ἄλλων πολλῶν: \* Άρα, ἔφη, ὧ Άντίσθενες, είσί τινες άξίαι φίλων, ώςπερ οίχετῶν; Τῶν γὰρ οἰχετῶν ό δὲ οὐδὲ ἡμιμναίου, ό δὲ πέντε μνῶν, ό δὲ καὶ δέκα: Νικίας δὲ ὁ Νικηράτου λέγεται πρίασθαι ταλάντου έπιστάτην είς τὰ ἀργύρια: σχοπούμαι δή τούτο, έφη, εί ἄρα, ὥςπερ τῶν οἰχετῶν, ούτω καί είσιν άξίαι τῶν φίλων. έγω γοῦν βουλοίμην ἄν τὸν μέν τινα εἶναι φίλον μο μᾶλλον η δύο μνᾶς. προτιμησαίμην αν δὲ τὸν ουδέ ήμιμναίου.

έλοίμην αν δέ τὸν

V. Mais j'ai entendu un jour aussi un autre discours de lui, qui semblait à moi tourner celui qui l'entendait à examiner lui-même, de quel prix il était digne pour ses amis. Car avant vu l'un de ceux qui étaient-avec lui négligeant un ami qui était pressé par la pauvreté. il demanda à Antisthène en présence de celui qui négligeait son ami lui-même et d'autres nombreux : « Est-ce que, dit-il, ô Antisthène, il y a certaines valeurs d'amis, comme de domestiques? Car des domestiques ό μέν πού ἐστιν ἄξιος δύο μνῶν, l'un est digne de (vaut) deux mines, l'autre pas même d'une demi-mine, l'autre de cinq mines, l'autre même de dix ; et Nicias le fils de Nicérate est dit acheter un talent un surveillant pour ses mines d'argent : j'examine donc ceci, dit-il. si certes, comme il y a des valeurs pour les domestiques, ainsi aussi il y a des valeurs pour les amis. - Ναὶ μὰ Δία, ἔφη ὁ ᾿Αντισθένης · - Oui par Jupiter, dit Antisthène; moi donc je voudrais certain être ami à moi plutôt que deux mines, et je préférerais tel autre pas même à une demi-mine,

et je prendrais tel autre

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

81

δὲ καὶ πρὸ δέκα μνῶν έλοίμην ἄν, τὸν δὲ πρὸ πάντων χρημάτων καὶ πόρων 1 πριαίμην αν φίλον μοι είναι 2. Οὐκοῦν, έφη δ Σωκράτης, εί γε ταῦτα τοιαῦτά ἐστι, χαλῶς αν ἔγοι ἐζετάζειν τινὰ ἑαυτόν, πόσου ἄρα τυγχάνει τοῖς φίλοις ἄξιος ὧν, καὶ πειρᾶσθαι ὡς πλείστου άξιος είναι, ίνα ήττον αὐτὸν οἱ φίλοι προδιδῶσιν. Ἐγὼ γάρ τοι, έση, πολλάχις ἀχούω τοῦ μέν, ὅτι προύδωχεν αὐτὸν φίλος ἀνήρ, τοῦ δέ, ὅτι μνᾶν ἀνθ' έαυτοῦ μᾶλλον είλετο ἀνήρ, δν ῷετο φίλον είναι. Τὰ τοιαῦτα πάντα σχοπῶ, μή, ὥςπερ ὅταν τις οἰχέτην πονηρὸν πωλη καὶ ἀποδιδῶται τοῦ εύρόντος 3, οὕτω καὶ τὸν πονηρὸν φίλον, όταν έξη τὸ πλεῖον τῆς ἀξίας λαβεῖν, ἐπαγωγὸν η προδίδοσθαι τους δε γρηστούς ούτε οίχετας πάνυ τι πωλουμένους όρω, ούτε φίλους προδιδομένους. »

VI. ¿Εδόχει δέ μοι χαὶ εἰς τὸ δοχιμάζειν φίλους, ὁποίους ἄξιον

je donnerais jusqu'à dix mines, tel autre ensin dont j'achèterais l'amitié au prix de toute ma fortune et de tous mes revenus. — Donc, reprit Socrate, s'il en est ainsi, il serait bien que chacun examinât à quel taux il doit être estimé par ses amis, et s'efforçât de devenir du plus grand prix possible, afin d'avoir moins de risque d'être abandonné par eux. Souvent j'entends dire à l'un que son ami l'a trahi, à l'autre, qu'un homme qu'il croyait dévoué à sa personne a préféré une mine à son amitié. Je me demande donc en voyant tout cela, si, de même qu'on s'empresse de se défaire d'un mauvais esclave et de le vendre pour le prix qu'on en trouve, il ne serait pas également avantageux de se défaire d'un mauvais ami lorsqu'on en trouve plus qu'il ne vaut; mais je vois qu'on ne vend jamais les bons esclaves, qu'on n'abandonne jamais les bons amis. »

VI. Il me semblait encore qu'il donnait de sages conseils sur les qua-

καὶ πρὸ δέκα μνῶν, πριαίμην αν δὲ τὸν είναι φίλον μοι πρὸ πάντων χρημάτων καὶ πόρων. - Οὐχοῦν, ἔφη ὁ Σωχράτης, εί γε ταῦτά ἐστι τοιαῦτα, έγοι ἄν χαλῶς τινά έξετάζειν έαυτόν, πόσου ἄρα τυγχάνει ὢν ἄξιος τοῖς φίλοις, καὶ πειρᾶσθαι είναι άξιος ώς πλείστου, ΐνα οἱ φίλοι προδιδώσιν ήττον αὐτόν. Έγω γάρ τοι, έφη, άχούω πολλάχις τοῦ μέν, **ὅτι ἀνὴρ φίλος προύδωχεν αὐτόν,** τοῦ δέ, ὅτι ἀνήρ, ον ὤετο είναι φίλον, είλετο μνᾶν μᾶλλον ἀντὶ ἐαυτοῦ. Σχοπῶ πάντα τὰ τοιαῦτα, ώςπερ όταν τις πωλη πονηρόν οἰχέτην καὶ ἀποδιδῶται τοῦ εύρόντος, ούτω μη ή έπαγωγόν όταν έξη λαβείν τὸ πλεῖον τῆς ἀξίας . όρῶ δὲ ούτε τούς χρηστούς οἰχέτας πάνυ τι πωλουμένους, ούτε φίλους προδιδομένους. »

VI. Έδόχει δέ μοι καὶ φρενοῦν είς τὸ δοχιμάζειν φίλους, όποίους ἄξιον

même de préférence à dix mines. et j'achèterais tel autre être ami à moi au prix de toutes mes richesses et de tous mes revenus. - Donc, dit Socrate. si du moins ces choses sont telles. il serait bien quelqu'un examiner lui-même, de quel prix certes il se trouve étant digne pour ses amis, et s'efforcer d'être digne du plus grand possible. afin que ses amis trahissent moins lui. Car moi certes, dit-il, j'entends souvent de l'un, qu'un homme ami a trahi lui. et de l'autre, qu'un homme, qu'il croyait être son ami, a préféré une mine plus que lui-même. Je considère toutes les choses telles, si, comme lorsque quelqu'un vend un mauvais domestique et le livre pour ce qu'il en trouve, ainsi il n'est pas avantageux προδίδοσθαι καὶ τὸν πονηρὸν φίλον, de livrer aussi le mauvais ami, lorsqu'il est possible d'en recevoir plus que sa valeur; mais je ne vois ni les bons domestiques absolument vendus, ni les bons amis trahis. »

> VI. Mais il paraissait à moi aussi avertir pour le éprouver des amis, lesquels *il est* digne (convenable)

κτᾶσθαι, φρενοῦν Ι τοιάδε λέγων. « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Κριτόδουλε, εἰ δεοίμεθα φίλου ἀγαθοῦ, πῶς ἀν ἐπιχειροίημεν ² σκοπεῖν; ἄρα πρῶτον μὲν ³ ζητητέον, ὅςτις ἄρχει γαστρός τε καὶ
φιλοποσίας καὶ λαγνείας καὶ ὕπνου καὶ ἀργίας; ὁ γὰρ ὑπὸ τούτων κρατούμενος οὕτ' αὐτὸς ἑαυτῷ δύναιτ' ἀν οὕτε φίλῳ τὰ
δέοντα πράττειν. — Μὰ Δί', οὐ δῆτα, ἔφη. — Οὐκοῦν τοῦ μὲν
ὑπὸ τούτων ἀρχομένου ἀφεκτέον δοκεῖ σοι εἶναι; — Πάνυ μὲν
οῦν, ἔφη. — Τί γάρ ⁴; ἔφη, ὅςτις, δαπανηρὸς ὤν, μὴ αὐτάρκης ἐστίν, ἀλλ' ἀεὶ τῶν πλησίον δεῖται, καὶ λαμβάνων μὲν μὴ
δύναται ἀποδιδόναι, μὴ λαμβάνων δὲ τὸν μὴ διδόντα μισεῖ, οὐ
δοκεῖ σοι καὶ οὖτος χαλεπὸς φίλος εἶναι; — Πάνυ, ἔφη. — Οὐκοῦν ἀφεκτέον καὶ τούτου; — ᾿Αφεκτέον μέντοι, ἔφη. — Τί γάρ;
ὅςτις χρηματίζεσθαι μὲν δύναται, πολλῶν δὲ χρημάτων ἐπι-

lités que l'on doit chercher dans ses amis, lorsqu'il parlait ainsi: « Dismoi, Critobule, si nous avions besoin d'un bon ami, que faudrait-il considérer d'abord? ne faudrait-il pas chercher un homme qui sût commander à l'amour de la bonne chère et de la boisson, aux sens, an sommeil, à la paresse? Car celui qui s'abandonne à tous ces penchants ne saurait se rendre utile ni à lui-même ni à un ami.—Certes, il en est incapable. — Il te semble donc qu'il faudrait s'éloigner d'un homme asservi par de telles passions?—Sans aucun doute.—Mais quoi? celui qui aime la dépense, sans pouvoir se suffire à lui-même, qui toujours a besoin des autres, qui ne peut rendre si on lui prête, qui se fâche si on ne lui prête pas, ne serait-ce pas aussi, à ton avis, un ami fort incommode?—Oui, certes.—Il faudrait donc encore s'éloigner d'un tel homme?—J'en conviens.—Eh bien! celui qui sait augmenter sa fortune, mais qui désire entasser de grandes richesses, et qui, par cela même,

κτᾶσθαι, λέγων τοιάδε. «Εἰπέ μοι, ἔφη, ω Κριτόδουλε, εὶ δεοίμεθα ἀγαθοῦ φίλου. πῶς ἂν ἐπιγειροίημεν σχοπεῖν; άρα πρώτον μέν ζητητέον, **όςτις ἀρχει** γαστρός τε καὶ φιλοποσίας καὶ λαγνείας καὶ ὕπνου καὶ ἀργίας; ό γὰρ κρατούι ενος ύπὸ τούτων δύναιτο αν πράττειν τὰ δέοντα ούτε αύτὸς έαυτῷ ούτε φίλω. — Μὰ Δία, οὐ δῆτα, ἔφη. - Ούκοῦν δοκεῖ σοι εἶναι ἀφεχτέον τοῦ μὲν ἀρχομένου ύπὸ τούτων: - Πάνυ μέν οὖν, ἔση. - Τί γάρ; ἔφη, őςτις, ὢν δαπανηρός, μή έστιν αὐτάρχης. άλλὰ ἀεὶ δεῖται τῶν πλησίον, καὶ λαμβάνων μὲν μή δύναται ἀποδιδόναι, μη λαμβάνων δὲ μισεῖ τὸν μὴ διδόντα, καὶ οὖτος οὐ δοκεῖ σοι εἶναι φίλος χαλεπός; — Πάνυ, ἔφη. - Οὐκοῦν ἀφεκτέον καὶ τούτου; - 'Αφεκτέον μέντοι, ἔφη. - Τί γάρ; ὅςτις δύναται μὲν

χρηματίζεσθαι,

ἐπιθυμεῖ δὲ πολλῶν χρημάτων,

d'acquérir, disant de telles choses : « Dis-moi, dit-il, ô Critobule, si nons avions besoin d'un bon ami. comment nous efforcerions-nous d'examiner? est-ce que d'abord il faut chercher. un homme qui commande et au ventre et à l'amour-de-la-boisson et à la débauche et au sommeil et à la paresse? car celui qui est dominé par ces choses ne pourrait faire le nécessaire ni lui-même pour lui-même ni pour un ami. - Par Jupiter, non certes, dit-il. - Donc il paraît à toi être à-s'abstenir de celui qui est commandé par ces choses? - Tout à fait donc, dit-il. - Eh quoi? dit-il, celui qui, étant dépensier, n'est pas se-suffisant-à-lui-même, mais toujours a besoin de ceux d'auprès (de ses voisins), et recevant ne peut pas rendre, mais ne recevant pas haît celui qui ne lui donne pas, aussi celni-ci ne paraît-il pas à toi être un ami fâcheux? - Tout à fait, dit-il. - Donc il faut-s'abstenir aussi de celui-ci? - Il faut s'en abstenir certes, dit-il. - Eh quoi! celui qui peut s'enrichir,

et désire de grands biens,

et à cause de cela est

θυμεῖ, καὶ διὰ τοῦτο δυςξύμβολός Ι ἐστι, καὶ λαμβάνων μέν ήδεται, ἀποδιδόναι δὲ οὐ βούλεται; — Ἐμοὶ μὲν δοχεῖ, ἔφη, οὖτος έτι πονηρότερος έχείνου είναι. - Τί δέ; όςτις διὰ τὸν ἔρωτα τοῦ γρηματίζεσθαι μηδὲ πρὸς εν $^2$  ἄλλο σχολὴν ποιεῖται,  $\mathring{\eta}$ δπόθεν αὐτὸς κερδανεῖ; — ᾿Αφεκτέον καὶ τούτου, ὡς ἐμοὶ δοκεῖ· ανωφελής γάρ αν είη τῷ γρωμένω. - Τί δέ; ὅςτις στασιώδης τέ έστι καὶ θέλων πολλούς τοῖς φίλοις έχθρούς παρέγειν; --Φευκτέον, νη Δία, καὶ τοῦτον. - Εἰ δέ τις τούτων μὲν τῶν καχῶν μηδὲν ἔγοι, εὖ δὲ πάσγων ἀνέγεται, μηδὲν φροντίζων τοῦ αντευεργετείν; - Άνωφελής αν είη καὶ οδτος. Άλλα ποίον, ώ Σώχρατες, επιγειρήσομεν φίλον ποιείσθαι; - Οίμαι μέν, δς τάναντία τούτων έγχρατής μέν έστι τῶν διὰ τοῦ σώματος ἡδονῶν, εὔορχος 3 δὲ καὶ εὐζύμβολος ὧν τυγγάνει, καὶ φιλόνεικος πρὸς τὸ μὴ ἐλλείπεσθαι 4 εὖ ποιῶν τοὺς εὐεργετοῦντας ἑαυτόν, ὥςτε

tient mal ses engagements, aime à recevoir, mais ne veut pas rendre?-Celui-ci me paraît encore pire que l'autre.-Quoi donc? celui qui est possédé de la passion de thésauriser, et qui ne songe jamais qu'au gain?-Il faut encore s'en éloigner, à ce qu'il me semble ; car il serait inutile à un ami.-Et le querelleur, qui veut faire à ses amis une foule d'ennemis? — Par Jupiter, il faut aussi le fuir. — Mais l'homme qui, sans avoir aucun de ces défauts, se laisse rendre des services et ne songe pas à en rendre à son tour?-Celui-là encore serait inutile. Mais, Socrate, quel est donc l'homme que nous devons rechercher pour ami?-- Ce sera, je pense, celui qui a les qualités opposées aux vices des premiers, qui commande aux appétits des sens, respecte sa parole et tient ses engagements, qui lutte de générosité avec ceux dont il est bien traité, et qui par là se rend utile à ses

καὶ διὰ τοῦτό ἐστι ουςξύμβολος, καὶ ήδεται μὲν λαμβάνων. ού βούλεται δὲ ἀποδιδόναι; Οὖτος μὲν δοχεῖ ἐμοί, ἔφη, είναι έτι πονηρότερος έχείνου. - Τί δέ; ὅςτις. διά τὸν ἔρωτα τοῦ γρηματίζεσθαι par l'amour de s'enrichir μηδέ ποιείται σχολήν πρὸς ἕν ἄλλο, η όπόθεν αὐτὸς κερδανεῖ: - Άφεκτέον καὶ τούτου, ώς δοχεῖ ἐμοί. είη γάρ αν άνωφελής τῶ γρωμένω. - Τί δέ ; ὅςτις ἐστὶ στασιώδης τε καὶ θέλων παρέχειν τοῖς φίλοις πολλούς έγθρούς; - Nà  $\Delta i\alpha$ , φευχτέον καὶ τοῦτον. - Εί δέ τις ἀνέχεται δὲ πάσχων εὖ, φροντίζων μηδέν του άντευεργετείν; Καὶ οὖτος ἂν εἴη ἀνωφελής. Άλλά, ὧ Σώχρατες, ποῖον ἐπιχειρήσομεν ποιεῖσθαι φίλον; - Οξμαι μέν, ὂς τὰ ἐναντία τούτων έστιν έγκρατής μέν τῶν ἡδονῶν διὰ τοῦ σώματος, τυγχάνει δὲ ὢν εύορχος καὶ εὐξύμβολος, καὶ φιλόνεικος πρὸς τὸ μὴ ἐλλείπεσθαι

ποιῶν εὖ

τούς εὐεργετοῦντας έαυτόν.

peu-sûr-dans-ses-engagements, et se réjouit recevant, mais ne veut pas rendre? - Celui-ci paraît à moi, dit-il, être encore plus mauvais que celui-là. - Mais quoi! celui qui ne se fait pas même de loisir pour une autre chose. que d'où lui-même gagnera? — Il faut s'abstenir aussi de celui-ci, comme il paraîtà moi: car il serait inutile à celui qui s'en servirait. - Mais quei? celui qui est et ami-de-la-dispute et voulant faire à ses amis beaucoup d'ennemis? - Par Jupiter. il faut fuir aussi celui-ci. - Mais si quelqu'un ἔχοι μὲν μηδεν τούτων τῶν κακῶν, n'a aucune de ces mauvaises qualités, mais supporte éprouvant bien, ne se souciant en rien du rendre-des-services-à-son tour? - Aussi celui-ci serait inutile. Mais, ô Socrate, lequel essayerons-nous de nous faire ami? - Je pense, celui qui le contraire de ces choses est tempérant des plaisirs au moyen du corps, et se trouve étant fidèle-à-ses-serments et fidèle-à-ses-engagements et plein-d'émulation pour le ne pas être laissé-en-arrière traitant bien ceux qui font-du-bien à lui-même,

86

λυσιτελεῖν τοῖς χρωμένοις. — Πῶς οὖν ἀν ταῦτα δοχιμάσαιμεν, ὧ Σώχρατες, πρὸ τοῦ χρῆσθαι; — Τοὺς μὲν ἀνδριαντοποιούς, ἔφη, δοχιμάζομεν, οὐ τοῖς λόγοις αὐτῶν τεχμαιρόμενοι, ἀλλ' ὁν ἀν ὁρῶμεν τοὺς πρόσθεν ἀνδριάντας χαλῶς εἰργασμένον, τούτω πιστεύομεν χαὶ τοὺς λοιποὺς εὖ ποιήσειν. — Καὶ ἄνὸρα δὴ ἱ λέγεις, ἔφη, ὃς ἀν τοὺς φίλους τοὺς πρόσθεν εὖ ποιῶν φαίνηται, δῆλον εἶναι χαὶ τοὺς ὑστέρους εὐεργετήσοντα; — Καὶ γὰρ ἵπποις, ἔφη, δν ἀν τοῖς πρόσθεν ὁρῶ χαλῶς χρώμενον, τοῦτον χαὶ ἄλλοις οἷμαι χαλῶς χρήσεσθαι. — Εἶεν, ἔφη δς δ' ἀν ἡμῖν ἄξιος φιλίας δοχῆ εἶνχι, πῶς χρὴ φίλον τοῦτον ποιεἰσθαι; — Πρῶτον μέν, ἔφη, τὰ παρὰ τῶν θεῶν ἐπισχεπτέον, εἰ συμβουλεύουσιν αὐτὸν φίλον ποιεῖσθαι. — Τί οὖν; ἔφη, δν ἀν ἡμῖν τε δοχῆ χαὶ οί θεοὶ μὴ ἐναντιῶνται², ἔχεις εἰπεῖν, ὅπως οῦτος θηρατέος; — Μὰ Δί', ἔφη, οὐ χατὰ πό-

amis. — Et comment reconnaître en lui ces qualités avant de le mettre à l'épreuve? — Ce n'est point sur leurs paroles que nous jugeons les statuaires; mais si nous en voyons un qui ait déjà exécuté de belles statues, nous avons confiance en son talent pour l'exécution des autres. — Veux-tu donc dire que si un homme s'est bien conduit avec les amis qu'il a déjà eus, on peut être sûr qu'il se conduira de même avec ceux qu'il aura encore?—Oui; un écuyer que j'aurais vu habile à dresser des chevaux, me semblerait capable d'en dresser d'autres.—Soit; mais lorsqu'un homme nous a paru digne de notre amitié, comment nous en faire un ami? — Avant tout, il faut consulter les dieux et voir s'ils nous engagent à nous lier avec lui.— Et peux-tu me dire, lorsque le consentement des dieux répond à notre choix, comment nous pouvons prendre une si belle proie? —

## ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II. ώςτε λυσιτελείν τοῖς γρωμένοις. - Πῶς οὖν, ὧ Σώχρατες, δοχιμάσαιμεν ἂν ταῦτα, πρό τοῦ γρῆσθαι; Δοκιμάζομεν, ἔφη, τοὺς μὲν ἀνδριαντοποιούς, ού τεχμαιρόμενοι τοῖς λόγοις αὐτῶν, άλλὰ ὂν ἂν ὁρῶμεν εἰργασμένον καλῶς τοὺς ἀνδριάντας πρόσθεν, πιστεύομεν τούτω ποιήσειν εὖ καὶ τοὺς λο:πούς. Καὶ λέγεις δὴ ἄνδρα, ἔφη, ος αν φαίνηται ποιῶν εὖ τούς φίλους τούς πρόσθεν. εἶναι δῆλον εὐεργετήσοντα

καὶ τοὺς ὑστέρους;

— Καὶ γάρ, ἔφη, ὅν ἄν ὁρῶ χρώμενον καλῶς ἔπποις τοῖς πρόσθεν,

οξμαι τοῦτον χρήσεσθαι καλώς καὶ ἄλλοις.

Εἶεν, ἔφη ·
 ὅς δὲ ἀν δοκῆ ἡμῖν
 εἶναι ἄξιος φιλίας,

πῶς χρὴ ποιεῖσθαι τοῦτον φίλον;

- Πρῶτον μέν, ἔφη, ἐπισκεπτέον τὰ παρὰ τῶν θεῶν, εἰ συμβουλεύουσι ποιεῖσθαι αὐτὸν φίλον.
- Τί οὖν; ἔφη, ὂν ἂν δοκἤ τε ἡμῖν

μὴ ἐναντιῶνται, ἔχεις εἰπείν, ὅπως οὖτος

θηρατέος; — Μὰ Δία, ἔφη,

καὶ οἱ θεοὶ

de manière à être-utile à ceux qui se servent de lui? Comment donc, ô Socrate, éprouverions-nous ces choses. avant de nous servir de lui? — Nous éprouvons, dit-il, à-la-vérité les statuaires, non pas conjecturant par les discours d'eux. mais *celui* que nous voyons avant exécuté bien les statues d'auparavant, nous avons-confiance en celui-ci devoir faire bien aussi les autres. — Et tu dis certes un homme, dit-il, qui paraît traitant bien ses amis ceux d'auparavant, être évident devant faire-du-bien aussi aux postérieurs? - Et en effet, dit-il, celui que je vois se servant bien de chevaux de ceux d'auparavant, je crois celui-ci devoir se servir bien aussi d'autres. - Soit, dit-il; mais celui qui aura paru à nous être digne d'amitié, comment faut-il nous faire celui-ci ami? - D'abord, dit-il, il faut considérer les choses de la part des dieux. s'ils nous conseillent de nous faire lui ami. -Quoi donc? dit-il, celui que [cher et il aura paru bon à nous de recheret à la recherche duquel les dienx ne s'opposent pas. as-tu à dire, comment celui-ci est devant être poursuivi? - Par Jupiter, dit-il,

89

ο ο ας Ι, ώς περ ο λαγώς, οὐο ἀπάτη, ώς περ αί ὅρνιθες, οὐο ἐβία, ώςπερ οί εχθροί· ἄχοντα γὰρ φίλον έλεῖν εργώδες· χαλεπὸν δὲ χαὶ δήσαντα κατέχειν, ώςπερ δοῦλον· έχθροὶ γὰρ μᾶλλον ἡ φίλοι<sup>2</sup> γίγνονται ταῦτα πάσγοντες. — Φίλοι δὲ πῶς; ἔφη. — Εἶναι μέν τινάς φασιν ἐπωδάς, ἃς οἱ ἐπιστάμενοι ἐπάδοντες <sup>3</sup> οἷς ἂν βούλωνται φίλους έαυτοῖς ποιοῦνται, εἶναι δὲ καὶ φίλτρα4, οἶς οί ἐπιστάμενοι πρὸς οθς ἄν βούλωνται γρώμενοι φιλοῦνται ὑπ' αὐτῶν. - Πόθεν οὖν, ἔφη, ταῦτα μάθοιμεν ἄν; - A μέν αί Σειρήνες επήδον τω 'Οδυσσεί, ήχουσας 'Ομήρου, ών έστιν άργη τοιάδε τις.

Δεῦρ' ἀγε δή 5, πολύαιν' 'Οδυσεῦ, μέγα κῦδος 'Αγαιῶν.

- Ταύτην οὖν, ἔφη, τὴν ἐπωδήν, ὧ Σώχρατες, καὶ τοῖς ἄλλοις ανθρώποις αί Σειρηνες επάδουσαι κατείχον, ώςτε μη απιέναι ἀπ' αὐτῶν τοὺς ἐπασθέντας; — Οὕχ ἀλλὰ τοῖς ἐπ' ἀρετῆ φιλοτιμουμένοις 6 ούτως ἐπῆδον. — Σχεδόν τι λέγεις τοιαῦτα 7

Par Jupiter, ce ne sera pas à la piste, comme les lièvres, ni au filet, comme les oiseaux, ni par la force, comme les ennemis : car il n'est pas facile de prendre un ami malgré lui, moins facile encore de le retenir, même avec des liens, comme un esclave; de pareils traitements nous feraient des ennemis plutôt que des amis. - Mais, enfin, comment nous faire des amis?—On dit qu'il y a des paroles enchanteresses, et que ceux qui les savent se font aimer à leur volonté; on dit aussi qu'il y a des philtres dont certains hommes se servent pour se faire chérir.—Où apprendre ces secrets?—Tu as lu dans Homère les chants que les Sirènes adressent à Ulysse, et qui commencent, je crois, ainsi: Viens à nous, célèbre Ulysse, viens, honneur de la Grèce. — Mais, Socrate, ces mêmes chants, elles les adressaient aux autres hommes pour les attirer près d'elles et les y retenir. - Non pas, mais aux seuls amis de la vertu.—Tu veux dire, je pense, qu'il

ού κατά πόδας ώς περ ό λαγώς, ούδὲ ἀπάτη, ὥςπερ οἱ ὄρνιθες, οὐδὲ βία, ώςπερ οἱ ἐχθροί. έργῶδες γάρ έλεῖν φίλον ἄχοντα: γαλεπόν δὲ καὶ χατέχειν δήσαντα, ώςπερ δοῦλον. πάσγοντες γὰρ ταῦτα γίγνονται έχθροι μαλλον ή φίλοι. ils deviennent ennemis plutôt qu'amis. - Πῶς δὲ φίλοι; ἔφη. - Φασὶ μὲν εἶναί τινας ἐπωδάς, -On dit être certains enchantements, ας οι έπιστάμενοι έπάδοντες οξς ᾶν βούλωνται ποιούνται φίλους έαυτοῖς. είναι δὲ καὶ φίλτρα, οίς οι έπιστάμενοι χρώμενοι πρός ούς αν βούλωνται φιλούνται ύπὸ αὐτῶν. - Πόθεν οὖν, ἔφη, μάθοιμεν ἂν ταῦτα: - Ήχουσας μέν Όμήρου α αί Σειρήνες έπηδον τῷ 'Οδυσσεί, ὧν ἀρχή έστὶ τοιάδε τις . « Άγε δη δεῦρο, 'Οδυσεῦ πολύαινε, μέγα κῦδος Άγαιῶν.» Αἱ οὖν Σειρῆνες, ὧ Σώκρατες, επάδουσαι ταύτην την έπωδην χαὶ τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις κατείχον, ώςτε τούς έπασθέντας μή ἀπιέναι ἀπὸ αὐτῶν: Οὔκ· ἀλλὰ ἐπῆδον οὕτω τοίς φιλοτιμουμένοις ἐπὶ ἀρετῆ. en vue de la vertu.

non d'après la trace des pieds, comme le lièvre, ni par un piége, comme les oiseaux. ni par force, comme les ennemis; car c'est chose difficile de prendre un ami ne-voulant-pas; et c'est chose difficile aussi de le retenir l'ayant enchaîné, comme un esclave; car souffrant ces choses - Mais comment deviennent-ils amis? dit-il. lesquels ceux qui les savent chantant à ceux qu'ils veulent les rendent amis à eux-mêmes, et être aussi des philtres, desquels ceux qui les connaissent se servant envers ceux qu'ils veulent sont aimés par eux - D'où donc, dit-il, pourrions-nous apprendre ces choses? - Tu as entendu d'Homère les choses que les Sirènes chantaient à Ulysse, dont le commencement est tel à peu près : « Viens donc ici, Ulysse digne-de-beaucoup-de-louangrande gloire des Grecs. » — Donc les Sirènes, ô Socrate. chantant cet enchantement aussi aux autres hommes les retenaient, de manière à ceux qui avaient été enchantés ne point s'en aller loin d'elles! - Non; mais elles chantaient ainsi à ceux qui aimaient-l'honneur

χρηναι έχαστω επάδειν, οία μη νομιεί αχούων τον επαινούντα καταγελώντα λέγειν. Ούτω μέν γάρ έχθίων τ' άν είη, καὶ ἀπελαύνοι τοὺς ἀνθρώπους ἀφ' έχυτοῦ, εἰ τὸν εἰδότα ὅτι μιχρός τε καὶ αἰσχρὸς καὶ ἀσθενής ἐστιν, ἐπαινοίη λέγων ὅτι καλός τε καὶ μέγας καὶ ἰσγυρός ἐστιν. ᾿Αλλας δέ τινας οἶσθα ἐπωδάς; — Ούχ · άλλ' ήχουσα μέν ότι Περιχλής πολλάς ἐπίσταιτο, ας ἐπάδων τῆ πόλει ἐποίει Ι αὐτὴν φιλεῖν αυτόν. — Θεμιστοχλῆς δὲ πῶς ἐποίησε τὴν πόλιν φιλεῖν αὐτόν; — Μὰ Δί', οὐκ ἐπάδων, αλλά περιάψας τι αγαθόν αὐτῆ 2. - Δοχεῖς μοι λέγειν, ὦ Σώχρατες, ώς, εἰ μέλλοιμεν ἀγαθόν τινα κτήσεσθαι φίλον, αὐτοὺς ἡμᾶς ἀγαθοὺς δεῖ γενέσθαι λέγειν τε καὶ πράττειν 3. — Σὺ δ' ὤου, ἔφη δ Σωχράτης, οξόν τ' εἶναι πονηρὸν όντα χρηστούς φίλους ατήσασθαι; - Εώρων γάρ 4, έφη ὁ Κριτόδουλος, ρήτορας τε φαύλους αγαθοῖς δημηγόροις φίλους όντας,

faut enchanter les hommes par des paroles telles, que les louanges qu'ils entendent ne leur paraissent pas une raillerie. Nous nous ferions un ennemi et nous serions certainement repoussés, si nous allions près d'un homme qui se sait petit, laid et faible, le louer de sa taille, de sa beauté, de sa force. Mais connais-tu quelques autres enchantements?-Non; mais j'ai entendu dire que Périclès en possédait une foule dont il se servait pour se faire aimer d'Athènes. — Et Thémistocle, comment a-t-il gagné son affection? - Par Jupiter, ce n'est point par des enchantements, mais en l'entourant d'une bienfaisante égide. — Tu veux dire, sans doute, Socrate, que si nous voulons acquérir un bon ami, il faut que nous aussi, nous soyons hommes de bien en paroles et en actions. - Pensais-tu denc qu'un méchant homme put se procurer des amis vertueux? - Mais, certes, j'ai vu de méchants rhéteurs amis d'orateurs distingués et des hommes sans

 Λέγεις σχεδόν τι τοιαῦτα , γρηναι ἐπάδειν ἑχάστω οξα μή νομιεί χαούων entendant τὸν ἐπαινοῦντα λέγειν καταγελώντα. Ούτω μέν γάρ αν είη τε έγθίων, καὶ ἀπελαύνοι τοὺς ἀνθρώπους ἀπὸ ἑαυτοῦ, εὶ ἐπαινοίη τὸν εἰδότα ότι έστὶ μιχρός τε και αίσχρὸς και ἀσθενής, \* λέγων ὅτι ἐστὶ χαλός τε καὶ μέγας καὶ ἰσχυρός. Θἶσθα δὲ τινάς ἄλλας ἐπωδάς; — Οὔκ · ἀλλὰ ἤκουσα μὲν ότι Περικλής ἐπίσταιτο πολλάς. ας ἐπάδων τῆ πόλει ἐποίει αὐτὴν φιλεῖν αὑτόν. Θεμιστοκλής δὲ πῶς ἐποίησε τὴν πόλιν φιλέῖν αύτόν; Μὰ Δία, οὐκ ἐπάδων, άλλὰ περιάψας αὐτῆ τὶ ἀγαθόν. -Δοχεῖς μοι λέγειν, ὧ Σώχρατες, - Tu parais à moi dire, ô Socrate. ώς, εί μέλλοιμεν ατήσεσθαι τινά άγαθὸν φίλον, δεῖ ήμᾶς αὐτοὺς γενέσθαι ἀγαθοὺς il faut nous-mêmes devenir bons λέγειν τε καὶ πράττειν. - Σύ δὲ ὤου, έφη ό Σωχράτης, είναι οίόν τε όντα πονηρόν κτήσασθαι φίλους γρηστούς: - Έώρων γάρ, έφη ὁ Κριτόβουλος. φαύλους τε δήτορας όντας φίλους étant amis άγαθοῖς δημηγόροις. de bons harangueurs-du-peuple,

-Tu dis à peu près de telles choses, falloir chanter à chacun des choses telles qu'il ne pensera pas celui qui le lone les dire se moquant. Car ainsi et il serait plus ennemi, et il chasserait les hommes loin de lui-même, s'il louait celui qui sait qu'il est et petit et laid et faible, disant qu'il est et beau et grand et fort. Mais connais-tu quelques autres enchantements? - Non; mais j'ai entendu dire que Périclès en savait beancoup, lesquels chantant à la ville il faisait elle aimer lui-même. - – Mais Thémistocle comment a-t-il fait la ville aimer lui-même? - Par Jupiter, non en l'enchantant mais ayant-mis-autour d'elle quelque chose de bon. que, si nous voulions acquérir quelque bon ami, et à dire et à faire. - Mais toi pensais-tu, dit Socrate, être possible étant méchant d'acquérir des amis vertueux? - C'est que je voyais, dit Critobule, et de méchants orateurs

καὶ στρατηγεῖν οὐχ ἱκανοὺς πάνυ στρατηγικοῖς ἄνδράσιν ἑταίρους. — Ἡρ' οὖν, ἔφη, καί, περὶ οὖ διαλεγόμεθα, οἶσθά τινας ¹, οἱ ἀνωφελεῖς ὄντες ἀφελίμους δύνανται φίλους ποιεῖσθαι; — Μὰ Δί' οὐ δῆτ', ἔφη· ἀλλ' εἰ ἀδύνατόν ἐστι πονηρὸν ὅντα καλοὺς κἀγαθοὺς φίλους κτήσασθαι, ἐκεῖνο ἡδη μέλει μοι, εἰ ἔστιν αὐτὸν καλὸν κἀγαθὸν γενόμενον ἐζ ἑτοίμου ² τοῖς καλοῖς κἀγαθοῖς φίλον εἶναι. — Ο ταράττει σε, ῷ Κριτόδουλε, ὅτι ³ πολλάκις ἄνδρας καὶ καλὰ πράττοντας καὶ τῶν αἰσχρῶν ἀπεκομένους δρῆς, ἀντὶ τοῦ φίλους εἶναι, στασιάζοντας ἀλλήλοις, καὶ χαλεπώτερον χρωμένους ⁴ τῶν μηδενὸς ἀξίων ἀνθρώπων. — Καὶ οὐ μόνον γ', ἔφη ὁ Κριτόδουλος, οἱ ἰδιῶται τοῦτο ποιοῦσιν, ἀλλὰ καὶ πόλεις αἱ τῶν τε καλῶν μάλιστα ἐπιμελόμεναι, καὶ τὰ αἰσχρὰ ἤκιστα προςιέμεναι, πολλάκις πολεμι-

connaissances militaires familiers avec les meilleurs généraux. — Eh bien! pour ne pas sortir de notre sujet, connais-tu aussi des hommes inutiles qui aient été capables de se faire des amis utiles?—Non, assurément; mais, s'il est impossible au méchant de se lier d'amitié avec des gens honnètes, je me demande s'il est facile, étant honnète soimème, de trouver des amis parmi les hommes vertueux. — Ce qui t'embarrasse, Critobule, c'est que tu vois souvent des gens qui font le bien et qui s'abstiennent du mal, loin d'être amis, s'attaquer les uns les autres et se traiter plus indignement que ne feraient les derniers des hommes.—C'est un fait que je ne remarque pas seulement chez les particuliers, mais je vois les villes, même celles qui ont le plus d'amour pour tout ce qui est beau, le plus d'horreur pour tout ce qui est honteux, être fréquemment en guerre les unes contre les

και ούγ ξκανούς στρατηγείν έταίρους ανδράσι πάνυ στρατηγικοῖς. - Άρα οὖν, ἔφη, καί, περί οὖ διαλεγόμεθα, οἶσθά τινας, οί όντες άνωσελεῖς δύνανται ποιεϊσθαι φίλους ώφελίμους; — Μὰ Δία, οὐ δῆτα, ἔφη · άλλά εὶ ἔστιν ἀδύνατον. όντα πονηρόν, κτήσασθαι φίλους καλούς καὶ ἀγαθούς, έχεινο ήδη μέλει μοι, εί ἔστι, γενόμενον αὐτὸν καλὸν καὶ ἀγαθόν, είναι έξ έτοίμου φίλον τοῖς χαλοῖς χαὶ ἀγαθοῖς. - "Ο ταράττει σε, ῶ Κριτόβουλε, ὅτι όρᾶς πολλάχις ἄνδρας καὶ πράττοντας καλὰ καὶ ἀπεχομένους τῶν αἰσχρῶν, άντὶ τοῦ εἶναι φίλους, στασιάζοντας αλλήλοις, καὶ γρωμένους γαλεπώτερον τῶν ἀνθρώπων **λξίων μηδενός**. - Καὶ οὐ μόνον γε, ἔφη ὁ Κριτόβουλος, οί ίδιῶται ποιούσι τούτο, άλλά καὶ πόλεις αΐ τε ἐπιμελόμεναι μάλιστα τῶν καλῶν, καὶ προςιέμεναι ἥνιστα τὰ αἰσχρά,

πολλάχις ἔγουσι πολεμιχῶς

et des *gens* non capables de conduire-une-armée étant camarades d'hommes tout à fait habiles-généraux. - Est-ce que donc, dit-il, aussi, sujet sur lequel nous nous entretenons. tu connais quelques hommes qui étant inutiles peuvent se faire des amis utiles? - Par Jupiter, non certes, dit-il; mais s'il est impossible, étant méchant, d'acquérir des amis beaux et bons, cela déjà est-à-soin à moi, s'il est possible, étant soi-même beau et bon, d'être facilement ami des hommes beaux et bons. - Ce qui trouble toi, ô Critobule, c'est que tu vois souvent des hommes et faisant de belles choses et s'abstenant des choses honteuses, au lieu du être amis, étant-en-dissension les uns avec les autres, et se servant les uns des autres plus durement que les hommes dignes d'aucune estime. - Et non seulement certes. dit Critobule, les particuliers font cela, mais même des villes et celles qui pratiquent le plus les belles choses, et qui accueillent le moins les choses honteuses,

souvent sont en-hostilité

χῶς ἔχουσι¹ πρὸς ἀλλήλας. Å λογιζόμενος, πάνυ ἀθύμως ἔχω πρὸς τὴν τῶν φίλων χτῆσιν· οὕτε γὰρ τοὺς πονηροὺς ὁρῶ φίλους ἀλλήλοις δυναμένους εἶναι· πῶς γὰρ ἂν ἢ ἀχάριστοι ἢ ἀμελεῖς ἢ πλεονέκται· ἢ ἄπιστοι ἢ ἀκρατεῖς ἄνθρωποι δύναιντο φίλοι γενέσθαι; Οἱ μὲν οὖν πονηροὶ πάντως ἔμοιγε δοχοῦσιν ἀλλήλοις ἐχθροὶ μᾶλλον ἢ φίλοι πεφυκέναι. Άλλὰ μήν, ὥςπερ σὸ λέγεις, οὐδ' ᾶν τοῖς χρηστοῖς οἱ πονηροί ποτε συναρμόσειαν εἰς φιλίαν· πῶς γὰρ οἱ τὰ πονηρὰ ποιοῦντες τοῖς τὰ τοιαῦτα μισοῦσι φίλοι γένοιντ' ἄν; Εἰ δὲ δὴ ² καὶ οἱ ἀρετὴν ἀσχοῦντες στασιάζουσί τε περὶ τοῦ πρωτεύειν ἐν ταῖς πόλεσι, καὶ φθονοῦντες έαυτοῖς μισοῦσιν ἀλλήλους, τίνες ἔτι φίλοι ἔσονται, καὶ ἐν τίσιν ἀνθρώποις εὕνοια καὶ πίστις ἔσται; 'Αλλ' ἔχει μέν, ἔφη ὁ Σωχράτης, ποιχίλως πως ταῦτα, ὧ Κριτό-

autres. Lorsque j'y songe, je désespère tout à fait de pouvoir trouver des amis : je vois que les méchants ne peuvent s'aimer entre eux; et, en effet, comment des êtres ingrats, négligents, cupides, sans foi, intempérants, pourraient-ils connaître l'amitié? Aussi, je pense que les méchants sont formés par la nature pour se haïr plutôt que pour s'aimer. De plus, comme tu le dis toi-même, ils ne sauraient s'accorder avec les hounêtes gens ni se lier avec eux; et quelle amitié possible entre ceux qui font le mal et ceux qui le haïssent? Mais si les hommes même qui pratiquent la vertu se divisent pour aspirer au premier rang dans les États, si l'envie les rend ennemis les uns des autres, où trouver des amis, où trouver de la bienveillance et de la fidélité? — Il y a dans tout cela, Critobule, diverses manières de

πρὸς ἀλλήλας. les unes envers les autres. "Α λογιζόμενος, Choses auxquelles réfléchissant, έγω πάνυ je snis tout à fait άθύμως dans-le-découragement πρός την χτησιν των φίλων: pour l'acquisition des amis : ούτε γάρ όρῶ τοὺς πονηροὺς car et je ne vois pas les méchants δυναμένους είναι φίλους pouvant être amis άλλήλοις. les uns avec les autres; πῶς γὰρ ἄνθρωποι car comment des hommes η άχάριστοι ou ingrats η άμελεῖς η πλεονέκται ou insouciants ou cupides η άπιστοι η άχρατεῖς ou sans-foi ou intempérants δύναιντο αν γενέσθαι φίλοι; pourraient-ils être amis? Οί μεν οὖν πονηροί Ainsi donc les méchants paraissent à moi du moins δοχοῦσιν ἔμοιγε πάντως absolument πεφυχέναι έχθροι άλλήλοις être nés ennemis les uns des autres plutôt qu'amis. μᾶλλον ἢ φίλοι. Άλλὰ μήν, ὥςπερ σὺ λέγεις, Toutefois, comme tu dis, ούδε οί πονηροί non plus les méchants αν συναρμόσειάν ποτε είς φιλίαν ne s'accorderaient jamais pour amitié avec les hommes vertueux : τοῖς χρηστοῖς. πῶς γὰρ οἱ ποιοῦντες car comment cenx qui font τά πονηςά les choses mauvaises pourraient-ils devenir amis γένοιντο ᾶν φίλοι τοῖς μισοῦσι τὰ τοιαῦτα; de ceux qui haïssent les telles choses? Mais si certes aussi Εί δὲ δή καὶ οί ἀσχοῦντες ἀρετὴν ceux qui exercent la vertu στασιάζουσί τε et sont-en-dissension περί τοῦ πρωτεύειν pour le être-au-premier-rang έν ταῖς πόλεσι. dans les villes, καὶ φθονοῦντες έαυτοῖς et s'enviant eux-mêmes μισούσιν άλλήλους, se haïssent les uns les autres. τίνες ἔτι ἔσονται φίλοι, quels hommes encore seront amis. χαὶ ἐν τίσιν ἀνθρώποις et chez quels hommes ἔσται εύνοια καὶ πίστις; sera bienveillance et foi? - Mais ces choses. - Άλλὰ ταῦτα μέν, ἔφη ὁ Σωκράτης, dit Socrate, ἔγει ποιχίλως πως, sont avec quelque variation, ῶ Κριτόβουλε . ô Critobule:

,

μενοι νομίμως χοινωνεῖν, ἀλλὰ χαὶ ἐπαρχεῖν ἀλλήλοις. δύκενοι νομίμως χοινωνεῖν, ἀλλὰ χαὶ ἐπαρχεῖν ἀλλήλοις. δύκενοι νομίμως χοινωνεῖν, ἀλλὰ χαὶ ἐπαρχεῖν ἀλλήλοις. δύκενοι νομίμως χοινωνεῖν, ἀλλὰ χαὶ ἐπαρχεῖν ἀπεχό-

voir: les hommes ont naturellement le sentiment de l'amitié; ils ont besoin les uns des autres, se laissent aller à la pitié, se donnent mutuellement du secours, ils le comprennent et en sont reconnaissants, mais ils ont aussi le sentiment de l'inimitié; leurs idées sur les biens et sur les plaisirs étant les mêmes, ils se combattent pour les acquérir, et des opinions différentes les opposent les uns aux autres; la dispute et la colère nourrissent l'inimitié, l'ambition et la cupidité inspirent la malveillance, la jalousie produit la haine. Et cependant l'amitié sait se glisser à travers tous ces obstacles pour unir les cœurs vertueux; c'est que, grâce à la vertu, ils aiment mieux posséder sans agitation une fortune modérée que de se rendre maîtres de tout par la guerre, et lorsqu'ils ont faim ou soif, ils partagent entre eux sans peine les aliments et la boisson;.... ils savent écarter d'eux la cupidité et prendre leur part de ce qui leur revient légitimement, pour s'entr'aider les uns les autres; ils savent terminer leurs différends,

φύσει γάρ οἱ ἄνθρωποι ἔχουσι τὰ μὲν φιλικά: δέονταί τε γαρ άλλήλων, καὶ έλεοῦσι. καὶ συνεργούντες ώσελούσι, χαὶ συνιέντες τοῦτο έχουσι χάριν άλλήλοις. τὰ δὲ πολεμικά. νομίζοντές τε γὰρ τὰ αὐτὰ καλά καὶ ήδέα, μάγονται ύπὲρ τούτων, καὶ διχογνωμονούντες έναντιούνται ' πολεμικόν δὲ καὶ ἔρις καὶ ὀργή, χαι δυςμενές μέν ό ἔρως τοῦ πλεονεχτεῖν, μισητόν δὲ δ φθόνος. Άλλα όμως ή φιλία διαδυομένη διὰ πάντων τούτων συνάπτει τούς χαλούς χαὶ ἀγαθούς. διά γάρ την άρετην αίροῦνται μέν χεχτῆσθαι τὰ μέτρια ἄνευ πόνου μᾶλλον ἢ κυριεύειν πάντων διά πολέμου, καὶ δύνανται πεινώντες καὶ διψώντες χοινωνείν αλύπως σίτου καὶ ποτοῦ · . . . . . . δύνανται δὲ καὶ ού μόνον ἀπεγόμενοι τοῦ πλεονεχτεῖν χοινωνε ν νομίμως χρημάτων, άλλά και επαρκεῖν άλλήλοις. δύνανται δὲ καὶ

car naturellement les hommes ont les choses qui-portent-à-l'amitié: car et ils ont besoin les uns desautres, et ont-pitié les uns des autres, et travaillant-ensemble s'aident, et comprenant cela ils ont de la reconnaissance les uns pour les autres; et les choses qui-portent-à-l'inimitié: car pensant les mêmes choses belles et agréables, ils combattent pour ces choses, et avant-des-sentiments-divisés ils s'opposent les uns aux autres; or c'est chose d'-inimitié que la dispute et la colère, et chose qui-indispose que l'amour de posséder-davantage, et chose qui-inspire-la-haine que l'envie. Mais cependant l'amitié se glissant à travers toutes ces choses unit-ensemble les hommes beaux et bons; car au moven de la vertu ils préfèrent posséder les choses modérées sans fatigue plutôt que de devenir-maîtres de tout par la guerre, et ils peuvent ayant-faim et ayant-soif partager sans-chagrin le manger et le boire; ..... et ils peuvent aussi non seulement s'abstenant du posséder-davantage partager légalement les biens, mais encore s'en fournir les uns aux autres: et ils peuvent aussi arranger la dispute

ENTRETIENS MÉMORABLES.--II.

διατίθεσθαι τὴν ἔριν

5

νανται δὲ καὶ τὴν ἔριν οὐ μόνον ἀλύπως, ἀλλὰ καὶ συμφερόντως ἀλλήλοις διατίθεσθαι Ι, καὶ τὴν ὀργὴν κωλύειν εἰς τὸ μεταμελησύμενον προϊέναι· τὸν δὲ φθόνον παντάπασιν ἀφαιροῦσι, τὰ τὰν ἐαυτῶν ἀγαθὰ τοῖς φίλοις οἰκεῖα παρέχοντες, τὰ δὲ τῶν φίλων ἑαυτῶν νομίζοντες. Πῶς οὖν οὐκ εἰκὸς τοὺς καλούς τε κάγαθοὺς καὶ τῶν πολιτικῶν τιμῶν μὴ μόνον ἀδλαδεῖς, ἀλλὰ καὶ ἀφελίμους ἀλλήλοις κοινωνοὺς εἶναι; οἱ μὲν γὰρ ἐπιθυμοῦντες ἐν ταῖς πόλεσι τιμᾶσθαί τε καὶ ἄρχειν, ἴνα ἐξουσίαν ἔχωσι χρήματά τε κλέπτειν καὶ ἀνθρώπους βιάζεσθαι καὶ ἡδυπαθεῖν, άδικοί τε καὶ πονηροὶ ᾶν εἶεν καὶ ἀδύνατοι άλλῳ συναρμόσαι. Εἰ δέ τις ἐν πόλει τιμᾶσθαι βουλόμενος, ὅπως αὐτός τε μὴ ἀδικῆται, καὶ τοῖς φίλοις τὰ δίκαια βοηθεῖν δύνηται, καὶ ἀρξας ἀγαθόν τι ποιεῖν τὴν πατρίδα πειρᾶται, διὰ τί ὁ τοιοῦτος άλλῳν τοιούτῳν οὐκ ᾶν δύναιτο συναρμόσαι; πότερον τοὺς

non seulement sans se causer de la peine, mais encore à leur mutuel avantage, et empêcher la colère de se porter à des excès que suivrait le repentir; enfin, ils ôtent tout prétexte à l'envie, en partageant leurs richesses avec leurs amis, et en regardant les biens de leurs amis comme leurs biens propres. N'est-il donc pas naturel que les hommes vertueux, lorsqu'ils arrivent aux charges de l'État, loin de se nuire, se rendent de mutuels services? Car, pour ceux qui desirent les honneurs et l'autorité dans leur patrie, afin de pouvoir piller les fonds de l'État, faire violence aux citoyens et vivre dans la mollesse, ce sont des cœurs injustes et pervers, incapables d'un attachement. Mais l'homme qui recherche les honneurs, afin de se mettre lui-même à l'abri de l'injustice et de prêter à ses amis un appui légitime; qui, lorsqu'il est magistrat, s'efforce d'être utile à sa patrie, est-il donc incapable de s'unir avec un autre citoyen aussi vertueux que lui? En-

ού μόνον αλύπως, άλλα καὶ συμφερόντως αλλήλοις, καὶ κωλύειν τὴν ὀργὴν προϊέναι είς τό μεταμελησόμενον. **ἐ**φαιροῦσι δὲ παντάπασι τὸν φθόνον. παρέχοντες μέν τοῖς φίλοις τὰ ἀγαθὰ ἑαυτῶν olxeïa, νομίζοντες δὲ τὰ τῶν φίλων έαυτῶν. Πῶς οὖν οὐκ εἰκὸς τούς καλούς τε καὶ ἀγαθούς είναι καὶ κοινωνούς τῶν τιμῶν πολιτικῶν μη μόνον άβλαβεῖς, άλλά καὶ ώφελίμους άλλήλοις; οί μέν γαρ ἐπιθυμοῦντες τιμᾶσθαί τε καὶ ἄρχειν έν ταῖς πόλεσιν. ίνα έγωσιν έξουσίαν κλέπτειν τε χρήματα καὶ βιάζεσθαι ἀνθρώπους καὶ ἡδυπαθεῖν, αν εξεν άδικοί τε καὶ πονηροί καὶ ἀδύνατοι συναρμόσαι ἄλλω. Εὶ δέ τις βουλόμενος τιμᾶσθαι έν πόλει, **ὅπως αὐτός τε** μή άδικήται, καὶ δύνηται βοηθεῖν τοῖς φίλοις τὰ δίκαια, καὶ πειρᾶται ἄρξας ποιείν τι άγαθὸν τὴν πατρίδα, διὰ τί ὁ τοιοῦτος ούχ ἂν δύναιτο συναρμόσαι άλλω τοιούτω; πότερον δυνήσεται ήττον

non seulement sans-chagrin, mais encore avantageusement les uns pour les autres, et empêcher la colère de s'avancer jusqu'au repentir-futur; et ils enlèvent complètement l'envie, fournissant à leurs amis les biens d'eux-mêmes comme propres, et pensant les biens de leurs amis être ceux d'eux-mêmes. Comment donc n'est-il pas naturel les hommes et beaux et bons être encore participant aux honneurs politiques non seulement sans-se-nuire. mais encore utiles les uns aux autres? car ceux qui désirent et être honorés et commander dans les villes. afin qu'ils aient la faculté et de voler les fonds et de faire-violence aux hommes et de vivre-dans-les-plaisirs. seraient et injustes et pervers et incapables de s'acorder-avec un autre. Mais si quelqu'un voulant être honoré dans une ville. afin que et lui-même il ne soit pas traité-injustement, et il puisse secourir ses amis dans les choses justes, et il s'efforce commandant de faire quelque bien à sa patrie, pourquoi l'homme tel ne pourrait-il pas s'accorder-avec un autre tel que lui? est-ce qu'il pourra moins

φίλους ώφελεῖν μετὰ τῶν χαλῶν χάγαθῶν ἦττον δυνήσεται, Α την πόλιν εὐεργετεῖν ἀδυνατώτερος ἔσται, καλούς τε κάγαθούς έχων συνεργούς; Άλλα καὶ έν τοῖς γυμνικοῖς ἀγῶσι δῆλόν έστιν, ότι, εὶ ἐζῆν τοῖς χρατίστοις συνθεμένους Ι ἐπὶ τοὺς χείοους ιέναι, πάντας αν τους αγώνας οδτοι ενίχων2, και πάντα τα άθλα οδτοι έλάμβανον. Έπει οδν έχει μέν ούχ έωσι τοῦτο ποιείν, εν δε τοῖς πολιτιχοῖς 4, εν οἷς οἱ καλοὶ κάγαθοὶ κρατιστεύουσιν, οὐδεὶς χωλύει, μεθ' οὖ ἄν τις βούληται, τὴν πόλιν εὐεργετεῖν, πῶς οὖν οὐ λυσιτελεῖ τοὺς βελτίστους φίλους χτησάμενον πολιτεύεσθαι, τούτοις χοινωνοίς χαὶ συνεργοίς τῶν πράξεων μαλλον ή άνταγωνισταῖς γρώμενον; Άλλὰ μήν κάχεῖνο δῆλον, ὅτι, χάν πολεμῆ τίς τινι, συμμάχων δεήσεται, χαὶ τούτων πλειόνων, έὰν καλοῖς κάγαθοῖς ἀντιτάττηται. Καὶ μὴν 5 οί συμμαγείν εθέλοντες εὖ ποιητέοι, ίνα θέλωσι προθυμείσθαι.

touré d'hommes vertueux, lui sera-t-il moins facile de servir ses amis? sera-t-il moins puissant pour faire du bien à sa patrie, lorsqu'il sera soutenu par les plus honnêtes citoyens? Il est évident que dans les combats gymniques, s'il était permis aux plus forts de se réunir pour marcher contre les plus faibles, ils seraient vainqueurs dans toutes les luttes et remporteraient tous les prix. On interdit ces ligues; mais dans les luttes politiques, où les hommes vertueux ont le dessous, on n'empêche pas un citoyen d'unir ses efforts à ceux d'un autre citoyen pour le bien de sa patrie; n'est-il donc pas avantageux. lorsqu'on a part au gouvernement, de s'attacher des amis vertueux, de les avoir dans tout ce qu'on fait pour associés et pour appuis plutôt que pour antagonistes? Et encore, si l'on a une lutte à soutenir, il est certain que l'on aura besoin d'alliés, et il faudra que le nombre de ces alliés soit plus grand, si l'on combat contre des hommes de mérite et de vertu. Or, c'est par des bienfaits que nous pouvons exciter le zèle de ceux qui consentent à devenir nos alliés, et il vaut mieux faire du

ώφελεῖν τοὺς φίλους μετά τῶν καλῶν καὶ ἀγαθῶν, η ἔσται ἀδυνατώτερος εὐεργετεῖν τὴν πόλιν, έγων συνεργούς χαλούς τε καὶ ἀγαθούς; Άλλα καί έστι δήλον

ότι εί, έν τοῖς ἀγῶσι γυμνικοῖς,

έξην τοῖς χρατίστοις

συνθεμένους

ιέναι ἐπὶ τοὺς χείρους, οὖτοι ἂν ἐνίχων

πάντας τούς άγῶνας,

Έπεὶ οὖν ἐχεῖ μὲν ούκ έωσι ποιείν τούτο, έν δὲ τοῖς πολιτιχοῖς,

EV OLG

οί χαλοί χαὶ ἀγαθοί

χρατιστεύουσιν, ούδελς χωλύει

εὐεργετεῖν τὴν πόλιν μετά οδ τις αν βούληται,

πῶς οὖν οὐ λυσιτελεῖ πολιτεύεσθαι χτησάμενον

τούς βελτίστους φίλους, χρώμενον τούτοις

χοινωνοῖς

καὶ συνεργοῖς τῶν πράξεων μαλλον ή άνταγωνισταίς;

Άλλα μην καὶ ἐκεῖνο δηλον, ότι, καὶ ἄν τις

πολεμή τινι, δεήσεται συμμάγων, καὶ τούτων πλειόνων,

έὰν ἀντιτάττηται

χαλοῖς χαὶ ἀγαθοῖς. Καὶ μὴν οἱ ἐθέλοντες συμμαγεῖν

ποιητέοι εύ,

ΐνα θέλωσι προθυμεῖσθαι .

aider ses amis

avec les hommes beaux et bons. ou sera plus impuissant pour faire-du-bien à la ville.

ayant des coopérateurs

et beaux et bons? Mais encore il est évident

que si, dans les combats gymniques,

il était permis aux plus forts

s'étant réunis

d'aller contre ceux plus faibles, ceux-ci seraient-vainqueurs

dans tous les combats,

καὶ οὖτοι ἐλάμβανον πάντα τὰ ἄθλα. et ceux-ci recevraient tous les prix.

Puisque donc là à la vérité on ne permet pas de faire cela,

mais que dans les combats politiques,

dans lesquels

les hommes beaux et bons

ont-la-supériorité, personne n'empêche de faire-du-bien à la ville

avec qui quelqu'un peut vouloir, comment donc n'est-il-pas-avantageux

d'administrer ayant acquis les meilleurs pour amis,

se servant de ceux-ci comme participants

et coopérateurs des actions

plutôt que comme antagonistes? Mais certes encore cela est évident,

que, aussi si quelqu'un fait-la-guerre à quelqu'un,

il aura besoin d'alliés. et ceux-ci plus nombreux,

s'il se range-contre des hommes

beaux et bons.

Et certes ceux qui veulent être-alliés

doivent être traités bien.

afin qu'ils veuillent avoir-du-zèle;

πολὸ δὲ κρεῖττον τοὺς βελτίστους ἐλάττονας Ι εὖ ποιεῖν, ἢ τοὺς χείρονας πλείονας ὄντας · οἱ γὰρ πονηροὶ πολὸ πλειόνων εὐεργεσιῶν ἢ οἱ χρηστοὶ δέονται. ᾿Αλλὰ θαβρῶν, ἔφη, ὧ Κριτόβουλε, πειρῶ ἀγαθὸς γίγνεσθαι, καὶ τοιοῦτος γιγνόμενος, θηρᾶν ἐπιχείρει τοὺς καλούς τε κἀγαθούς. Ἦσως δ' ἄν τί σοι κἀγὼ συλλαβεῖν εἰς τὴν τῶν καλῶν τε κἀγαθῶν θήραν ἔχοιμι, διὰ τὸ ἐρωτικὸς ² εἶναι. Δεινῶς γάρ, ὧν ἀν ἐπιθυμήσω ἀνθρώπων, ὅλος ὥρμημαι ἐπὶ τὸ φιλῶν τε αὐτοὺς ἀντιφιλεῖσθαι ὑπ' αὐτῶν, καὶ ποθῶν ἀντιποθεῖσθαι, καὶ ἐπιθυμῶν ξυνεῖναι καὶ ἀντεπιθυμεῖσθαι τῆς ξυνουσίας ³. Όρῶ δὲ καὶ σοὶ τούτων δεῆσον, ὅταν ἐπιθυμήσης φιλίαν πρός τινας ποιεῖσθαι. Μὴ σὸ οὖν ἀποκρύπτου με, οἷς ἄν βούλοιο φίλος γενέσθαι διὰ γὰρ τὸ ἐπιμελεῖσθαι τοῦ ἀρέσαι τῷ ἀρέσκοντί μοι, οὐκ ἀπείρως οἷμαι ἔχειν

bien à un petit nombre d'hommes vertueux qu'à un plus grand nombre de méchants, puisqu'il faut rendre à ceux-ci plus de services qu'aux honnêtes gens. Prends courage, Critobule, essaye de devenir vertueux et alors recherche l'amitié des cœurs vertueux. Peut-être pourrais-je bien t'aider quelque peu dans cette poursuite, car je m'entends en amitié. Lorsque j'envie l'amitié de quelqu'un, je sais me donner tout entier à cette recherche, lui inspirer la même affection que je ressens pour lui, lui faire partager les desirs que j'éprouve, lui faire aimer ma société comme je chéris la sienne. Je vois que tu auras aussi besoin de cette science, lorsque tu voudras former quelques liaisons. Ne me cache donc pas le nom de ceux que tu desireras pour amis, accoutumé à chercher à plaire à ceux qui me plaisent, je crois ne pas être tout à fait novice dans l'art de gagner les hommes.—C'est là, So-

πολύ δὲ χρεῖττον ποιείν εὖ τοὺς βελτίστους έλάττονας, ή τους χείρονας όντας πλείονας. οί γὰρ πονηροί δέονται εὐεργεσιῶν πολὺ πλειόνων η οί γρηστοί. Αλλά θαρδών, ἔφη, ῶ Κριτόβουλε, πειρώ γίγνεσθαι άγαθός, καὶ γιγνόμενος τοιοῦτος, ἐπιγείρει θηρᾶν τοὺς καλούς τε καὶ ἀγαθούς. Ίσως δὲ καὶ ἐγὼ αν έγοιμι συλλαβείν σοί τι είς την θήραν τῶν καλῶν τε καὶ ἀγαθῶν, διά τὸ εἶνα: ἐρωτικός. Ανθρώπων γάρ ών αν ἐπιθυμήσω, ώρμημαι δεινώς δλος έπὶ τὸ φιλῶν τε αὐτούς άντιφιλεῖσθαι ύπὸ αὐτῶν, καὶ ποθῶν άντιποθεῖσθαι, καὶ ἐπιθυμῶν ξυνεῖναι άντεπιθυμεῖσθαι της ξυνουσίας 3δ ῶοΟ' δεῆσον τούτων καὶ σοί. όταν ἐπιθυμήσης ποιείσθαι φιλίαν πρός τινας Μή σὺ οὖν ἀποκρύπτου με οίς αν βούλοιο γενέσθαι φίλος. διά γάρ τὸ ἐπιμελεῖσθαι τοῦ ἀρέσαι τῶ ἀρέσχοντί μοι. οίμαι έχειν ούχ ἀπείρως

et il est beaucour plus avantageux de traiter bien les meilleurs étant moins nombreux, que ceux moins-bons étant plus nombreux; car les mauvais ont besoin de bienfaits beaucoup plus nombreux que les vertueux. Mais ayant-confiance, dit-il, ô Critobule, efforce-toi de devenir bon, et devenant tel, essaye de poursuivre les hommes et beaux et bons. Mais peut-être moi aussi j'aurais à aider toi en quelque chose pour la poursuite des hommes et beaux et bons. à cause du être habile-en-amitié. Car quels que soient les hommes que je puisse desirer, je m'applique étrangement tout-entier vers le et aimant eux être aimé-en-retour par enx, et les desirant être desiré-en-retour par eux, et souhaitant être-avec eux être sonhaité-en-retour par eux pour ma société. Et ie vois devant-être-besoin de ces choses aussi à toi, lorsque tu souhaiteras de faire amitié avec quelques uns. Toi donc ne cache pas à moi ceux avec lesquels tu voudrais devenir ami: car à cause du prendre-soin de plaire à celui qui plaît à moi, je crois être non sans-expérience

πρὸς θήραν ἀνθρώπων. Καὶ δ Κριτόβουλος ἔφη· Καὶ μήν, Ε Σώχρατες, τούτων εγώ τῶν μαθημάτων πάλαι ἐπιθυμῶ. .

Καὶ ὁ Σωχράτης ἔφη: "Όταν οὖν, ὧ Κριτόβουλε, φίλος τινὶ βούλη γενέσθαι, ἐάσεις με κατειπεῖν Ι σου πρὸς αὐτόν, ὅτι ἄγασαί τε αὐτοῦ 2, καὶ ἐπιθυμεῖς φίλος αὐτοῦ εἶναι; — Κατηγόρει, έωη δ Κριτόβουλος οὐδένα γὰρ οἶδα μισοῦντα τοὺς ἐπαινοῦντας. \_ 'Εὰν δέ σου προςκατηγορήσω, ἔφη, ὅτι διὰ τὸ ἄγασθαι αὐτοῦ καὶ εὐνοϊκῶς ἔγεις πρὸς αὐτόν, ἄρα μὴ διαβάλλεσθαι δόξεις ὑπ' ἐμοῦ; — ᾿Αλλὰ καὶ ³ αὐτῷ μοι, ἔφη, ἐγγίγνεται εύνοια πρὸς οὺς αν ὑπολάδω εὐνοϊκῶς ἔγειν πρὸς ἐμέ. Ταῦτα μεν δή, ἔφη δ Σωχράτης, ἔξέσται μοι λέγειν περὶ σοῦ πρὸς οὖς ἄν βούλη φίλους ποιήσασθαι εἀν δέ μοι ἔτι εξουσίαν δῷς λέγειν περὶ σοῦ, ὅτι ἐπιμελής τε τῶν φίλων εἶ, καὶ οὐδενὶ οὕτω χαίρεις ὡς φίλοις ἀγαθοῖς, καὶ ἐπί τε τοῖς καλοῖς έργοις τῶν φίλων ἀγάλλη οὐχ ἦττον ἢ ἐπὶ τοῖς ἑαυτοῦ $^4$ , καὶ ἐπὶ τοῖς ἀγαθοῖς τῶν φίλων γαίρεις οὐδὲν ἦττον ἢ ἐπὶ τοῖς ἑαυτοῦ,

crate, répondit Critobule, une science que je brûle depuis longtemps de connaître.

- Ainsi, Critobule, lorsque tu voudras te lier avec quelqu'un, tu me permettras de te dénoncer à lui, de lui dire que tu l'admires et que tu désirerais être son ami? — Dénonce-moi de la sorte; je sais que personne ne hait la louange.—Et si je déclare en même temps que cette admiration t'a inspiré pour lui de la bienveillance, ne croiras-tu pas que je t'accuse à tort? - Loin de là; car j'éprouve moi-même de la bienveillance pour ceux que je crois bien disposés à mon égard. - · Je pourrai donc dire tout cela à ceux dont tu voudras gagner l'amitié; Et si tu me permets d'ajouter que tu prends soin de tes amis, que ta plus grande jouissance est d'en avoir de vertueux, que tu es fier de leurs belles actions comme si c'étaient les tinnes, que tu es heureux

πρός θήραν ανθρώπων. - Καὶ ὁ Κριτόβουλος ἔφη. Καὶ μήν, ὧ Σώχρατες, έγω ἐπιθυμῶ πάλαι τούτων τῶν μαθημάτων.

— Καὶ ὁ Σωχράτης ἔφη· "Οταν οὖν, ὧ Κριτόβουλε, βούλη γενέσθαι φίλος τινί. **ὅτι ἄγασαί τε αὐτοῦ.** καὶ ἐπιθυμεῖς εἶναι φίλος αὐτοῦ; et tu désires être ami de lui? -Κατηγόρει, έρη ὁ Κριτόβουλος. - Dénonce, dit Critobule, οίδα γάρ οὐδένα μισούντα τοὺς ἐπσινούντας. - Έαν δέ σου προςκατηγορήσω. ἔφη, ὅτι διὰ τὸ ἄγασθαι αὐτοῦ καὶ ἔγεις εὐνοϊκῶς πρὸς αὐτόν, αρα μη δόξεις διαβάλλεσθαι ύπὸ ἐμοῦ; - Άλλά, ἔφη, εὔνοια γγίγνεται καί μοι αύτῶ πρός ούς αν ύπολάδω έγειν εὐνοϊχῶς πρὸς ἐμέ. Έξέσται μὲν δη μοι, έση ὁ Σωκράτης, λέγειν ταῦτα πεοί σοῦ πρός ούς αν βούλη ποιήσασθαι φίλους. έαν δε δώς έτι μοι έξουσίαν λέγειν περί σοῦ, ότι εί τε έπιμελής των φίλων,

καὶ γαίρεις οὐδενὶ οὕτως

ούν ήττον ή έπὶ

τοῖς έαυτοῦ,

έπὶ τοῖς καλοῖς ἔργοις τῶν σίλων

pour une poursuite d'hommes. — Et Critobule dit: Et certes, ô Socrate, je désire depuis longtemps ces connaissances.

- Et Socrate dit : Lorsque donc, ô Critobule, tu voudras devenir ami avec quelqu'un, έάσεις με χατειπεϊνσου ποὸς αὐτόν, tu laisseras moi dénoncer toi à lui, que et tu admires lui, car je *ne* connais personne haïssant ceux qui le louent. - Et si je te dénonce-en-outre, dit-il, que à cause du admirer lui aussi tu es avec-bienveillance envers lui, est-ce que tu ne croiras pas être calomnié par moi? - Mais, dit-il, de la bienveillance se produit aussi en moi-même envers ceux que je soupçonne être avec-bienveillance envers moi. - Il sera ainsi permis à moi, dit Socrate, de dire ces choses sur toi à ceux que tu voudras te faire amis; mais si tu donnes de plus à moi faculté de dire sur toi, que et tu es soigneux de tes amis. et ne te réjouis de rien ainsi ώς αγαθοίς φίλοις, και αγάλλη τε comme de bons amis, et te glorifies au sujet des belles actions de tes amis non moins qu'au sujet de celles de toi-même.

όπως τε ταῦτα γίγνηται τοῖς φίλοις, οὐχ ἀποχάμνεις μηχανώμενος, καὶ ὅτι ἔγνωκας ἀνδρὸς ἀρετὴν εἶναι Ινικᾶν τοὺς μὲν φίλους εὖ ποιοῦντα, τοὺς δ' ἐχθροὺς κακῶς, πάνυ ἂν οἶμαί σοι επιτήδειον είναι με σύνθηρον των άγαθων φίλων. — Τί οὖν, ἔφη δ Κριτόβουλος, ἐμοὶ τοῦτο λέγεις, ὥςπερ οὐχ ἐπὶ σοὶ όν,  $\delta$  τι  $\delta$ ν βούλη, περὶ έμοῦ λέγειν; — Μὰ  $\Delta$ ί  $\delta$ ούχ  $\delta$ ,  $\delta$ ς ποτε έγω Ασπασίας ήχουσα 3. έφη γὰρ τὰς ἀγαθὰς προμνηστρίδας, μετὰ μέν ἀληθείας τάγαθὰ διαγγελλούσας, δεινάς εἶναι συνάγειν ανθρώπους εἰς χηδείαν, ψευδομένας δ' οὐχ ώφελεῖν ἐπαινούσας τοὺς γὰρ ἐξαπατηθέντας ἄμα μισεῖν ἀλλήλους τε καὶ την προμνησαμένην 4. ά δη και έγω πεισθείς όρθως έγειν, ηγούμαι οὐχ ἐξεῖναί μοι περὶ σοῦ λέγειν ἐπαινοῦντι οὐδέν, ὅ τι αν μη αληθεύω. — Σὸ μεν άρα, έφη ὁ Κριτόδουλος, τοιοῦτός μοι φίλος εἶ, ὧ Σώχρατες, οἷος, αν μέν τι αὐτὸς ἔγω έπιτήδειον είς τὸ φίλους χτήσασθαι, συλλαμβάνειν μοι εί δὲ

Aliomnhmoneymaton bibaion ii.

de leur prospérité comme de la tienne propre, que pour assurer leur bonheur aucune peine ne te rebute, que tu as pour maxime que la vertu d'un homme est de vaincre ses amis en bienfaits, ses ennemis en outrages, je crois que je pourrai t'être fort utile pour trouver des amis honnêtes. — Mais pourquoi me parler ainsi, comme si tu ne pouvais pas dire de moi tout ce que tu veux? - Non, certes, je ne le puis, et Aspasie me l'a bien fait sentir : je lui entendais dire un jour que les entremetteuses de mariages, en ne disant jamais que la vérité, réussissent fort bien à marier les hommes, tandis que les fausses louanges qu'elles donnent ne servent de rien, car les époux qui ont été trompés se détestent mutuellement et maudissent l'entremetteuse : je suis convaincu qu'elle a raison, et je crois ne pouvoir, lorsque je parlerai de toi, te donner aucune louange qui ne soit vraie. - Ainsi, Socrate, tu m'aimes assez pour m'aider à trouver des amis, si je suis digne

ούχ ἀποχάμνεις τε μηχανώμενος ὅπως ταῦτα γίγνηται τοῖς φίλοις, καὶ ὅτι ἔγνωκας είναι άρετην άνδρός τούς δὲ ἐχθρούς κακῶς, οξμαι αν εξναί σοι πάνυ ἐπιτήδειον μὲ εἶναι σύνθηρον τῶν ἀγαθῶν φίλων. - Τί οὖν, ἔση ὁ Κριτόβουλος, λέγεις έμοὶ τοῦτο, ώς περ ούχ ον έπὶ σοί, λέγειν περί έμοῦ ό τι αν βούλη: - Μὰ Δία οὔχ, ώς έγω ήχουσά ποτε Άσπασίας · έφη γάρ τὰς ἀγαθὰς προμνηστρίδας. διαγγελλούσας μέν τὰ ἀγαθὰ μετὰ ἀληθείας, εἶναι δεινὰς συνάγειν ανθρώπους είς χηδείαν. ψευδομένας δὲ ούχ ώφελεῖν ἐπαινούσας. τούς γάρ έξαπατηθέντας άμα μισεῖν ἀλλήλους τε καὶ τὴν προμνησαμένην. ά δή καὶ έγω πεισθείς ἔγειν ὀρθῶς, ήγουμαι ούχ έξειναί μοι λέγειν περί σοῦ ἐπαινοῦντι οὐδέν ὅ τι ἄν μὴ ἀληθεύω.

εί μοι φίλος τοιούτος,

οίος συλλαμβάνειν μοι,

είς τὸ κτήσασθαι φίλους.

ὧ Σώχρατες,

et ne te fatigues pas travaillant afin que ces choses arrivent à tes amis, et que tu sais être la vertu d'un homme νικάν τους μέν φίλους ποιούντα ευ, de vaincre ses amis les traitant bien, mais ses ennemis les traitant mal, je pense pouvoir être à toi tout à fait avantageux moi être compagnon-de-poursuite des bons amis. - Pourquoi donc, dit Critobule, dis-tu à moi ceci, comme n'étant pas au pouvoir de toi de dire sur moi ce que tu voudras? - Par Jupiter non, comme j'ai entendu un jour d'Aspasie: car elle disait les bonnes procureuses-de-mariages, annoncant les bonnes choses avec vérité, être habiles à amener les hommes à l'union, mais mentant ne pas être-utiles louant; car ceux ayant été trompés en même temps se haïr et l'un l'autre et celle qui a procuré-le-mariage; lesquelles choses certes aussi moi étant persuadé être bien, je pense ne pas être permis à moi de dire sur toi en louant rien que je ne dise-vrai. -Σύ μὲν ἄρα, ἔφη ὁ Κριτόβουλος, - Ainsi toi, dit Critobule. tu es pour moi un ami tel, ô Socrate, que aider moi. αν μέν αὐτὸς ἔγω τι ἐπιτήδειον si moi-même j'ai quelque chose d'utile pour le acquérir des amis;

108

μή, οὐκ ᾶν ἐθέλοις πλάσας τι εἰπεῖν ἐπὶ τῆ ἐμῆ ώψελεία. — Πότερα δ' ἄν, ἔφη δ Σωχράτης, ὧ Κριτόβουλε, δοκῶ σοι μᾶλλον ώφελεῖν ἄν σε, τὰ ψευδῆ ἐπαινῶν, ἢ πείθων πειρᾶσθαί σε άγαθὸν ἄνδρα γενέσθαι; Εί δὲ μή φανερὸν οὕτω σοι, ἐχ τῶνδε σκέψαι εἰ γάρ σε, βουλόμενος φίλον ποιῆσαι ναυκλήρω, ψευδόμενος ἐπαινοίην, φάσκων ἀγαθὸν εἶναι κυβερνήτην, ὁ δέ μοι πεισθείς επιτρέψειε σοι την ναῦν μη επισταμένω χυδερνᾶν, έγεις τινά ελπίδα μή αν σαυτόν τε καὶ την ναῦν ἀπολέσαι; ή εί σοι πείσαιμι χοινή την πόλιν, ψευδόμενος, ώς όντι στρατηγικῷ τε καὶ δικαστικῷ καὶ πολιτικῷ, ἐαυτὴν ἐπιτρέψαι, τί ἂν οἴει σεαυτὸν καὶ τὴν πόλιν ὑπὸ σοῦ παθεῖν; ἢ εἴ τινας ἰδία τῶν πολιτών πείσαιμι, ψευδόμενος, ώς όντι οἰχονομικῷ τε καὶ ἐπιμελεῖ, τὰ ἑαυτῶν ἐπιτρέψαι, ẵρ' οὐκ ἄν, πεῖραν διδούς, ἄμα τε βλαθερὸς εἴης, καὶ καταγέλαστος φαίνοιο; Άλλὰ συντο-

a'en avoir; sinon, tu ne voudrais rien imaginer, rien dire dans mon intérêt. — Penses-tu donc, Critobule, que je te servirais mieux en te donnant de fausses louanges, qu'en t'engageant à diriger tous tes efforts vers la vertu? Si tu en doutes, réfléchis à ce que je vais te dire : supposons que j'aille faire de toi un faux éloge à un pilote dont je voudrais te rendre l'ami, lui dire que tu es habile à diriger un bâtiment, que ce pilote, par confiance en moi, remette en tes mains inexpérimentées la conduite de son vaisseau, pourrais-tu avoir que que espérance de ne pas te perdre en même temps que le vaisseau? Si de même, à force de mensonges, je persuadais à la ville de s'abandonner à toi comme à un bon général, à un homme savant dans l'administration de la justice et des affaires, à quels maux ne serais-tu pas exposé et n'exposerais-tu pas ta patrie? Si encore j'engageais quelques citoyens à te confier la gestion de leurs biens, comme à un économe entendu et soigneux, une fois mis à l'épreuve, ne serais-tu pas en même temps un fléau pour la maison et un objet de ridicule? Crois-

#### ENTRETIENS MÉMORABLES, LIVRE II.

εί δὲ μή, οὐχ ἂν ἐθέλοις πλάσας τι εἰπεῖν ἐπὶ τῆ ἐμῆ ἀφελεία. ῶ Κριτόβουλε, έπαινῶν τὰ ψευδῆ, η πείθων σε πειρᾶσθαι γενέσθαι ἄνδρα ἀγαθόν; Εί δὲ μὴ φανερὸν ούτω σοι, σκέψαι έκ τῶνδε. εί γάρ, βουλόμενος ποιήσαι φίλον ναυκλήρω, ἐπαινοίην σε ψευδόμενος. φάσχων είναι άγαθὸν χυβερνήτην, ό δὲ πεισθείς μοι ἐπιτρέψειε τὴν ναῦν σοι μή ἐπισταμένω χυδερναν. έχεις τινά έλπίδα μή αν ἀπολέσαι σαυτόν τε καὶ τὴν ναῦν; η εί ψευδόμενος πείσαιμι χοινῆ τὴν πόλιν ἐπιτρέψαι ἑαυτήν σοι, ώς ὄντι στρατηγικῷ τε καὶ δικαστικῷ καὶ πολιτικῶ, τί οἴει σεαυτὸν καὶ τὴν πόλιν αν παθεῖν ὑπὸ σοῦ; η εί πείσαιμι ίδία τινάς τῶν πολιτῶν, ψευδόμενος, έπιτρέψαι τὰ έαυτῶν, ώς όντι οίκονομικῷ τε ιαὶ ἐπιμελεῖ, άρα, διδούς πεῖραν, ούχ αν είης άμα τε βλαβερός, καὶ φαίνοιο καταγέλαστος; Άλλα όδος συντομωτάτη τε

mais si non, tu ne voudrais pas ayant imaginé quelque chose le dire pour mon avantage. -Πότερα δὲ ἄν, ἔφη ὁ Σωκράτης, - Mais est-ce que, dit Socrate, ô Critobule, δοχῶ σοι ἂν ὡφελεῖν σε μᾶλλον, je parais à toi devoir servir toi mieux louant les choses fausses, ou te persuadant de t'efforcer de devenir un homme de bien? Mais si cela n'est pas évident ainsi à toi, examine d'après ces choses-ci : car si, voulant te faire ami avec un armateur, je louais toi mentant, disant toi être un bon pilote, et que lui ayant cru moi confiât son vaisseau à toi ne sachant pas gouverner, as-tu quelque espérance de ne pas devoir perdre et toi-même et le vaisseau? ou si mentant je persuadais en commun à la ville de confier elle-même à toi, comme étant et habile-général et habile-jurisconsulte et habile-politique, quoi penses-tu toi-même et la vill devoir souffrir par toi? ou si je persuadais en particulier à quelques uns des citoyens, mentant, de te confier les biens d'eux-mêmes, comme étant et bon-économe et soigneux. est-ce que, donnant épreuve, et tu ne serais pas à la fois nuisible, et tu ne paraîtrais pas ridicule? Mais le chemin et le plus court

μωτάτη τε καὶ ἀσφαλεστάτη καὶ καλλίστη δδός, ὧ Κριτόδουλε, ὅ τι ἄν βούλη δοκεῖν ἀγαθὸς εἶναι, τοῦτο καὶ γενέσθαι ἀγαθὸν πειρᾶσθαι. Θοαι δ' ἐν ἀνθρώποις ἀρεταὶ λέγονται, σκοπούμενος εὕρήσεις πάσας μαθήσει τε καὶ μελέτη αὐξανομένας. Ἐγὼ μὲν οὖν, ὧ Κριτόδουλε, οἶμαι δεῖν ἡμᾶς ταύτη θηρᾶσθαι· εἰ δὲ σύ πως ἄλλως γιγνώσκεις, δίδασκε. — Καὶ ὁ Κριτόδουλος· ἀλλ' αἰσχυνοίμην ἄν, ἔφη, ὧ Σώκρατες, ἀντιλέγων τούτοις· οὕτε γὰρ καλὰ οὕτε ἀληθῆ λέγοιμ' ἄν.»

VII. Καὶ μὴν τὰς ἀπορίας γε τῶν φίλων, τὰς μὲν δι' ἄγνοιαν, ἐπειρᾶτο γνώμη ἀκεῖσθαι, τὰς δὲ δι' ἔνδειαν, διδάσκων κατὰ δύναμιν ἀλλήλοις ἐπαρκεῖν. Ἐρῶ δὲ καὶ ἐν τούτοις ἃ σύνοιδα αὐτῷ². ᾿Αρίσταρχον³ γάρ ποτε ὁρῶν σκυθρωπῶς ἔχοντα⁴· « Ἦχος, ἔφη, ὧ ᾿Αρίσταρχε, βαρέως φέρειν τι· χρὴ δὲ τοῦ βάρους

moi, Critobule, le chemin le plus court, le plus sûr, le plus honorable, est de te rendre honnête homme, si tu veux en avoir la réputation. Tout ce que les hommes appellent vertu s'augmente, et une réflexion sérieuse te le fera voir, par l'étude et l'exercice. C'est de ce côté, Critobule, qu'il faut tourner nos efforts; si tu penses autrement, apprends-le moi.—Je rougirais, Socrate, de te faire aucune objection; car je ne dirais alors rien d'honnête ni de vrai. »

VII. Quand ses amis se trouvaient dans l'embarras par ignorance, Socrate tâchait de les en faire sortir en leur donnant un bon conseil; si c'était par pauvreté, il leur enseignait à se secourir les uns les autres. Je dirai aussi ce que je sais de lui à ce sujet. Un jour il vit Aristarque plongé dans la tristesse : « Il semble, Aristarque, lui dit-il, que quelque chose te pèse ; il faut partager le fardeau avec tes amis, peut

καὶ ἀσφαλεστάτη καὶ καλλίστη, ῶ Κριτόβουλε, καὶ πειρᾶσθαι γενέσθαι ἀγαθὸν τοῦτο, ὅ τι ἄν βούλη δοχείν είναι άγαθός. "Όσαι δὲ λέγονται ἀρεταὶ εν ανθρώποις, σχοπούμενος ευρήσεις πάσας αὐξανομένας μαθήσει τε και μελέτη. Έγω μεν ούν, ω Κριτόβουλε, οίμαι δείν ήμας θηρᾶσθαι ταύτη: εί δὲ σὺ γιγνώσχεις άλλως πως, δίδασχε. - Καὶ ὁ Κριτόβουλος: Άλλὰ αἰσχυνοίμην ἄν, ἔφη, ὧ Σώχρατες, άντιλέγων τούτοις: λέγοιμι γάρ αν ούτε χαλά ούτε άληθη. » VII. Καὶ μὴν ἐπειρᾶτό γε άχεῖσθαι τὰς ἀπορίας τῶν φίλων, τάς μέν διά άγνοιαν, γνώμη, τὰς δὲ διὰ ἔνδειαν, διδάσχων ἐπαρχεῖν άλλήλοις κατά δύναμιν. Έρῶ δὲ καὶ ἐν τούτοις ά σύνοιδα αὐτῷ. 'Ορῶν γάρ ποτε 'Αρίσταργον έχοντα σχυθρωπῶς: « "Εοιχας, ἔφη,

ω Άρίσταργε,

μεταδιδόναι τοῦ βάρους

φέρειν τι

βαρέως.

γρή δὲ

et le plus sûr et le plus beau, ô Critobule, est aussi de t'efforcer de devenir bon en cela, en quoi tu voudrais paraître être bon. Mais toutes celles qui sont dites vertus parmi les hommes, examinant tu les trouveras toutes s'augmentant et par l'étude et par l'exercice. Moi donc, ô Critobule, ie crois falloir nous nous mettre-en-chasse de ce côté; mais si toi tu penses de quelque autre façon, apprends-le moi. - Et Critobule : Mais je rougirais, dit-il, ô Socrate, parlant-contre ces choses; car je dirais des choses ni belles ni vraies. » VII. Et certes il s'efforçait de remédier aux embarras de ses amis,

vII. Et certes îl s'efforçait
de remédier aux embarras
de ses amis,
à ceux par ignorance, par un conseil,
et à ceux par besoin,
en leur apprenant à se suffire
les uns aux autres selon leurs moyens.
Mais je dirai aussi en ces choses
ce que je sais-avec lui.
Car voyant un jour Aristarque
étant dans-le-chagrin:
« Tu parais, dit-il,
ò Aristarque,
supporter quelque chose
péniblement;
mais il faut
donner-une-part du fardeau

[se.

μεταδιδόναι τοῖς φίλοις 1. ἴσως γὰρ ἄν τί σε καὶ ἡμεῖς κουφίσαιμεν. Καὶ ὁ ᾿Αρίσταργος ᾿Αλλὰ μήν, ἔφη, οι Σώχρατες, ἐν πολλή γέ είμι ἀπορία ἐπεὶ γὰρ ἐστασίασεν ἡ πόλις², πολλῶν φυγόντων είς τὸν Πειραιᾶ, συνεληλύθασιν ώς ἐμὲ καταλελειμμέναι άδελφαί τε καὶ άδελφιδαῖ καὶ άνεψιαὶ τοσαῦται, ώςτ' εἶναι εν τη οικία τεσσαραςκαίδεκα τοὺς έλευθέρους 3. λαμδάνομεν δὲ οὖτε ἐχ τῆς γῆς οὐδέν· οἱ γὰρ ἐναντίοι χρατοῦσιν αὐτῆς· οὖτε από τῶν οἰχιῶν· ολιγανθρωπία γὰρ ἐν τῶ ἄστει γέγονε<sup>4</sup>· τὰ έπιπλα δὲ οὐδεὶς ώνεῖται, οὐδὲ δανείσασθαι 5 οὐδαμόθεν ἔστιν άργύριον, άλλὰ πρότερον 6 ἄν τίς μοι δοχεῖ ἐν τῆ δδῷ ζητῶν εύρεῖν, ἡ δανειζόμενος λαβεῖν. Χαλεπὸν μὲν οὖν ἐστιν, ὦ Σώχρατες, τους οἰχείους περιορᾶν ἀπολλυμένους, ἀδύνατον δὲ τοσούτους τρέφειν έν τοιούτοις πράγμασιν. Αχούσας οὖν ταῦτα

être pourrons-nous te soulager.—Socrate, répondit Aristarque, je suis dans un grand embarras : depuis que la sédition a forcé tant de citoyens à se réfugier au Pirée, mes sœurs, mes nièces, mes cousines, qui se trouvaient abandonnées, se sont retirées chez moi en si grand nombre, que nous sommes à la maison quatorze personnes de condition libre; nous ne retirons rien de la terre, car les ennemis en sont devenus maîtres, ni de nos maisons, puisque la ville est presque sans habitants; personne ne veut acheter de meubles, et il est impossible d'emprunter nulle part ; il serait, je crois, plus facile de trouver de l'argent dans les rues que d'en emprunter. Il est bien triste, Socrate, de voir ses parents périr de misère, et, dans une situation pareille, on ne peut faire vivre tant de monde. - Mais, dit Socrate après l'avoir

τοίς φίλοις. à tes amis: car peut-être aussi nous ίσως γάρ καὶ ήμεῖς nous soulagerions toi en quelque choαν χουφίσαιμέν σέ τι. - Καὶ ὁ ᾿Αρίσταργος: - Et Aristarque : Cependant, dit-il, ô Socrate, Άλλὰ μήν, ἔφη, ὧ Σώκρατες, je suis certes είμί γε έν πολλή ἀπορία · dans un grand embarras; έπεὶ γὰρ ἡ πόλις car depuis que la ville έστασίασε, s'est trouvée-en-dissension, πολλών συγόντων είς τὸν Πειραιά, beaucoup s'étant réfugiés au Pirée, συνεληλύθασιν ώς έμὲ sont venues-ensemble vers moi ayant été abandonnées χαταλελειμμέναι άδελφαί τε καὶ άδελφιδαῖ et des sœurs et des nièces καὶ ἀνεψιαὶ τοσαῦται, et des cousines si nombreuses. ώςτε τούς έλευθέρους que les *personnes* libres είναι τεσσαραςχαίδεχα être quatorze έν τη οίκία . dans la maison; ούτε δὲ λαμβάνομεν οὐδὲν mais et nous ne retirons rien έκ τής γής. de la terre; car nos adversaires οί γαρ έναντίοι sont-maîtres d'elle; κρατούσιν αὐτῆς: ούτε ἀπὸ τῶν οἰχιῶν . ni de nos maisons; ολιγανθρωπία γάρ car une diminution-d'habitants γέγονεν έν τῷ ἄστει . s'est faite dans la ville; οὐδεὶς δὲ ώνεῖται τὰ ἔπιπλα, et personne n'achète les meubles. έστι δὲ et il n'est possible δανείσασθαι άργύριον d'emprunter de l'argent de nulle part, οὐδαμόθεν, άλλά τις δοκεί μοι mais quelqu'un paraît à moi ζητῶν cherchant en pouvoir trouver dans la rue αν εύρεῖν ἐν τῆ όδῷ πρότερον ή λαβείν δανειζόμενος. avant d'en recevoir empruntant, "Εστι μέν οὖν χαλεπόν, Il est certes donc pénible, ὧ Σώχρατες, περιοράν ô Socrate, de voir τούς οἰχείους ἀπολλυμένους, ses parents dépérissant. άδύνατον δὲ et il est impossible τρέφειν τοσούτους de nourrir tant de personnes έν πράγμασι τοιούτοις. dans des affaires telles. - 'Ο Σωχράτης οὖν - Socrate donc

ayant entendu ces choses:

άκούσας ταύτα .

δ Σωχράτης. Τί ποτέ ἐστιν, ἔφη, ὅτι ὁ Κεράμων Ι μέν, πολλοὺς τρέφων, οὐ μόνον ἑαυτῷ τε καὶ τούτοις τὰ ἐπιτήδεια δύναται παρέχειν, ἀλλὰ καὶ περιποιεῖται τοσαῦτα, ὥςτε καὶ πλουτεῖν, σὸ δέ, πολλοὺς τρέφων, δέδοικας μὴ δι' ἔνδειαν τῶν ἐπιτηδείων ἄπαντες ἀπόλησθε; — "Οτι, νὴ Δί', ἔφη, ὁ μὲν δούλους τρέφει, ἐγὼ δὲ ἐλευθέρους. — Καὶ πότερον, ἔφη, τοὺς παρὰ σοὶ ἐλευθέρους οἴει βελτίους εἶναι, ἢ τοὺς παρὰ Κεράμωνι δούλους; — Ἐγὼ μὲν οἶμαι, ἔφη, τοὺς παρὰ ἐμοὶ ἐλευθέρους. — Οὐκοῦν, ἔφη, αἰσχρὸν τὸν μὲν ἀπὸ τῶν πονηροτέρων εὐπορεῖν, σὲ δὲ πολλῷ βελτίους ἔχοντα ἐν ἀπορίαις εἶναι; — Νὴ Δί', ἔφη· ὁ μὲν γὰρ τεχνίτας τρέφει, ἐγὼ δὲ ἐλευθερίως πεπαιδευμένους. — Ἦρος δοῦν, ἔφη, τεχνῖταί εἰσιν οἱ χρήσιμόν τι ποιεῖν ἐπιστάμενοι; — Μάλιστά γε, ἔφη. — Οὐκοῦν χρήσιμάν γ'

écouté, comment donc se fait-il que Céramon, qui a aussi tant de personnes à nourrir, suffise à ses besoins et aux leurs, et épargne même de quoi s'enrichir, tandis que toi, parce que tu as chez toi plusieurs parentes, tu crains de périr avec elles de besoin? — C'est, par Jupiter, qu'il nourrit des esclaves, tandis que moi je nourris des personnes libres. — Lesquels crois-tu donc les plus estimables, des personnes libres que tu as chez toi, ou des esclaves qui sont chez Céramon? — Ce sont, je pense, les personnes libres qui sont chez moi. — N'est-il donc pas honteux que Céramon soit dans l'abondance, lui qui a chez lui des hommes vils, tandis que toi, qui as des personnes beaucoup plus estimables, tu te trouves dans le dénuement? — Non, par Jupiter; car il nourrit des artisans, et moi des personnes qui ont reçu une éducation libérale. — N'appelles-tu pas artisans des hommes qui savent faire quelque chose d'utile? — Assurément. — La farine n'est-elle pas chose utile? — Sans doute. — Et le pain? —

Τί ποτέ έστιν, έφη, ότι & Κεράμων μέν, τρέφων πολλούς, ού μόνον δύναται παρέγειν τὰ ἐπιτήδεια έαυτῷ τε καὶ τούτοις, άλλά καὶ περιποιεῖται τοσαύτα, ώςτε καὶ πλουτείν, σὺ δέ, τρέφων πολλούς. δέδοικας μή ἄπαντες ἀπόλησθε διά ἔνδειαν τῶν ἐπιτηδείων: - "Οτι, và Δία, ἔφη, ό μεν τρέφει δούλους, έγω δε έλευθέρους. - Καὶ πότερον οἴει, ἔφη, τούς έλευθέρους παρά σοὶ είναι βελτίους. η τούς δούλους παρά Κεράμωνι; - Έγω μέν οξμαι, έφη, τούς έλευθέρους παρά έμοί. - Οὐχοῦν αἰσχρόν, ἔφη, τὸν μὲν εὐπορεῖν από των πονηροτέρων, σὲ δὲ ἔχοντα πολλῷ βελτίους είναι έν ἀπορίαις: - Nη Δία, ἔφη· ό μέν γάρ τρέφει τεχνίτας, έγω δὲ πεπαιδευμένους έλευθερίως. Αρα οὖν, ἔφη, τεχνῖταί εἰσιν οἱ ἐπιστάμενοι ποιείν τι χρήσιμον:

Μάλιστά γε, ἔφη.

- Οὐκοῦν ἄλφιτά γε χρήσιμα ;

Quoi donc est-ce, dit-il, que Céramon, nourrissant beaucoup de personnes. non seulement peut fournir les choses nécessaires et à lui-même et à ceux-ci, mais encore se-fait-de-surplus tant, que même être-riche, et que toi, nourrissant beaucoup de personnes, tu crains que tous vous ne périssiez par manque des choses nécessaires? - Parce que, par Jupiter, dit-il, lui nourrit des esclaves, mais moi des personnes libres. - Et est-ce que tu penses, dit-il, les personnes libres qui sont chez toi être meilleures, ou les esclaves qui sont chez Céramon? - Moi je pense, dit-il, les personnes libres qui sont chez moi. - N'est-il donc pas honteux, dit-il, i'un être-dans-l'abondance au moyen de personnes plus mauvaises, et toi ayant des personnes de beaucoup meilleures être dans des embarras? - Non, par Jupiter, dit-il; car lui nourrit des artisans, mais moi des personnes élevées librement. - Est-ce que donc, dit-il, les artisans sont ceux qui savent faire quelque chose d'utile? - Assurément certes, dit-il.

- La farine n'est-elle donc pas utile?

άλφιτα; — Σφόδρα γε. — Τί δὲ ἄρτοι; — Οὐδὲν ἦττον. — Τί γάρ; ἔφη, ἱμάτιά τε ἀνδρεῖα καὶ γυναικεῖα, καὶ χιτωνίσκοι καὶ χλαμύδες καὶ ἐξωμίδες <sup>1</sup>; — Σφόδρα γε, ἔφη, καὶ πάντα ταῦτα χρήσιμα. — Ἐπειτα <sup>2</sup>, ἔφη, οἱ παρὰ σοὶ τούτων οὐδὲν ἐπίστανται ποιεῖν; — Πάντα μὲν οὖν <sup>3</sup>, ὡς ἐγῷμαι. — Εἶτ' οὐκ οἶσθα ὅτι ἀφ' ένὸς μὲν τούτων, ἀλφιτοποιίας, Ναυσικύδης <sup>4</sup> οὐ μόνον ἑαυτόν τε καὶ τοὺς οἰκέτας τρέφει, ἀλλὰ πρὸς τούτοις καὶ ὖς πολλὰς καὶ βοῦς, καὶ περιποιεῖται τοσαῦτα, ὥςτε καὶ τῆ πόλει πολλάκις λειτουργεῖν, ἀπὸ δὲ ἀρτοποιίας Κύρηδος τήν τε οἰκίαν πᾶσαν διατρέφει καὶ ζῆ δαψιλῶς, Δημέας δὲ δ Κολλυτεὺς <sup>5</sup> ἀπὸ χλαμυδουργίας, Μένων δ' ἀπὸ χλανιδοποιίας, Μεγαρέων δ' οἱ πλεῖστοι <sup>6</sup>, ἔφη, ἀπὸ ἐξωμιδοποιίας διατρέφονται; — Νὴ Δί', ἔφη· οὖτοι μὲν γὰρ ὧνούμενοι βαρβάρους ἀνθρώπους ἔχουσιν, ὥςτ' ἀναγκάζειν <sup>7</sup> ἐργάζεσθαι, ἃ καλῶς ἔχει,

Tout autant. — Et les vêtements d'hommes et de femmes, les robes, les tuniques, les manteaux? — Certes tous ces objets sont utiles. — Et tes parentes ne savent rien faire de tout cela? — Au contraire, je crois qu'elles savent tout faire. — Eh bien! ne vois-tu donc pas qu'en exerçant une de ces industries, en faisant de la farine, Nausicyde se nourrit lui et ses esclaves, entretient en outre des troupeaux de porcs et de bœufs, et met assez de côté pour aider souvent l'État dans ses besoins? Cyrèbe fait du pain, il nourrit toute sa maison et vit largement; Déméas de Collyte fait des tuniques, Ménon des manteaux, la plupart des Mégariens font des robes courtes, et tous se soutiennent. — Oui, par Jupiter; c'est qu'ils achètent des esclaves étrangers qu'ils forcent à travailler, et ils font bien, tandis que moi je n'ai sous

- Σφόδρα γε.
- Τί δὲ ἄρτοι;
- Οὐδὲν ἦττον.
- Τί γάρ; ἔφη, ἱμάτιά τε ἀνδρεῖα καὶ γυναικεῖα, καὶ χιτωνίσκοι καὶ χλαμύδες καὶ ἐξωμίδες;
- Καὶ πάντα ταῦτα, ἔφη,
   σφόδρα γε χρήσιμα.
- Έπειτα, ἔφη,
  οἱ παρὰ σοὶ
  ἐπίστανται ποιεῖν
  οὐδὲν τούτων;
  Πάντα μὲν οὖν,
  ὡς ἐγὼ οἶμαι.
- Είτα ούχ οἴσθα ὅτι ἀπὸ ένὸς μὲν τούτων, ἀλφιτοποιίας,

Ναυσικύδης οὐ μόνον τρέφει ξαυτόν τε καὶ τοὺς οἰκέτας, ἀλλὰ πρὸς τούτοις καὶ πολλὰς ὖς καὶ βοῦς,

καὶ περιποιεῖται τ**ο**σαῦτα, ὥςτε καὶ πολλάκις λειτουργεῖν τῆ πόλει,

ἀπὸ δὲ ἀρτοποιίας Κύρηδος διατρέφει τε

πᾶσαν τὴν οἰχίαν καὶ ζῆ δαψιλῶς,

Δημέας δὲ ὁ Κολλυτεὺς ἀπὸ χλαμυδουργίας,

Μένων δὲ

ἀπὸ χλανιδοποιίας,

οί δὲ πλεῖστοι Μεγαρέων, ἔφη, διατρέφονται

άπὸ εξωμιδοποιίας;

Νη Δία, ἔφη ·οὖτοι μὲν γὰρ ἀνούμενοι

ἔχουσιν ἀνθρώπους βαρδάρους, ὥςτε ἀναγκάζειν ἐργάζεσθαι,

- Beaucoup certes.
- Et quoi les pains?
- Rien moins.
- Car quoi? dit-il, et les vêtements d'hommes et de-femmes.
- et les tuniques et les chlamydes et les robes-courtes?
- Aussi toutes ces choses, dit-il, sont certes très utiles.
- Eh bien! dit-il, ceux qui sont chez toi ne savent-ils faire aucune de ces choses?
- Toutes certes, comme moi je pense.
- Eh quoi ne sais-tu pas
- qu'au moyen d'une de ces choses,
- le travail-de-la-farine,

Nausicyde non seulement nourrit

et lui-même et ses domestiques,

mais outre ceux-ci

aussi beaucoup de porcs et de bœufs,

et se-fait-de-surplus autant,

que même souvent servir la ville,

et qu'au moyen de la fabrication-du-

[pain

Cyrébe et nourrit toute sa maison

et vit largement,

et Déméas de Collyte

au moyen du travail-des-chlamydes, et Ménon [teaux,

au moyen de la confection-de-manet que la plupart des Mégariens, dit-il,

se nourrissent

par la confection-de-robes-courtes?

— Oui, par Jupiter, dit-il; car ceux-ci achetant

ont des hommes barbares,

de manière à les forcer à travailler,

έλεύθεροί τ' εἰσὶ καὶ συγγενεῖς σοι, οἴει χρῆναι αὐτοὺς μηδέν

άλλο ποιείν ή ἐσθίειν καὶ καθεύδειν; Πότερον καὶ τῶν άλλων

έλευθέρων τούς ούτω ζωντας άμεινον διάγοντας δράς, καί μάλ-

λον εὐδαιμονίζεις, ή τούς, ά ἐπίστανται χρήσιμα πρὸς τὸν βίον,

τούτων ἐπιμελουμένους; ἢ τὴν μὲν ἀργίαν καὶ τὴν ἀμέλειαν

αλσθάνη τοῖς ἀνθρώποις πρός τε τὸ μαθεῖν ἃ προςήχει ἐπίστα-

σθαι, καὶ πρὸς τὸ μνημονεύειν ἃ ἂν μάθωσι, καὶ πρὸς τὸ ὑγιαί-

νειν τε καὶ ἰσγύειν τοῖς σώμασι, καὶ πρὸς τὸ κτήσασθαί τε καὶ

σώζειν τὰ χρήσιμα πρὸς τὸν βίον, ὡφέλιμα ὄντα, τὴν δὲ ἐργα-

σίαν καὶ τὴν ἐπιμέλειαν οὐδὲν χρήσιμα; \*Εμαθον δέ, ἃ φὴς

αὐτὰς ἐπίστασθαι, πότερον ὡς οὖτε χρήσιμα ὄντα πρὸς τὸν

βίον, ούτε ποιήσουσαι αὐτῶν οὐδέν, ἢ τοὐναντίον, ὡς καὶ ἐπι-

μεληθησόμεναι Ι τούτων, καὶ ώφεληθησόμεναι ἀπ' αὐτῶν; πο-

la main que des personnes libres et des parentes. — Mais quoi ! parce qu'elles sont de condition libre et tes parentes, penses-tu qu'elles ne doivent rien faire que manger et dormir? Vois-tu que les autres personnes libres qui vivent dans une telle oisiveté aient une meilleure existence, trouves-tu qu'elles soient plus heureuses que celles qui s'occupent des choses utiles qu'elles savent? Te semble-t-il que la paresse et l'oisiveté aident les hommes à apprendre ce qu'ils doivent savoir, à se rappeler ce qu'ils ont appris, à donner à leur corps la santé et la vigueur, à acquérir et conserver tout ce qui est utile à la vie, tandis que le travail et l'exercice ne leur servent de rien? Ont-elles appris ce que tu dis qu'elles savent comme des choses inutiles et dont elles ne feraient point usage, ou au contraire pour s'en occuper un jour et en

## ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

καὶ ἀφεληθησόμεναι ἀπὸ αὐτῶν; et devant tirer-utilité d'elles?

ά έγει καλῶς, - "Επειτα, έφη, ὅτι εἰσὶν έλεύθεροί τε καὶ συγγενεῖς σοι, η ἐσθίειν καὶ καθεύδειν: καὶ εὐδαιμονίζεις μᾶλλον, η τούς ἐπιμελουμένους γρήσιμα πρός τὸν βίον; την μεν άργίαν και την άμελειαν όντα ώφέλιμα τοῖς ἀνθρώποις ά προςήχει ἐπίστασθαι, καὶ πρὸς τὸ μνημονεύειν χαὶ πρὸς τὸ ὑγιαίνειν τε καὶ ἰσχύειν τοῖς σώμασι, καὶ πρὸς τὸ κτήσασθαί τε καὶ σώζειν τὰ χρήσιμα πρὸς τὸν βίον, την δε έργασίαν και την έπιμέλειαν mais le travail et le soin χρήσιμα οὐδέν; Πότερον δὲ ἔμαθον ά φής αὐτὰς ἐπίστασθαι, ώς ούτε ὄντα χρήσιμα πρὸς τὸν βίον, ούτε ποιήσουσαι ούδὲν τούτων, ἢ τὸ ἐναντίον, ώς χαὶ έπιμεληθησόμεναι τούτων,

choses qui sont bien, mais moi j'ai des personnes et libres et parentes. - Eh bien, dit-il, parce qu'elles sont et libres et parentes de toi, penses-tu falloir elles ne faire rien autre chose que manger et dormir? Est-ce que tu vois aussi parmi les autres personnes libres celles qui vivent ainsi passant-la-vie mieux, et les juges-tu-heureuses davantage que celles qui s'occupent de ces choses qu'elles savent utiles pour la vie? ou bien t'apercois-tu la paresse et l'incurie étant utiles aux hommes et pour le apprendre les choses qu'il convient de savoir, et pour le se souvenir des choses qu'ils ont apprises, et pour le être-sains et être-forts par leurs corps, et pour le et acquérir et conserver les choses utiles pour la vie, n'étant utiles en rien? Mais ont-elles appris les choses. que tu dis elles savoir. comme et n'étant pas utiles pour la vie, et ne devant faire aucune d'elles, ou au contraire, comme même devant s'occuper d'elles,

τέρως γὰρ ἄν μᾶλλον ἄνθρωποι σωφρονοῖεν, ἀργοῦντες, ἢ τῶν κρησίμων ἐπιμελούμενοι; ποτέρως δ' ἀν δικαιότεροι εἶεν, εἰ ἐργάζοιντο, ἢ εἰ ἀργοῦντες βουλεύοιντο περὶ τῶν ἐπιτηδείων; ἀλλὰ καὶ νῦν μέν ¹, ὡς ἐγῷμαι, οὐτε σὸ ἐκείνας φιλεῖς, οὐτε ἐκεῖναι σέ· σὸ μέν, ἡγούμενος αὐτὰς ἐπιζημίους εἶναι σεαυτῷ, ἐκεῖναι δέ, σὲ ὁρῶσαι ἀχθόμενον ἐφ' ἑαυταῖς. Ἐκ δὲ τούτων κίνουνος, μείζω τε ἀπέχθειαν γίγνεσθαι ², καὶ τὴν προγεγονυῖαν κάριν μειοῦσθαι. Ἐλὰν δὲ προστατήσης, ὅπως ἐνεργοὶ ὧσι, σὸ ἀκαπήσουσιν, αἰσθόμεναι χαίροντά σε αὐταῖς, τῶν δὲ προστρονοιῶν εὐεργεσιῶν ἤδιον μεμνημένοι, τὴν ἀπ' ἐκείνων χάριν αὐξήσετε, καὶ ἐκ τούτων φιλικώτερόν τε καὶ οἰκειότερον ἀλθόνατον ἀντ' αὐτοῦ προαιρετέον ἦν. νῦν δέ, ἃ μὲν δοκεῖ κάλ

retirer du profit? Quels sont donc les hommes les plus sages, de ceux qui restent dans l'oisiveté ou de ceux qui s'occupent de choses utiles? les plus justes, de ceux qui travaillent, ou de ceux qui rêvent, sans rien faire, aux movens de soutenir leur vie? Mais, à ce que je pense. dans l'état où vous êtes, tu ne peux les aimer, et elles ne peuvent t'aimer non plus; toi, parce que tu les regardes comme un fardeau pour toi; elles, parce qu'elles voient qu'elles te sont à charge. Il est donc à craindre que la haine ne se mette entre vous, et que votre ancienne reconnaissance ne se perde. Mais si tu les fais travailler sous tes yeux, tu les aimeras en voyant qu'elles te sont utiles, et elles te chériront à leur tour, parce qu'elles s'apercevront que tu es content d'elles; vous vous rappellerez avec plaisir les services que vous vous êtes déjà rendus, vous en augmenterez la reconnaissance, et vous deviendrez par là meilleurs amis et meilleurs parents. S'il fallait faire quelque chose de honteux, la mort serait préférable; mais tes parentes ont, à ce qu'il paraît, des talents honorables, ceux qui conviennent le

ποτέρως γάρ ἄνθρωποι αν σωφρονοῖεν μαλλον, άργοῦντες, ἢ ἐπιμελούμενοι τῶν χρησίμων; ποτέρως δὲ αν είεν δικαιότεροι, εί ἐργάζοιντο, η εί άργουντες βουλεύοιντο περί τῶν ἐπιτηδείων; Άλλὰ καὶ νῦν μέν, ώς έγω οξμαι, ούτε σύ φιλεῖς ἐκείνας, ούτε έχεῖναι σέ. σὺ μέν, ἡγούμενος αὐτὰς είναι ἐπιζημίους σεαυτῷ. έχεῖναι δέ, δρῶσαί σε άγθόμενον ἐπὶ ἑαυταῖς. 'Εὰν δὲ προστατήσης, όπως ὧσιν ἐνεργοί, σύ μεν φιλήσεις έχείνας, όρῶν οὖσας ἀφελίμους σεαυτῷ, έχεῖναι δὲ ἀγαπήσουσί σε, αἰσθόμεναί σε γαίροντα αὐταῖς, μεμνημένοι δὲ ήδιον τῶν εὐεργεσιῶν προγεγονυιῶν, αὐξήσετε τὴν χάριν ἀπὸ ἐχείνων, καὶ ἐχ τούτων έξετε άλλήλοις φιλιχώτερόν τε καὶ οἰκειότερον. Εί μὲν τοίνυν ἔμελλον έργάσασθαί τι αλσχρόν, ην προαιρετέον θάνατον άντὶ αὐτοῦ: νῦν δὲ ἐπίστανται. ώς ἔσικεν, α μέν δοχεί είναι χάλλιστα les plus belles

car de quelle façon les hommes seraient-ils sages davantage, étant-oisifs, ou s'occupant des choses utiles? et de quelle facon seraient-ils plus justes, s'ils travaillaient, ou si étant-oisifs ils délibéraient sur les choses nécessaires? Mais aussi maintenant, comme je pense, ni toi tu n'aimes elles, ni elles n'aiment toi; toi, estimant elles être à-charge à toi-même, et elles, vovant toi chagriné à cause d'elles. Mais si tu proposes, afin qu'elles soient travaillant, toi tu aimeras elles. les voyant étant utiles à toi-même, et elles chériront toi, s'étant apercues toi te réjouissant (étant content) d'elles, et vous souvenant plus agréablement des services précédents, vous augmenterez la reconnaissance qui résulte de ces services, et à la suite de ces choses vous serez les uns pour les autres et plus amicalement et plus familièrement. Si donc elles devaient faire quelque chose de honteux. il serait à-préférer la mort au lieu de cette chose; mais maintenant elles savent, comme il paraît, les choses qui paraissent être

ENTRETIENS MÉMORABLES .- II.

ß

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

καὶ πρεπωδέστερα γυναικί.

πάντες δὲ ἐργάζονται δᾶστά τε καὶ τάχιστα

χαὶ χάλλιστα χαὶ ἥδιστα

ὰ ἐπίστανται.

Μή οὖν ὄχνει, ἔφη, είςηγεῖσθαι αὐταῖς ταῦτα,

ά λυσιτελήσει

σοί τε καὶ ἐκείναις,

χαί, ώς εἰχός,

ύπαχούσονται ήδέως.

- Άλλά, νὴ τοὺς θεούς, ἔφη ὁ ᾿Αρίσταρχος,

δοχεῖς μοι λέγειν ούτω χαλῶς,

ὧ Σώχρατες,

ώςτε πρόσθεν μέν

ού προςιέμην δανείσασθαι,

είδως ὅτι, ἀναλώσας

ὄ τι ἂν λάδω,

ούγ έξω ἀποδοῦναι .

νῦν δὲ δοχῶ μοι

ύπομένειν ποιήσαι αὐτὸ είς ἀφορμην έργων. »

Έχ τούτων δὲ άφορμη μεν επορίσθη,

έρια δὲ ἐωνήθη.

χαὶ ἐργαζόμεναι μὲν ἠρίστων,

έργασάμεναι δὲ ἐδείπνουν,

ήσαν δὲ ίλαραὶ

άντ: σχυθρωπών.

καὶ ἀντὶ ὑφορωμένων

ξαυτάς. έώρων ήδέως

άλλήλας.

καὶ αἱ μὲν ἐφίλουν ὡς κηδεμόνα,

δ δὲ ἡγάπα ώς ώφελίμους.

Τέλος δὲ ἐλθὼν πρὸς τὸν Σωχράτην Et enfin étant venu vers Socrate

χαίρων

et plus convenables que d'autres

123

pour une femme; or tous exécutent

et très facilement et très vite

et très bien et très agréablement

les choses qu'ils savent. N'hésite donc pas, dit-il.

à proposer à elles ces choses

aui seront-utiles et à toi et à elles,

et, comme il est probable,

elles prêteront-l'oreille avec plaisir.

- Mais, par les dieux,

dit Aristarque,

tu parais à moi parler si bien,

ô Socrate.

que auparavant

je n'osais pas emprunter,

sachant que, avant dépensé ce que j'aurais recu,

je n'aurais pas à rendre;

mais maintenant je parais à moi

supporter de faire cela

pour un point-de-départ de travaux.\*

Et à la suite de ces choses un point-de-départ fut procuré, et des laines furent achetées; et travaillant elles dinaient,

et ayant travaillé elles soupaient, et elles étaient joyeuses au lieu de tristes;

et au lieu de soupçonnant

elles-mêmes.

elles se voyaient avec-plaisir

les unes les autres;

et elles l'aimaient comme un tuteur,

et il les chérissait

comme lui étant utiles.

se réjouissant

λιστα καὶ πρεπωδέστερα γυναικὶ Ι εἶναι, ἐπίστανται, ὡς ἔοικε· πάντες δέ, ἃ ἐπίστανται, ρᾶστά τε καὶ τάγιστα καὶ κάλλιστα καὶ ήδιστα ἐργάζονται. Μὴ οὖν ὄχνει, ἔφη, ταῦτα εἰςηγεῖσθαι αὐταῖς, ἄ σοί τε λυσιτελήσει κἀκείναις, καί, ὡς εἰκός, ἡδέως ύπαχούσονται. - Άλλά, νη τους θεούς, έφη δ Άρίσταργος, ούτως μοι δοχεῖς χαλῶς λέγειν, ὧ Σώχρατες, ὥςτε πρόσθεν μέν οὐ προςιέμην δανείσασθαι, είδως ὅτι, ἀναλώσας ὅ τι ἀν λάδω, οὐγ έζω ἀποδοῦναι· νῦν δέ μοι δοχῶ εἰς ἔργων ἀφορμὴν 2 ύπομένειν αὐτὸ ποιῆσαι.»

Έχ τούτων δὲ ἐπορίσθη μὲν ἀφορμή, ἐωνήθη δὲ ἔρια: καὶ ἐργαζόμεναι μὲν ἠρίστων, ἐργασάμεναι δὲ 3 ἐδείπνουν, ίλαραί δὲ ἀντὶ σχυθρωπῶν ἦσαν χαὶ ἀντὶ ὑφορωμένων ἑαυτάς, ήδέως αλλήλας έώρων καὶ αί μέν ώς κηδεμόνα ἐφίλουν, ὁ δὲ 4 ως ωσελίμους ήγάπα. Τέλος δε έλθων πρός τον Σωκράτην γαί-

mieux à leur sexe; ce qu'on sait, on le fait facilement et vite, on le fait bien et avec plaisir. N'hésite donc pas à leur proposer un parti qui te sera avantageux autant qu'à elles, et qu'elles embrasseront sans doute avec joie. - Par les dieux, Socrate, répondit Aristarque, ton conseil me semble excellent; je n'osais pas essayer d'emprunter, sachant bien qu'après avoir dépensé je ne pourrais pas rendre; mais maintenant, pour commencer notre travail, je crois pouvoir me décider à le faire. »

Bientôt on se fut procuré des fonds, on eut acheté de la laine; les femmes dinaient en travaillant, soupaient après le travail, et leur tristesse avait fait place à la gaité; au lieu de se soupçonner mutuellement, elles se voyaient avec plaisir; elles aimaient Aristarque comme un protecteur, Aristarque les chérissait pour leurs services. Enfin il vint gaiment conter à Socrate cet heureux changement, et

lui dit que ses parentes lui reprochaient d'être le seul de la maison qui mangeât sans rien faire. « Eh! dit Socrate, que ne leur contes-tu la fable du chien? On rapporte que, du temps que les bêtes parlaient, la brebis dit à son maître : Ta conduite est bien étrange ; nous qui te fournissons de la laine, des agneaux, du fromage, tu ne nous donnes rien que nous ne soyons obligées d'arracher à la terre ; ton chien ne te rapporte rien, et tu partages avec lui ta propre nourriture. Le chien l'avait entendue et lui dit : Par Jupiter, il a raison; c'est moi qui vous garde et qui vous empêche d'être enlevées par les voleurs ou ravies par les loups; si je ne veillais sur vous, vous n'oseriez paître, vous craindriez de périr. Les brebis entendirent raison, et consentirent à ce que le chien leur fût préféré. Dis-leur aussi que tu les gardes et que tu les surveilles comme le chien de la fable, que grâce à toi elles ne sont insultées par personne, et peuvent travailler gatment et sans crainte. »

125

διηγεῖτο ταῦτά τε, χαὶ ὅτι αἰτιῶνται αὐτὸν έσθίειν μόνον άργὸν τῶν ἐν τῆ οἰχία. Καὶ ὁ Σωχράτης ἔφη : « Είτα οὐ λέγεις αὐταῖς τὸν λόγον τοῦ χυνός; Φασὶ γάρ, ὅτε τὰ ζῶα ην φωνήεντα, Ποιείς θαυμαστόν, δς ήμιν μέν, ταῖς παρεγούσαις σοὶ καὶ ἔρια καὶ ἄρνας χαὶ τυρόν, δίδως οὐδέν, ο τι αν μη λάδωμεν έκ της γης, μεταδίδως δὲ τῶ χυνί, ος παρέχει σοι οὐδεν τοιοῦτον, οὖπερ σίτου αὐτὸς ἔχεις. Τὸν χύνα οὖν ἀχούσαντα εἰπεῖν: Ναὶ μὰ Δία: έγὼ γάρ εἰμι ὁ σώζων καὶ ὑμᾶς αὐτάς, ὥςτε μήτε αλέπτεσθαι ύπὸ ἀνθρώπων, μήτε άρπάζεσθαι ύπὸ λύχων, έπει ύμεζς γε, εί έγω μη προφυλάττοιμι ύμας, οὐδὲ ἄν δύναισθε νέμεσθαι, φοδούμεναι μη ἀπόλησθε. Ούτω δη λέγεται χαὶ τὰ πρόβατα συγχωρῆσαι τὸν χύνα προτιμᾶσθαι. Καὶ σὺ οὖν λέγε ἐχείναις, οτι άντὶ χυνός εί φύλαξ καὶ ἐπιμελητής, καὶ ζῶσι διὰ σὲ οὐδὲ ἀδικούμεναι ὑπὸ ἑνός έργαζόμεναί τε ἀσφαλῶς καὶ ήδέως. »

il lui racontait et ces choses, et qu'elles accusent lui de manger seul oisif de ceux dans la maison. Et Socrate dit: « Et puis tu ne dis pas à elles la fable du chien? Car on dit, quand les bêtes étaient douées-de-la-parole, την όιν είπειν πρός τον δεσπότην la brebis avoir dit à son maître : Tu fais une chose surprenante, toi qui à nous certes, celles fournissant à toi et des laines et des agneaux et du fromage, ne donnes rien que nous n'ayons pris de la terre, mais qui donnes-part au chien, qui ne fournit à toi rien de tel, de laquelle nourriture toi-même tu as. Le chien donc avant entendu avoir dit: Oui par Jupiter; car je suis celui qui sauve aussi vous-mêmes, de manière à et n'être pas volées par des hommes, et n'être pas ravies par des loups, puisque vous certes, si moi je ne veillais sur vous, ne pourriez pas même paître, craignant que vous ne périssiez. Ainsi certes il est dit aussi les brebis avoir concéde le chien leur être préféré. Aussi toi donc dis à elles, qu'au lieu de chien tu es gardien et surveillant, et qu'elles vivent grâce à toi et n'étant pas lésées par un seul et travaillant en sûreté et avec plaisir. »

VIII. ᾿Αλλον δέ ποτε ἀρχαῖον ἑταῖρον διὰ χρόνου ¹ ἰδών· « Πόθεν, ἔφη, Εὐθηρε, φαίνη ²; — Ὑπὸ μὲν τὴν κατάλυσιν τοῦ πολέμου ³, ἔφη, ὧ Σώκρατες, ἐκ τῆς ἀποδημίας, νυνὶ μέντοι αὐτόθεν. Ἐπειδὴ γὰρ ἀφηρέθημεν τὰ ἐν τῆ ὑπερορία κτήματα ⁴, ἐν δὲ τῆ ᾿Αττικῆ ὁ πατήρ μοι οὐδὲν κατέλιπεν, ἀναγκάζομαι νῦν ἐπιδημήσας τῷ σώματι ἐργαζόμενος τὰ ἐπιτήδεια πορίζεσθαι δοκεῖ δέ μοι τοῦτο κρεῖττον εἶναι ἢ δέεσθαί τινος ἀνθρώπων, άλλως τε καὶ μηδὲν ἔχοντα, ἐφ' ὅτῳ ὰν δανειζοίμην. — Καὶ πόσον χρόνον οἴει σοι, ἔφη, τὸ σῶμα ἱκανὸν εἶναι μισθοῦ ἐργάζεσθαι; — Μὰ τὸν Δί', ἔφη, οὐ πολὺν χρόνον. — Καὶ μήν, ὅταν γε πρεσδύτερος γένη, δῆλον, ὅτι δαπάνης μὲν δεήση, μισθὸν δὲ οὐδείς σοι θελήσει τῶν τοῦ σώματος ἔργων διδόναι. — ᾿Αληθῆ λέγεις, ἔφη. — Οὐκοῦν, ἔφη, κρεῖττόν ἐστιν αὐτό-

VIII. Un autre jour il rencontra un ancien ami qu'il n'avait pas vu depuis longtemps: « D'où viens-tu, Euthère?—Sur la fin de la guerre, je suis revenu d'un voyage, et maintenant je suis ici. J'ai perdu les biens que j'avais au delà des frontières, mon père ne m'a rien laissé en Attique, et je suis obligé, aujourd'hui que me voilà de retour, de travailler pour vivre; j'aime mieux cela que de rien demander à personne, d'autant plus que je n'ai rien à mettre en gage pour emprunter. — Et combien de temps crois-tu avoir assez de force pour gagner ta vie par ton travail? — Par Jupiter, fort peu de temps. — Cependant, quand tu seras vieux, il est évident que tu auras des dépenses à faire, et personne ne voudra t'employer et te payer. — Tu dis vrai. — Ne vaudrait-il donc pas mieux t'occuper dès à présent de travaux

#### ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

VIII. Ἰδών δέ ποτε διά γρόνου άλλον άρχαῖον έταῖρον « Πόθεν φαίνη, Εὔθηρε, ἔφη; - Υπό μεν την κατάλυσιν τοῦ πολέμου, έφη, ὧ Σώχρατες, έχ τῆς ἀποδημίας, νυνὶ μέντοι αὐτόθεν. Έπειδή γάρ άφηρέθημεν τὰ χτήματα έν τη ύπερορία, δ δὲ πατὴρ κατέλιπέ μοι οὐδὲν ἐν τῆ Άττικῆ, άναγκάζομαι νῦν ἐπιδημήσας έργαζόμενος τῷ σώματι πορίζεσθαι τὰ ἐπιτήδεια: τοῦτο δὲ δοχεῖ μοι εἶναι χρεῖττον η δέεσθαι τινός ἀνθρώπων, άλλως τε χαὶ ἔγοντα μηδέν. έπὶ ὅτω ἄν δανειζοίμην. - Καὶ πόσον γρόνον, ἔφη, οἴει τὸ σῶμα εἶναι ἱχανόν σοι έργάζεσθαι μισθοῦ; — Μὰ τὸν Δία, ἔφη, ού πολύν χρόνον. - Καὶ μήν, ὅταν γε γένη πρεσδύτερος, δῆλον. **ότι δεήση μὲν δαπάνης**, ούδεὶς δὲ θελήσει διδόναι σοι μισθόν τῶν ἔργων τοῦ σώματος. - Λέγεις άληθη, ἔφη.

Οὐχοῦν ἐστι κρεῖττον, ἔφη,

ἐπιτίθεσθαι αὐτόθεν

VIII. Mais ayant vu un jour après un long temps un autre ancien camarade: « D'où parais-tu, Euthère, dit-il? - Sur la fin de la guerre, dit-il, ô Socrate, de mon voyage, maintenant toutefois d'ici. Car comme nous avons été dépouillés de nos possessions dans le pays-au-delà-des-frontières, et que mon père n'a laissé à moi rien dans l'Attique, je suis forcé maintenant étant-revenu-au-pays travaillant de mon corps de me procurer les choses nécessaires; or cela paraît à moi être préférable que d'avoir-besoin de quelqu'un des hommes, et autrement (surtout) aussi n'ayant rien, sur quoi je puisse emprunter. - Et combien de temps, dit-il, penses-tu le corps être capable à toi de travailler pour un salaire? - Par Jupiter, dit-il, non un long temps. - Et pourtant, lorsque certes, tu seras devenu plus vieux, il est évident, que tu auras-besoin de dépense, et que personne ne voudra donner à toi un salaire des travaux du corps. - Tu dis des choses vraies, dit-il, - N'est-il donc pas meilleur, dit-il. de t'appliquer dès à présent

θεν Ι τοῖς τοιούτοις τῶν ἔργων ἐπιτίθεσθαι, ἃ καὶ πρεσδυτέρω γενομένω ἐπαρχέσει, χαὶ προςελθόντα τω τῶν πλείονα χρήματα κεκτημένων, τῷ δεομένω τοῦ συνεπιμελησομένου, ἔργων τε έπιστατοῦντα <sup>2</sup> καὶ συγκομίζοντα καρποὺς καὶ συμφυλάττοντα την οὐσίαν ώφελοῦντα ἀντωφελεῖσθαι. — Χαλεπῶς ἄν, ἔφη, έγω, ω Σωχρατες, δουλείαν υπομείναιμι. - Καὶ μὴν οί γε 3 έν ταίς πόλεσι προστατεύοντες καὶ τῶν δημοσίων ἐπιμελόμενοι, οὐ δουλοπρεπέστεροι ένεχα τούτου, άλλ' έλευθεριώτεροι νομίζονται. - Ολως μήν, έφη, δ Σώχρατες, τὸ ὑπαίτιον εἶναί τινι οὐ πάνυ προςίεμαι. - Καὶ μήν, ἔφη, Εύθηρε, οὐ πάνυ γε ῥάδιόν έστιν εύρειν έργον, έφ' ὧ οὐχ ἄν τις αἰτίαν έγοι γαλεπὸν γάρ ούτω τι ποιῆσαι, ώςτε μηδέν άμαρτεῖν, γαλεπὸν δέ καὶ αναμαρτήτως τι ποιήσαντα μη αγνώμονι χριτή περιτυγείν, έπει

qui puissent encore te soutenir pendant ta vieillesse, t'adresser à un homme qui ait de grandes propriétés et qui ait besoin de quelqu'un pour les régir, surveiller les travaux, l'aider à rentrer les récoltes, à conserver sa fortune, lui rendre des services et en recevoir de lui? -Je me résoudrais difficilement, Socrate, à endurer l'esclavage. — Pourtant, ceux qui sont à la tête de l'État, qui dirigent les affaires publiques, ne sont pas regardés comme plus esclaves que les autres hommes, on les croit au contraire plus libres qu'eux. - Enfin, Socrate, je ne veux point me soumettre à recevoir des reproches de personne. — Certes, Euthère, il n'est pas facile de trouver un travail qui n'expose à aucun reproche; quoi qu'on entreprenne, il est difficile de ne point faire de fautes, et quand on n'en ferait aucune, il est encore difficile de ne pas rencontrer un juge inepte; aussi je m'éton-

τοῖς τοιούτοις τῶν ἔργων, α έπαρχέσει χαὶ γενομένω πρεσδυτέρω, καὶ προςελθόντα τω τῶν κεκτημένων χρήματα πλείονα, τῷ δεομένω τοῦ συνεπιμελησομένου, ἐπιστατοῦντά τε ἔργων καὶ συγκομίζοντα καρπούς καὶ συμφυλάττοντα τὴν οὐσίαν ώσελοῦντα ἀντωσελεῖσθαι; - Έγώ, ἔφη, ὧ Σώχρατες, ύπομείναιμι αν γαλεπώς δουλείαν.

έν ταῖς πόλεσι καὶ ἐπιμελόμενοι τῶν δημοσίων, ού νομίζονται ένεχα τούτου

δουλοπρεπέστεροι, άλλὰ έλευθεριώτεροι.

- "Ολως μήν, ἔφη, ὧ Σώκρατες, ού προςίεμαι πάνυ τὸ εἶναι ὑπαίτιον

τινί.

 Καὶ μήν, ἔφη, Εὔθηρε, ούχ ἔστι γε πάνυ ράδιον

εύρεῖν ἔργον, ἐπὶ ὧ

τὶς οὐχ ἄν ἔγοι αἰτίαν .

χαλεπόν γάρ ποιῆσαί τι ούτως, ώςτε άμαρτεῖν μηδέν, χαλεπόν δὲ καὶ

ποιήσαντά τι άναμαρτήτως

μή περιτυχείν χριτη άγνώμονι, έπει και οξς

aux tels des ouvrages, qui suffiront à toi même étant devenu plus vieux. et t'étant approché de quelqu'un de ceux qui possèdent des biens plus grands, celui avant-besoin

de quelqu'un qui veillerait-avec lui, et présidant aux travaux

et aidant-à-faire-rentrer les fruits et gardant-avec lui sa fortune l'aidant être-aidé-en-retour?

- Moi, dit-il, ô Socrate,

je supporterais difficilement

l'esclavage.

— Καὶ μὴν οί γε προστατεύοντες — Et pourtant ceux qui-sont-à-la-tête

dans les villes et qui prennent-soin des affaires publiques,

ne sont pas jugés à cause de cela

plus esclaves, mais plus libres.

- Enfin, dit-il, ô Socrate, je n'accepte absolument pas le être sujet-aux-reproches

de quelqu'un.

- Et pourtant, dit-il, Euthère, il n'est pas certes tout à fait facile

de trouver un ouvrage, au sujet duquel

quelqu'un n'aurait pas de reproche;

car il est difficile

de faire quelque chose ainsi, de manière à ne pécher en rien,

et il est difficile aussi

avant fait quelque chose sans-pécher

de ne pas tomber sur un juge incapable,

puisque même dans les choses que

καὶ οἶς νῦν ἐργάζεσθαι φής, θαυμάζω εὶ ῥάδιόν ἐστιν ἀνέγκλητον διαγίνεσθαι. Χρὴ οὖν πειρᾶσθαι τούς τε φιλαιτίους φεύγειν, καὶ τοὺς εὐγνώμονας διώκειν, καὶ τῶν πραγμάτων, ὅσα μὲν δύνασαι ποιεῖν, ὑπομένειν, ὅσα δὲ μὴ δύνασαι, φυλάττεσθαι, ὅ τι δ' ἀν πράττης, τούτων Ι ὡς κάλλιστα καὶ προθυμότατα ἐπιμελεῖσθαι: οὕτω γὰρ ἥκιστα μέν σε οἶμαι ἐν αἰτίᾳ εἶναι, μάλιστα δὲ τῆ ἀπορία βοήθειαν εὑρεῖν, ῥᾶστα δὲ καὶ ἀκινδυνότατα ζῆν καὶ εἰς τὸ γῆρας διαρκέστατα.»

ΙΧ. Οἶοα οὲ ποτε αὐτὸν καὶ Κρίτωνος² ἀκούσαντα, ὡς χαλεπὸν ὁ βίος ᾿Αθήνησιν³ εἴη ἀνδρὶ βουλομένω τὰ ἑαυτοῦ πράττειν. « Νῦν γάρ, ἔφη, ἐμέ τινες εἰς οἰκας ἄγουσιν, οὐχ ὅτι ἀδικοῦνται ὑπ' ἐμοῦ, ἀλλ' ὅτι νομίζουσιν ἤδιον ἄν με ἀργύριον τελέσαι, ἢ πράγματα ἔχειν. Καὶ ὁ Σωκράτης Εἰπέ μοι, ἔφη,

ὧ Κρίτων, κύνας δὲ τρέφεις, ἵνα σοι τοὺς λύκους ἀπὸ τῶν

nerais fort que, même dans les travaux dont tu t'occupes aujourd'hui, il fût aisé de se mettre à l'abri du blâme. Il faut donc autant que possible éviter les gens qui aiment à quereller, rechercher ceux qui ont un jugement sain, te charger de tout ce que tu peux faire, te défier du reste, exécuter le mieux possible et avec le plus grand soin ce que tu auras entrepris; je crois qu'en agissant ainsi tu t'exposeras peu aux reproches, tu trouveras des ressources contre l'indigence, tu vivras sans peine et sans crainte, et tu seras à l'aise pendant ta vieillesse.»

IX. Il entendit Criton se plaindre un jour qu'il était bien difficile de vivre à Athènes, quand on voulait s'occuper de ses affaires. « Il y a maintenant, disait-il, des gens qui m'intentent des procès, non pas parce que je leur fais du tort, mais parce qu'ils pensent que j'aimerai mieux donner de l'argent que d'avoir des embarras. — Dis-moi, Criton, lui demanda alors Socrate, tu nourris des chiens pour écarter

φής ἐργάζεσθαι νῦν, θαυμάζω εἰ ἔστι ῥάδιον διαγίνεσθαι ανέγκλητον. Χρη οὖν πειράσθαι φεύγειν τε τούς φιλαιτίους, και διώχειν τούς εύγνώμονας, καὶ ὑπομένειν τῶν πραγμάτων, όσα μέν δύνασαι ποιείν, φυλάττεσθαι δὲ όσα μη δύνασαι, ο τι δὲ ἂν πράττης, έπιμελεῖσθαι τούτων ώς κάλλιστα καὶ προθυμότατα: ούτω γὰρ οἶμαί σε είναι μέν ήχιστα έν αἰτία, εύρεῖν δὲ μάλιστα βοήθειαν τη ἀπορία, ζῆν δὲ ῥᾶστα καὶ ἀκινδυνότατα καὶ διαρχέστατα είς τὸ γῆρας. »

ΙΧ. Οίδα δέ ποτε αὐτὸν ακούσαντα καὶ Κρίτωνος, ώς ὁ βίος Άθήνησιν είη χαλεπόν ανδρί βουλομένω πράττειν τὰ έαυτοῦ. « Νῦν γάρ, ἔφη, τινές άγουσιν έμε είς δίχας. ούχ ὅτι ἀδιχοῦνται ὑπὸ ἐμοῦ, άλλὰ ὅτι νομίζουσί με αν τελέσαι αργύριον ήδιον. η έχειν πράγματα. Καὶ ὁ Σωχράτης Εἰπέ μοι, ῶ Κρίτων, ἔφη, τρέφεις δὲ χύνας, ξνα ἀπερύχωσί σοι

tu dis faire maintenant. ie m'étonne s'il est facile de persévérer sans-reproches. Il faut donc t'efforcer et de fuir les hommes amis-des-reproches, et de rechercher les hommes capables, et d'entreprendre des affaires. toutes celles que tu peux faire, et de te garder de toutes celles que tu ne peux pas et quoi que tu fasses, [taire. t'occuper de ces choses le mieux possible et avec le plus de bonne volonté: car ainsi je pense toi être le moins en accusation. et trouver le plus un secours pour l'embarras. et vivre le plus facilement et avec-le-moins-de-risque et le plus suffisamment pour ta vieillesse. »

IX. Mais je sais un jour lui ayant entendu aussi Criton dire, que la vie à Athènes était chose difficile pour un homme voulant faire les affaires de lui-même « Car maintenant, disait-il, quelques uns amènent moi à des procès, non parce qu'ils sont lésés par moi. mais parce qu'ils pensent moi devoir payer de l'argent avec plus de plaisir, que d'avoir des affaires. Et Socrate: Dis-moi, ô Criton, dit-il. mais tu nourris des chiens, afin qu'ils écartent pour toi

γαριζόμενον οίω σοὶ ἀνδρὶ Τ ἡ ἀπεγθόμενον ώφελεῖσθαι; εὖ ἴσθι, ὅτι εἰσὶν ἐνθάδε² τῶν τοιούτων ἀνδρῶν, οἱ πάνυ ἄν φιλο-

τιμηθείεν φίλω σοι χρησθαι.»

Καὶ ἐχ τούτων ἀνευρίσχουσιν ἀρχέδημον, πάνυ μὲν ξχανὸν εἰπεῖν τε καὶ πρᾶξαι, πένητα δέ. Οὐ γὰρ ἦν οἶος ἀπὸ παντὸς χερδαίνειν, ἀλλὰ φιλόχρηστός τε χαὶ εὐφυέστερος ἢ ὡς ἀπὸ τῶν συχοφαντῶν λαμβάνειν3. Τούτω οὖν ὁ Κρίτων, ὁπότε συγχομίζοι ή σττον ή έλαιον ή οίνον ή έρια ή άλλο τι τῶν ἐν ἀγρῷ γιγνομένων γρησίμων πρὸς τὸν βίον, ἀφελών ἔδωκε καὶ ὁπότε

les loups de tes brebis? — Sans doute; je trouve plus d'avantage à en avoir. — Ne consentirais-tu donc pas à nourrir aussi un homme qui voulût et pût écarter de toi ceux qui essayent de te nuire? - Bien volontiers, si je ne craignais qu'il se tournât aussi contre moi. — Eh quoi! ne vois-tu pas qu'il y a plus d'agrément et de profit à servir un homme tel que toi qu'à s'en faire un ennemi? Sache bien qu'il y a une foule d'hommes qui ambitionneraient de t'avoir pour ami. »

A la suite de cet entretien, ils trouvent Archidème, citoyen capable de parler et d'agir, mais pauvre. Ce n'était pas un homme à tirer profit de tout; il aimait la vertu, et avait le cœur trop bien placé pour recevoir de l'argent des sycophantes. Toutes les fois que Criton rapportait du blé, de l'huile, du vin, de la laine ou quelque provision des choses nécessaires que fournit la campagne, il en donnait une partie à Archidème; il l'invitait lorsqu'il offrait un sacrifice, et ne né-

## ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

τοὺς λύχους ἀπὸ τῶν ποοβάτων; les loups des brebis? — Καὶ μάλα, ἔφη · λυσιτελεῖ γάρ μοι μᾶλλον τρέφειν ή μή. Οὐκ ἄν οὖν θρέψαις καὶ ἄνδρα, όςτις έθέλοι τε καὶ δύναιτο απερύχειν σου τούς έπιγειρούντας άδικείν σε: - Ἡδέως γε ἄν, ἔφη, εί μη φοδοίμην όπως μή τράποιτο ἐπί με αὐτόν. - Τί δέ; ἔφη, οὐχ δρᾶς ότι έστὶ πολλῶ ήδιον ώφελεῖσθαι χαριζόμενον άνδρὶ οἵω σοὶ η ἀπεχθόμενον; ίσθι εὖ, ὅτι εἰσὶν ἐνθάδε τῶν ἀνδρῶν τοιούτων, οι φιλοτιμηθείεν αν πάνυ χρησθαι σοὶ φίλω. »

Καὶ ἐκ τούτων άνευρίσκουσιν Άργέδημον, πάνυ μὲν ἱχανὸν είπεῖν τε καὶ πρᾶξαι, πένητα δέ. Ού γάρ ην οίος χερδαίνειν ἀπὸ πάντων, άλλὰ φιλόχρηστός τε χαὶ εὐφυέστερος η ώς λαμβάνειν ἀπὸ τῶν συχοφαντῶν. Κρίτων οὖν, ὁπότε συγκομίζοι η σίτον η έλαιον η οίνον η ἔρια ή τι ἄλλο τῶν χρησίμων πρὸς τὸν βίον γιγνομένων έν άγρῷ, ἀφελών ἔδωχε τούτω. χαὶ ὁπότε θύοι,

- Assurément, dit-il; car il est utile à moi davantage d'en nourrir que de n'en pas nourrir. - Ne nourrirais-tu donc pas bien aussi un homme, qui et voudrait et pourrait écarter de toi ceux qui essayent de léser toi? - Avec plaisir certes, dit-il, si je ne craignais pas qu'il ne se tournât contre moi-même. - Mais quoi? dit-il, ne vois-tu pas qu'il est beaucoup plus agréable d'être aidé en faisant-plaisir à un homme tel que toi qu'en en étant haï? sache bien, qu'il y a ici beaucoup des nommes tels, qui ambitionneraient tout à fait d'user de toi comme ami. »

Et à la suite de ces choses ils découvrent Archédème, tout à fait capable et de parler et d'agir, mais pauvre. Car il n'était pas capable de tirer-profit de toutes choses, mais et ami-de-l'honnêteté et trop bien né que pour recevoir des sycophantes. Criton donc, lorsqu'il faisait-rentrer ou du blé ou de l'huile ou du vin ou de la laine ou quelque autre des choses utiles pour la vie qui se produisent à la campagne, en ayant enlevé une partie la donnait à celui-ci : et lorsqu'il sacrifiait,

θύοι, ἐχάλει  $^{1}$ , χαὶ τὰ τοιαῦτα πάντα ἐπεμελεῖτο  $^{2}$ . Νομίσας οὲ Αρχέδημος αποστροφήν<sup>3</sup> οἱ τὸν Κρίτωνος οἶχον, μάλα περιείπεν αὐτόν καὶ εὐθὺς τῶν συκοφαντούντων τὸν Κρίτωνα ανευρήκει 4 πολλά άδικήματα, πολλούς δε έχθρούς, και αὐτῶν τινα προεχαλείτο είς δίχην δημοσίαν, έν ή αὐτὸν έδει χριθηναι,  $\delta$  τι  $\delta$ εῖ παθεῖν  $\mathring{\eta}$  ἀποτῖσαι $^5$ . O  $\delta$ ές συνειδώς αὐτ $\widetilde{\omega}$  πολλά χαὶ πονηρά, πάντ' ἐποίει, ώςτε ἀπαλλαγῆναι τοῦ Άργεδήμου. 'Ο δὲ ᾿Αργέδημος οὐκ ἀπηλλάττετο, εως τόν τε Κρίτωνα ἀφῆκε, καὶ αὐτῶ 6 γρήματα ἔδωκεν. Ἐπεὶ δὲ τοῦτό τε καὶ ἄλλα τοιαῦτα ὁ Αγέδημος διεπράξατο, ήδη τότε, ώςπερ όταν νομεὺς ἀγαθὸν χύνα ἔχη, χαὶ οἱ ἄλλοι νομεῖς βούλονται πλησίον αὐτοῦ τὰς ἀγέλας ἱστάναι, ἵνα τοῦ χυνὸς ἀπολαύωσιν, οὕτω καὶ Κρίτωνος πολλοὶ τῶν φίλων ἐδέοντο καὶ σφίσι παρέγειν φύλακα τὸν Άρχέδημον. Ὁ δὲ Άρχέδημος τῷ Κρίτωνι ήδέως έγαρίζετο, καὶ οὐγ ὅτι μόνος ὁ Κρίτων ἐν ἡσυχία ἦν, ἀλλὰ

gligeait aucune occasion de lui faire plaisir. Archidème, qui regardait la maison de Criton comme un refuge assuré, s'attacha à lui; bientôt il eut découvert que les sycophantes qui poursuivaient Criton étaient chargés de crimes et avaient de nombreux ennemis ; il appela l'un d'eux en justice pour se voir condamner à une punition corporelle ou à une amende. Cet homme, qui avait la conscience de ses méfaits, fit tout pour se débarrasser d'Archidème, Mais Archidème ne le lâcha point qu'il n'eût laissé Criton en paix et ne lui eût donné à lui-même de l'argent. Il se conduisit de la sorte dans quelques autres occasions; alors, de même que quand un berger a un bon chien, les autres bergers placent près de lui leurs troupeaux pour en profiter aussi, les amis de Criton le prièrent de les mettre comme lui sous la garde d'Archidème. Celui-ci obligeait Criton avec plaisir;

έκάλει, καὶ ἐπεμελεῖτο πάντα τὰ τοιαῦτα. Άρχεδημος δε νομίσας τὸν οἶχον Κρίτωνος είναι ἀποστροφήν οί, περιείπε μάλα αὐτόν \* καὶ εὐθὺς ἀνευρήκει πολλά άδικήματα πολλούς δὲ ἐγθρούς καὶ προεκαλεῖτό τινα αὐτῶν είς δίκην δημοσίαν. έν ή έδει αὐτὸν χριθῆναι. ο τι δεῖ παθείν ἢ ἀποτίσαι. 'Ο δέ, συνειδώς αύτῷ πολλά καὶ πονηρά. ἐποίει πάντα, Ο δὲ Άρχέδημος ούχ ἀπηλλάττετο. ἔως ἀφῆχέ τε τὸν Κρίτωνα, καὶ ἔδωκεν αὐτῷ χρήματα. Έπεὶ δὲ ὁ Άρχέδημος διεπράξατο τοῦτό τε καὶ ἄλλα τοιαῦτα, ήδη τότε, ώςπες όταν νομεύς ἔγη ἀγαθὸν χύνα. χαὶ οἱ ἄλλοι νομεῖς βούλονται ΐνα ἀπολαύωσι τοῦ χυνός, ούτω καὶ πολλοὶ τῶν φίλων Κρίτωνος εδέοντο παρέχειν καὶ σφίσιν τὸν Άρχέδημον φύλακα. 'Ο δὲ 'Αρχέδημος έχαρίζετο ήδέως τῷ Κρίτωνι,

χαὶ οὺχ ὅτι ὁ Κρίτων μόνος

πν έν ησυχία,

il *l'*invitait, et *le* soignait. en toutes les choses telles. Et Archédème ayant pensé la maison de Criton être un refuge pour lui, s'attacha beaucoup à lui; et bientôt il eut découvert de nombreux délits et de nombreux ennemis τῶν συκοφαντούντων τὸν Κρίτωνα, de ceux qui calomniaient Criton, et il cita l'un d'eux à un procès public, dans lequel il fallait lui être jugé, quoi il faut souffrir ou payer. Mais celui ci. sachant-avec lui-même beaucoup de choses et de mauvaises faisait tout, ώςτε ἀπαλλαγήναι τοῦ Άργεδήμου. pour se débarrasser d'Archédème. Mais Archédème ne quitta-pas-prise, jusqu'à ce que et il eût lâché Criton et il eut donné à lui de l'argent. Et après que Archédème eut accompli et cela et d'autres choses telles, déjà alors, comme lorsqu'un berger a un bon chien. aussi les autres bergers veulent ίστάναι τὰς ἀγέλας πλησίον αὐτοῦ, placer leurs troupeaux près de lui, afin qu'ils jouissent du chien, ainsi aussi de nombreux des amis de Criton le priaient de donner aussi à eux Archédème pour gardien. Et Archédème faisait-plaisir volontiers à Criton, et non pas Criton seul était dans la tranquillité,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE II.

καὶ Ι οἱ φίλοι αὐτοῦ. Εἰ δέ τις αὐτῷ τούτων, οἶς ἀπήχθετο, ονειδίζοι, ως ύπο Κρίτωνος ωφελούμενος χολαχεύοι αὐτόν « Πότερον οὖν, ἔφη ὁ Άρχεδημος, αἰσχρόν ἐστιν, εὐεργετούμενον ὑπὸ γρηστών ανθρώπων και αντευεργετούντα, τους μέν τοιούτους φίλους ποιεῖσθαι, τοῖς δὲ πονηροῖς διαφέρεσθαι, ἢ τοὺς μὲν καλούς χάγαθούς άδιχεῖν πειρώμενον, έχθρούς ποιεῖσθαι, τοῖς δὲ πονηροίς συνεργούντα, πειράσθαι φίλους ποιείσθαι, καὶ χρῆσθαι τούτοις αντ' έχείνων; » Έχ δε τούτου είς τε των Κρίτωνος φίλων Αρχέδημος ήν, και υπό των άλλων Κρίτωνος φίλων ετιμάτο,

Χ. Οἶδα δὲ καὶ Διοδώρω 2 αὐτὸν έταίρω ὄντι τοιάδε διαλεχθέντα· « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Διόδωρε, ἄν τίς σοι τῶν οἰχετῶν ἀποδρᾶ, ἐπιμελῆ ὅπως ἀνακομίση; — Καὶ ἄλλους γε 3, νὴ  $\Delta i'$ , έφη, παρακαλώ, σώστρα τούτου  $^4$  άνακηρύσσων. — Tiγάρ; ἔφη, ἐάν τίς σοι κάμνη τῶν οἰκετῶν, τούτου ἐπιμελῆ, καὶ

Criton vivait en sécurité, et ses amis avec lui. Lorsque les ennemis d'Archidème lui reprochaient de s'être fait par intérêt le flatteur de Criton : « Où donc est la honte, répliquait-il, à entretenir avec des hommes vertueux un échange de services mutuels, à s'en faire des amis et à s'opposer aux méchants, ou bien à s'efforcer de nuire aux honnêtes gens, à s'attirer ainsi leur inimitié, à s'allier aux méchants, à tâcher de leur plaire, à préférer leur commerce à celui des cœurs vertueux? » Depuis ce temps, Archidème fut au nombre des amis de Criton, et les amis de Criton l'estimèrent.

X. Je sais encore qu'un jour il parlait ainsi à Diodore, l'un de ses amis . « Dis-moi , Diodore , si un de tes esclaves prenait la fuite , ne tâcherais-tu pas de le retrouver? - Et même, par Jupiter, j'inviterais aussi d'autres hommes à le chercher, en promettant une récompense. - Et si un de tes esclaves tombait malade, n'aurais-tu pas soin

άλλα και οι φίλοι αὐτοῦ. Εί δέ τις τούτων οξς ἀπήγθετο όνειδίζοι αὐτῷ, ώς ώφελούμενος ύπὸ Κρίτωνος κολακεύοι αὐτόν -« Πότερον οὖν, ἔφη ὁ ᾿Αρχέδημος, « Lequel donc, disait Archédème, έστιν αἰσχρόν, εὐεργετούμενον ύπὸ ἀνθρώπων χρηστῶν καὶ ἀντευεργετοῦντα. ποιείσθαι μέν τούς τοιούτους φίλους. διαφέρεσθαι δὲ τοῖς πονηροῖς. η πειρώμενον μέν άδικεῖν τούς καλούς καὶ ἀγαθούς, ποιεῖσθαι έχθρούς.

συνεργούντα δὲ τοῖς πονηροῖς, πειράσθαι ποιείσθαι φίλους, καὶ χρῆσθαι τούτοις

αντὶ ἐκείνων; »

Έχ δὲ τούτου Άρχέδημος ην τε είς των φίλων Κρίτωνος, καὶ ἐτιμᾶτο

ύπὸ τῶν ἄλλων φίλων Κρίτωνος.

Χ. Οξδα δὲ καὶ αὐτὸν διαλεχθέντα τοιάδε Διοδώρω ὄντι έταίρω: « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Διόδωρε, άν τις τῶν οἰχετῶν ἀποδρᾶ σοι, ἐπιμελῆ όπως άναχομίση;

- Καί, νη Δία, ἔφη, παραχαλῶ ἄλλους γε, άναχηρύσσων

σῶστρα τούτου. - Τί γάρ; ἔφη,

ἐάν τις τῶν οἰχετῶν χάμνη σοι,

έπιμελη τούτου,

mais encore les amis de lui. Mais si quelqu'un de ceux par lesquels il était haï reprochait à lui, qu'étant aidé par Criton il flattait lui:

est honteux,

étant servi par des hommes vertueux et les servant-en-retour,

se faire de tels hommes des amis.

mais se séparer des pervers, ou s'efforçant de léser les hommes beaux et bons, s'en faire des ennemis,

et agissant-avec les pervers, s'efforcer de s'en faire des amis,

et user de ceux-ci au lieu de ceux-là? »

Et depuis ce temps Archédème et fut l'un des amis de Criton,

et fut honoré par les autres amis de Criton.

X. Mais je sais encore lui ayant discouru de telles choses

avec Diodore qui était son camarade: « Dis-moi, dit-il, ô Diodore, si quelqu'un de tes esclaves s'enfuit à toi, tu t'occupes

afin que tu le ramènes? - Et, par Jupiter, dit-il, i'y invite d'autres certes,

faisant-proclamer une récompense-de-la-découverte de

flui.

- Mais quoi ? dit-il, si quelqu'un de tes esclaves

est malade à toi, tu prends soin de lui. 137

παρακαλεῖς ἰατρούς, ὅπως μὴ ἀποθάνη; — Σφόδρα γ', ἔφη. — Εὶ δέ τίς σοι τῶν γνωρίμων, ἔρη, πολύ τῶν οἰχετῶν χρησιμώτερος ών, χινδυνεύει δι' ένδειαν απολέσθαι, ούχ οίει σοι άζιον είναι ἐπιμεληθῆναι, ὅπως διασωθῆ; Καὶ μὴν οἶσθά γε, ὅτι ούχ άγνώμων έστιν Έρμογένης Ι, αισχύνοιτο δ' άν, εί ώφελούμενος ύπὸ σοῦ μὴ ἀντωφελοίη σε. Καίτοι τὸ ὑπηρέτην έχόντα τε καὶ εὖνουν καὶ παράμονον<sup>2</sup> καὶ τὸ κελευόμενον ἱκανὸν ποιεῖν έχειν, καὶ μὴ μόνον τὸ κελευόμενον ξκανὸν ὄντα ποιεῖν, ἀλλὰ ουνάμενον καὶ ἀφ' έαυτοῦ γρήσιμον εἶναι, καὶ προγοεῖν καὶ προδουλεύεσθαι, πολλών οἰκετών οἶμαι ἀντάζιον εἶναι. Οἱ μέντοι 3 άγαθοὶ οἰχονόμοι, ὅταν τὸ πολλοῦ άξιον μιχροῦ ἐξῆ πρίασθαι, τότε φασὶ δεῖν ώνεῖσθαι· νῦν δὲ διὰ τὰ πράγματα 4 εὐωνοτάτους ἔστι φίλους ἀγαθοὺς χτήσασθαι 5. Καὶ δ Διό-

de lui, ne ferais-tu pas venir des médecins pour l'empêcher de mourir? — Oui certes. — Et si un homme de ta connaissance, bien plus utile pour toi que tes esclaves, courait risque de périr de besoin, ne penses-tu pas qu'il serait de ton devoir de t'occuper de lui, de le sauver? Tu sais qu'Hermogène n'est pas ingrat, qu'il rougirait de recevoir de toi des services sans t'en rendre à son tour. Eh bien! un homme qui te servirait de bon gré, avec bienveillance et fidélité, qui serait toujours prêt à faire ce que tu réclamerais de lui, qui même saurait t'être utile de son propre mouvement, prévoir tes désirs, prévenir tes volontés, un tel homme vaudrait à lui seul, je pense, plusieurs esclaves. Les bons économes recommandent d'acheter une marchandise précieuse lorsqu'on la trouve à bas prix; de même, par le temps qui court, on peut à peu de frais se procurer de bons amis.

καὶ παρακαλεῖς ιατρούς,

όπως μη ἀποθάνη; - Σφόδρα γε, έφη. - Εὶ δέ τις

τῶν γνωρίμων, ἔφη, ῶν πολύ γρησιμώτερος

τῶν οἰχετών, que tes esclaves, χινδυνεύει σοι court-risque à toi ἀπολέσθαι διὰ ἔνδειαν, ούχ οἴει εἶναι ἄξιόν σοι

έπιμεληθήναι, ὅπως διασωθή;

Καὶ μὴν οἶσθά γε

ὅτι Ἑρμογένης οὐx ἔστιν ἀγνώμων,

αἰσχύνοιτο δὲ ἄν, εὶ ἀφελούμενος ὑπὸ σοῦ μή ἀντωφελοίη σε. Καίτοι οξμαι

τὸ ἔγειν ὑπηρέτην

χαὶ ἱχανὸν ποιείν τὸ χελευόμενον,

καὶ μὴ μόνον ὄντα ίκανὸν ποιείν τὸ χελευόμενον,

άλλὰ δυνάμενον καὶ είναι γρήσιμον ἀπὸ έαυτοῦ,

καὶ προνοεῖν

καὶ προδουλεύεσθαι,

είναι ἀντάξιον πολλών οἰχετών.

Οἱ μέντοι ἀγαθοὶ οἰχονόμοι φασὶ δεῖν ώνεῖσθαι τότε,

όταν έξη πρίασθαι μιχροῦ τὸ ἄξιον πολλοῦ:

νῦν δὲ διὰ τὰ πράγματα

ἔστι

κτήσασθαι άγαθούς φίλους εύωνοτάτους.

- Καὶ ὁ Διόδωρος .

et tu appelles-auprès de lui

des médecins,

afin qu'il ne meure pas? - Certainement, dit-il. - Et si quelqu'une

de tes connaissances, dit-il, étant beaucoup plus utile

de périr par besoin,

ne penses-tu pas être digne à toi de prendre-soin, afin qu'il soit sauvé?

Et pourtant tu sais certes qu'Hermogène n'est pas ingrat,

et qu'il rougirait, si étant aidé par toi il n'aidait-pas-en-retour toi.

Cependant je pense le avoir un serviteur

έχόντα τε καὶ εὔνουν καὶ παράμο- et de-bon-gré et bienveillant et fidèle

[vov et capable

de faire ce qui lui est ordonné, et non seulement étant capable de faire ce qui lui est ordonné

mais pouvant encore être utile de lui-même.

et prévoir

et prendre-des-mesures-d'avance,

être équivalent

à beaucoup d'esclaves. Aussi les bons économes disent falloir acheter alors. lorsqu'il est possible

d'acheter pour peu ce qui-vaut beaucoup;

et maintenant à cause des affaires

il est possible

d'acquérir de bons amis très-faciles-à-acheter.

- Et Diodore :

δωρος. Άλλὰ καλῶς γε, ἔφη, λέγεις, ὧ Σώκρατες, καὶ κέλευσον ἐλθεῖν ὡς ἐμὲ τὸν Ἑρμογένην. — Μὰ Δί', ἔφη, οὐκ ἔγωγε· νομίζω γὰρ οὕτε σοὶ κάλλιον εἶναι τὸ καλέσαι ἐκεῖνον τοῦ αὐτὸν ἐλθεῖν πρὸς ἐκεῖνον, οὕτε ἐκείνω μεῖζον ἀγαθὸν τὸ πραχθῆναι ταῦτα ἢ σοί. » Οὕτω δὴ ὁ Διόδωρος ἤχετο πρὸς τὸν Ἑρμογένην, καί, οὐ πολὺ τελέσας, ἐκτήσατο φίλον, δς ἔργον εἶχε ι σκοπεῖν, ὅ τι ἀν ἢ λέγων ἢ πράττων ἀφελοίη τε καὶ εὐφραίνοι Διόδωρον.

— Tu as raison, Socrate; dis à Hermogène de venir me trouver. — Non, par Jupiter; car je pense qu'au lieu de l'appeler tu feras mieux d'aller vers lui, et qu'il ne gagnera pas plus que toi à cette démarche.» Diodore se rendit donc près d'Hermogène, et, sans qu'il lui en coûtât beaucoup, il se fit un ami qui n'agissait et ne parlait que pour le servir et lui plaire.

Άλλά, έφη, ὧ Σώκρατες, λέγεις καλῶς γε. καὶ κέλευσον τὸν Έρμογένην ελθεῖν ώς ἐμέ. - Μὰ Δία, ἔφη, οὐκ ἔγωγε νομίζω γάρ ούτε τὸ χαλέσαι ἐχεῖνον είναι κάλλιόν σοι τοῦ ἐλθεῖν αὐτὸν πρὸς ἐκεῖνον, ούτε τὸ ταῦτα πραχθῆναι είναι μεῖζον ἀγαθὸν έχείνω η σοί. » Ούτω δη ό Διόδωρος ώχετο πρὸς τὸν Έρμογένην, καί, οὐ τελέσας πολύ, έχτήσατο φίλον, ος είγεν έργον σχοπείν, ο τι η λέγων η πράττων αν ώφελοίη τε καὶ εὐφραίνοι Διόδωρον.

Mais, dit-il, ô Socrate, tu dis bien certes, et invite Hermogène à venir vers moi. - Par Jupiter, dit-il, non pas moi; car je crois ni le appeler celui-là être mieux pour toi que d'aller toi-même vers lui, ni le ces choses être faites être un plus grand bien pour celui-là que pour toi. » Ainsi donc Diodore alla près d'Hermogène, et, n'ayant pas dépensé beaucoup, il acquit un ami, qui avait pour tâche d'examiner, quoi ou disant ou faisant et il servirait et il réjouirait Diodore.

# NOTES

## SUR LE II° LIV. DES ENTRETIENS DE SOCRATE.

- Page 2. 1. Ἐγκράτειαν... καὶ πόνου. Il y a ici une irrégularité de construction. Les substantifs βρωτοῦ, ποτοῦ, λαγνείας, ὕπνου, dépendent immédiatement de πρὸς ἐπιθυμίαν, tandis que ῥίγους, θάλπους et πόνου sont régis par ἐγκράτειαν. Il faut donc, pour expliquer la phrase, suppléer ἐγκράτειαν devant ῥίγους. Du reste, le sens n'offre pas la moindre difficulté.
- 2 'Ακολαστοτέρως ἔχοντα. On sait que le verbe ἔχειν, quand il est construit avec un adverbe, exprime un état déterminé par ce même adverbe.
- 3. 'Ω 'Αρίστιππε. Aristippe, fondateur de la secte cyrénaïque, naquit à Cyrène, ville d'Afrique, vers l'an 435 avant notre ère. Il reçut les leçons de Socrate, et, le premier de ses disciples, trafiqua de la philosophie (Diog. de Laërce, II, 65). Il regardait le plaisir comme le souverain bien, la peine comme le plus grand mal. Du reste, il associait toujours le bonheur à la vertu, et ordonnait de renoncer aux jouissances qui dégradent. De là cette morale facile, à l'aide de laquelle il s'accommodait de toutes les situations et de tous les rôles. Horace a dit de lui :

Omnis Aristippum decuit status et color et res.

- Page 4. 1. Πότερον... ἐθίζοιμεν. Remarquez la construction du verbe ἐθίζειν avec un double accusatif.
- 2. Παρὰ τὴν ἐχείνου ἀρχήν. La préposition παρά prend quelquefois la signification du latin propter; à cause de son commandement, parce que c'est lui qui commande. Quelques interprètes expliquent ici παρά avec le sens de pendant, durant. D'autre encore donnent ἀργίαν au lieu de ἀρχήν, à cause de son oisiveté.
- 3. Προςθετέον. Dans tout ce chapitre, le verbe προςτίθεσθαι a le sens de donner à quelqu'un une chose, une faculté qu'il n'a pas. Page 6. 1. Προςεῖναι. Au lieu de ce mot, on propose de lire

NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. II. 143 προςθεϊναι, qui pourrait bien être la meilleure leçon, mais qui n'a pas

l'autorité des manuscrits.

- 2. Καὶ μάλα ἔνια δυςωπούμενα, bien qu'ils éprouvent des soupçons, de δύς et ὅπτομαι.
- 3. Ταὐτά... τοῖς ἀφρονεστάτοις. Les adjectifs qui marquent ressemblance, rapport, opposition, gouvernent le datif.
- Page 8.— 1. Τούτων έχατέρου τοῦ φύλου, de chacune de ces deux classes d'hommes.
- Page 10.—1. Μὴ ἀρκεῖν τοῦτο. Il faut sous-entendre, pour compléter la phrase, le pronom αὐτῷ. Cette ellipse est très-fréquente avec le verbe ἀρκεῖν. Nous verrons plus loin, au chapitre II : ἀρκεῖ γάρ, ὅτι τῶν ἄλλων καταγελῷς, avec l'ellipse de σοί.
- -2. Έαυτ $\tilde{\varphi}$ ..... ἐλλείπειν, sibi denegare, se refuser, se laisser manquer de.
- 3. Πολλὰ πράγματα ἔχειν αύτοῖς τε καὶ ἄλλοις παρέχειν. Diogène de Laërce dit au contraire, en parlant du système d'Épicure sur la divinité: Τὸ μακάριον καὶ ἄφθαρτον ούτε αὐτὸ πράγματα ἔχει ούτε ἄλλφ παρέχει. Et Cicéron traduit ainsi: quod æternum beatumque est, id nec habet ipsum negotii quicquam, nec exhibet alteri. De natura Deorum, I, 17.
- Page 12.—1. Σύροι καὶ Φρύγες καὶ Λυδοί. On a observé avec raison que Socrate cite à dessein les nations le plus généralement méprisées parmi celles qui reconnaissaient la domination des Perses.
- 2. Μαιῶται. Les Méotes habitaient sur les bords des Palus-Méotides, aujourd'hui la mer d'Azof. Eschyle, dans son *Prométhée*, au vers 417, les range parmi les peuples de race scythe.
- 3. Aū. Cette particule, omise par quelques éditeurs, est cependant indispensable. Aristippe a dit plus haut : je n'ai garde de prendre place parmi ceux qui ont l'ambition de gouverner; et il ajoute maintenant : mais je ne me mets pas non plus au rang des esclaves; ie crois etc.
- Page 14 —1. Ἰσως ἄντι λέγοις. Λέγειν τι, dire quelque chose, se rencontre souvent avec le sens de dire quelque chose de bon, de sense,
- -2. Κλαίοντας καθίσαντες. Καθίζειν τινὰ κλαίοντα, maltraiter quelqu'un, le réduire à verser des larmes. Voici d'antres exemples de cette locution, empruntés à Xénophon lui-même: Cyropédie, II, 2: Καὶ νόμοι γε πολίτας διὰ τοῦ κλαίοντας καθίζειν εἰς δικαιοσύνην προτρέπονται. Et dans le Banquet, 3: Ὑπερσεμνύνεται, ὅτι δύναται πολλοὺς κλαίοντας καθίζειν. On pourrait dire aussi κλαίοντας καθι

## 144 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II.

στάντες, leçon adoptée par plusieurs éditions, puisqu'on trouve dans l'Andromaque d'Euripide, 625:

## "Ος κλάοντά σε

καὶ τὴν ἐν οἴκοις σὴν καταστήσει κόρην.

- 3. Δούλοις χρῆσθαι. On dit indifféremment χρῆσθαί τινι δούλφ ου ώς δούλφ.
- 4. Πολιορκεῖν, qui veut dire assiéger une ville, s'emploie aussi pour exprimer les vexations de toute nature que l'on fait subir à quelqu'un.
- Page 16.—1. Πάλαισμα, tour d'adresse à la lutte, et par extension moyen adroit, raison ingénieuse. Socrate emploie ici ce mot dans un sens ironique.
- 2. Sinnis, Sciron et Procruste, brigands dont Thésée délivra la Grèce. Voir Plutarque, Vie de Thésée, 8—11, Apollodore, III, 16, et Ovide, Métamorphoses, VII, 440.
- 3. Πρὸς τοῖς ἀναγκαίοις. Οἱ ἀναγκαῖοι, comme en latin necessarii, les parents.

Page 18.— 1. Τὴν ἀργίαν... ἐξαναγκάζουσιν, c'est-à-dire, ils les forcent à travailler.

- \_ 2. ἀλλὰ γάρ, particules qui fort souvent indiquent une objection. Page 20.—1. Τῶν τοιούτων. Il faut construire: οὐ δοχεῖ σοι τὰ ἐχούσια τῶν τοιούτων διαφέρειν τῶν ἀχουσίων, ou bien sous-entendre περί devant τῶν τοιούτων.
- 2. τH, quatenus; ταύτη, hactenus.

Page 22.— 1. Al ράδιουργίαι, l'habitude de tout faire avec mollesse et légèreté.

- Page 24.—1. Έργων ἐξιχνεῖσθαι. Le verbe ἐξιχνεῖσθαι, parvenir à, prend un génitif partitif, comme les verbes τυγχάνειν, λαγχάνειν, et autres.
  - 2. Ἡσίοδος. Voyez Hésiode, Œuvres et Jours, 285 et suivants.
  - \_ 3. Λείη. On lit dans Hésiode ολίγη.
- 4. "Ικηαι, leçon de Brunck. On lisait ἵκηται, verbe sans sujet, qui s'expliquait cependant par l'ellipse de τις.
- 5. Υητδίη. Remarquez l'emploi du féminin après les adjectifs μακρός et τρηχύς, qui sont au masculin. On dit également bien ὁ οἶμος et ἡ οἶμος.
- 6. Epicharme, né à Céos, poëte et philosophe pythagoricien, florissait en Sicile vers 440 avant notre ère. Il avait introduit la comédie à Syracuse, sous le règne d'Hiéron I. Il fut le premier qui établit

## NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE - L. II. 145

une action dont toutes les parties fussent liées entre elles et traitées dans une juste étendue. Apollodore avait fait un recueil de ses comédies; il ne nous en est resté que quelques pensées, citées par divers écrivains.

- 7. Τῶν πόνων... τὰγάθ' οἱ θεοί. Horace a dit:

Nil sine magno vita labore dedit mortalibus.

Sat. I. 9, 60.

## Et Voltaire:

Le bonheur est un bien que nous vend la nature.

Le scoliaste d'Hermogène attribue ce vers non pas à Épicharme, mais à Platon le Comique. Voici le passage du scoliaste : Πλάτων τε γάρ φησι·

Τῶν γὰρ πόνων πωλοῦσιν ἡμῖν οἱ θεοὶ τἀγαθά·

καί Σοφοκλής.

Πόνος γάρ, ως λέγουσιν εὐκλείας πατήρ

καὶ ὁ ἐν Μιλήτω θεός.

Οὐδὲν ἄνευ χαμάτου πέλει ἀνδράσιν εὐπετὲς ἔργον.

καὶ πάλιν.

Πάντα πόνος τεύχει δὲ βροτοῖς, μελέτη τε βροτείη.

- -8. Μώεο, Ionien pour μώου, de μάομαι-ῶμαι. Ce verbe est employé dans le même sens que ζητεῖν, comme on le voit par le passage suivant de Phornutus,  $De\ natura\ Deorum$ , 14 : Καλοῦνται δὲ Μοῦσαι ἀπὸ τῆς μώσεως, ὅ ἐστι, ζητήσεως, χαθὸ εἴρηται΄ ΤΩ πονηρέ, χτλ.
- -9. Πρόδιχος. Prodicus, sophiste et rhéteur d'Iulis, dans l'île de Céos, disciple de Protagoras, vivait vers l'an 420 avant notre ère. Envoyé par ses compatriotes en ambassade à Athènes, il y enseigna publiquement l'éloquence, et eut pour disciples Euripide, Socrate, Théramène et Isocrate. Il fut joué avec Socrate dans la comédie des Nuées d'Aristophane; le même poëte le met encore en scène dans les Oiseaux; il disait aussi dans une comédie perdue, intitulée Ταγηνισταί:

Τὸν ἄνδρα τοῦτον ἢ βιδλίον διέφθορεν ἢ Πρόδιχος.

#### 146 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. II.

Cette allégorie du choix d'Hercule est tirée d'un recueil de déclamations intitulé τΩραι; elle a été imitée par Lucien (περὶ τοῦ ἐνυπνίου, 6), par Silius Italicus et par Saint Basile.

—10. Περὶ τοῦ Ἡρακλέους. L'éloge d'Hercule, περὶ Ἡρακλέους, était l'une des déclamations renfermees dans ce recueil (Ὠραι) dont parle Suidas.

Page 26.—1. Όποτέραν τῶν ὁδῶν τράπηται. Cicéron, de Officiis, I, 32, traduit à peu près ce passage: Nam, quod Herculem Prodicium dicunt (ut est apud Xenophontem), quum primum pubesceret (quod tempus a natura, ad deligendum quam quisque viam sit ingressurus, datum est), exisse in solitudinem, atque ibi sedentem, diu secum multumque dubitasse, quum duas cerneret vias, unam voluptatis, alteram virtutis, utram ingredi melius esset; hoc Herculi, Jovis satu edito, potuit fortasse contingere.

- -- 2. Δοχεῖν φαίνεσθαι. Δοχεῖν se rapporte à l'impression que produisait cette femme sur Hercule; φαίνεσθαι, à l'apparence qu'elle offrait.
- 3. 'Ορθοτέραν τῆς φύσεως. Comparez avec ce passage Horace,
   Sat. I, 3, 123:

Candida rectaque sit, mund**a h**actenus, ut neque ionga, nec magis alba velit, quam det natura, videri.

- -- 4. Όμματα ἔχειν ἀναπεπταμένα. Le participe ἀναπεπταμένα peut être considéré également bien comme appartenant à l'un des deux verbes ἀναπετάννυμι ou ἀνίπτημι. Dans le premier cas, il faudrait expliquer des yeux ouverts; dans le second, ὅμματα ἀναπεπταμένα ndiquerait la vivacité, la mobilité du regard.
- Page 28.—1. Διάξεις. D'autres éditions donnent διέση, qui serait un exemple unique; quelques-unes corrigent διοίση; enfin d'autres donnent διαιτήση, διαγενήση, διοίσεις, διατελέσεις.
- Page 30. 1. Oig... τούτοις. Attraction pour  $\ddot{\alpha}$ ... τούτοις.
- 2. Υποχοριζόμενοι. Le sens ordinaire de ὑποχορίζεσθαι, comme le fait remarquer Coray, est donner un nom flatteur à une chose désagréable, un nom honorable à une chose honteuse. Ce mot est employé ici par antiphrase, et signifie donner un nom odieux à une chose aimable.
- Page 34. 1. Άσχητέον, comme s'il y avait ἀσχήσει μαθητέον, il faut apprendre par l'exercice.
- 2. Σὺν πόνοις καὶ ἱδρῶτι. Peut être, à cause du pluriel πόνοις, faudrait-il lire ἱδρῶσι. On trouve dans la Cyropédie, VIII, 8: Βουλό-

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II. 147

μενοι διὰ πόνων καὶ ἱδρώτων τὰ σώματα στερεούσθαι. Et dans Plutarque, Vie de Démétrius, 38: Ἱδρῶτες ὀξεῖς.

— 3. Τί δὲ σὺ ἀγαθὸν ἔχεις. On peut comparer cette discussion à une scène fort comique du *Plutus* d'Aristophane, où la Pauvreté cherche à prouver à Chrémyle et à Blepsidème qu'elle est la source de tous les biens, tandis que la richesse n'enfante que des maux.

Page 36.—1. Τοῦ θέρους χιόνα... ζητεῖς. Kühner donne à côté de ces mots cette phrase de Pline, XIX, 19, 6: Hi nives, illi glaciem potant, pænasque montium in voluptatem gulæ vertunt: servatur algor æstibus, excogitaturque ut alienis mensibus nix algeat.

- 2. Τοῦ πάντων ἡδίστου ἀχούσματος. Cicéron, pro Archia, 9: Themistoclem dixisse aiunt, quum ex eo quæreretur, quod acroama aut cujus vocem libentissime audiret: Ejus a quo sua virtus optime prædicaretur.
- 3. Θιάσου. On appelait θίασος, particulièrement, la foule qui suivait Bacchus; ici, θίασος signifie simplement une foule, une réunion quelconque.
- 4. Of se rapporte à oi θιασῶται, implicitement compris dans θίασος, substantif collectif.

Page 40.—1. Θάλλουσι. Expression métaphorique; on en trouve une semblable dans Cicéron, Tusculanes, I, 49: Harmodius in ore et Aristogiton, Lacedæmonius Leonidas, Thebanus Epaminondas vigent.

- 2. Τὴν μαχαριστοτάτην. Cette forme du superlatif de μαχάριος ne se trouve que dans Xénophon. Lui-même cependant, Cyropédie, VII, 2, emploie l'autre forme μαχαριωτάτην.
- 3. Τὴν ὑπ' Ἀρετῆς παίδευσιν. Kühner fait remarquer cet emploi du substantif avec la préposition ὑπό, comme après un verbe passif. Il cite quelques exemples de cette construction, qui est assez rare. Cyropédie, III, 3: "Ηδεσθαι τῆ ὑπὸ πάντων τιμῆ. Thucydide, II, 65: "Εγίγνετό τε λόγω μὲν δημοκρατία, ἔργω δὲ ὑπὸ τοῦ πρώτου ἀνδρὸς ἀρχή. Platon, Banquet: Ἡττημένω τῆς τιμῆς ὑπὸ τῶν πολλῶν. Nous trouverons au livre III, chap. 12: Τὸ μὲν ὑπὸ τῶν κλειδῶν καὶ ἐπωμίδων, τὸ δὲ ὑπὸ τῶν ἄμων (sous-entendez βάρος).

Page 42.—1. Λαμπροχλέα, τὸν πρεσδύτατον νίόν. Socrate eut trois fils, Lamproclès, Sophronisque et Ménexène ou Ménédème. Diogène de Laërce et Suidas disent qu'il avait eu le premier de Xanthippe, et les deux autres de Myrto, fille d'Aristide le Juste. Mais les écrivains contemporains de Socrate ne font nulle mention de cette seconde femme qu'il aurait épousée après la mort de la première, ou qu'il aurait eue

#### 148 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II.

en même temps, selon Satyrus. Ainsi Platon, dans son Apologie de Socrate et dans le Phédon, parle des enfants de Socrate et de Xanthippe, mais il ne dit absolument rien de Myrto, et Xénophon garde le même silence. Il faut donc regarder comme une fable l'histoire de ce double mariage.—Τὸν πρεσδύτατον est un superlatif relatif.

- 2. Τοὺς τί ποιοῦντας ... ἀποκαλοῦσιν; Kühner fait remarquer cet emploi d'une double interrogation dans la même phrase. Nous en avons déjà vu un exemple au chap. 4 du livre Ier: ἀλλὶ, ὅταν τί ποιήσωσι, νομιεῖς αὐτοὺς σοῦ φροντίζειν; On comprend facilement ce que cette forme, qui n'a rien d'embarrassé, donne de rapide à l'expression de la pensée. On en trouve aussi quelques exemples en latin. ἀποκαλεῖν prend toujours un double accusatif, lorsqu'il est ainsi rapproché de ὄνομα. Χénophon, Œconom. VII, 3 : καλοῦσί με τοῦτο τὸ ὄνομα. Voy. Matthiæ, §§ 420 et 567.
  - 3. El άρα se traduirait bien en latin par num forte.
- 4. "Ωςπερ τὸ ἀνδραποδίζεσθαι ... καὶ τὸ ἀχαριστεῖν. Remarquez que quelquefois, après un membre de phrase qui commence par ὥςπερ, on supprime οὕτως qui devrait être en tête du second membre.

Page 44. — 1. Καὶ μάλα. Suppléez ἐσκεψάμην.

- 2. Μείζω ἀγαθά. On peut indifféremment contracter ou non le pluriel de l'adjectif μείζων. Ainsi on trouve dans Xénophon μείζονα et μείζω, βελτίονας et βελτίους, ἐλάττους et χείρονας. Observation de Kühner.
- -3. "A δή. Δή a souvent la force que l'on donne aux mots latins ut satis constat.
- -4. Ζημίαν θάνατον πεποιήκασι. Sauppe fait remarquer avec raison que l'on dit avec l'article θάνατος ή ζημία ἐστίν, tandis que l'article est toujours omis dans θάνατον ζημίαν τάττειν, ἐπιτίθεσθαι, ποιεῖν.
- Page 46. —1 . Παύσοντες. Après αί πόλεις, on attend naturellement παύσουσαι; il faut rapporter παύσοντες à οί πολῖται, dont l'idée est renfermée dans αί πόλεις. Nous avons vu déjà plusieurs fois des exemples de cette irrégularité.
- 2. Οὔτε γιγνῶσκον ... οὔτε σημ. δυνάμενον. On pent considérer ces deux partícipes comme des accusatifs qui dépendraient de τρέφει, on comme des nominatifs absolus qui tiendraient la place de γιγνώσκοντος et δυναμένου. Cette seconde explication me satisferait davantage, parce que le verbe τρέφει est non-seulement très-éloigné des participes qu'on voudrait lui donner pour régime, mais encore accompagné d'un autre verbe, ἐπιμελεῖται, qui ne gouverne pas le même cas.

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II. 149

Page 48.—1. Ἐπὶ τῷ βίω παντί. Voici le sens de cette phrase: Elle dit des choses si dures, qu'au prix de la vie on ne se résoudrait pas à les entendre. De même, Cyropédie, III, 1: Ἐπὶ πόσω ἄν ἐθελοις τὴν γυναῖκά σου ἀκοῦσαι ὅτι σκευοφορεῖς; Εt Démosthène, Sur la couronne: "Α δ' ἡμεῖς πρός ταῦτα ἀντείπομεν, τὰ μὲν καθ' ἕκαστα ἐγὼ μὲν ἀντὶ παντὸς τιμησαίμην ἄν εἰπεῖν τοῦ βίου.

Page 50.—1. Ež $\pi\alpha$ . Cette forme est plus rare chez les Attiques que celle de l'aoriste second, εž $\pi$ ον. On trouve plus souvent la seconde personne εž $\pi$ ας, jamais εž $\pi$ αμεν, très-souvent εž $\pi$ ατε, et enfin rarement εž $\pi$ αν.

Page 52. — 1. Εὐχὰς ἀποδιδόναι, vota reddere, persolvere quæ dis promiseris.

Page 55.—1. Ἐὰν δέ τις γονέας μὴ θεραπεύη. Solon avait établi une loi qui portait des peines très-sévères contre les outrages des enfants envers leurs parents. Cette même loi ordonnait aux enfants de prendre soin de leurs parents lorsqu'ils étaient devenus vieux on infirmes, ou qu'ils tombaient dans la misère. Celui qui enfreignait les dispositions de cette loi avait à subir une accusation appelée γραφή κακώσεως γονέων.

- 2. Ἄρχειν, τῶν ἐννέα ἀρχόντων ἕνα γενέσθαι. Coray. Il vaudrait mieux peut-être entendre par ἄρχειν l'exercice de toute magistrature, et non pas seulement de l'archontat.
- 3. Οὕτ' ἄλλο ... οὐδὲν ἄν. Suppléez le participe πραττόμενον, comme on a dans le membre de phrase qui précède τὰ ἱερὰ θυόμενα.
- 4. Ἐν ταῖς τῶν ἀρχόντων δοκιμασίαις. Le citoyen qui briguait l'archontat était soumis à une enquête, et obligé de donner toutes les explications qu'on lui demandait sur sa famille, sa vie, sa conduite passée, etc. L'enquête qui se faisait dans le sénat s'appelait ἀνάκρισις; celle qui se faisait sur la place publique, δοκιμασία.
- Page 56. 1. Toùs yovets. Quelques éditeurs donnent toùs yoveas, qui n'est pas moins bon. Les Attiques font indifféremment en ets et en éas l'accusatif pluriel des substantifs en eús.
- 2. Chéréphon, l'un des disciples les plus dévoués de Socrate, et l'un des interlocuteurs du Gorgias, mourut dans l'intervalle qui sépare le retour de Thrasybule et la mort de Socrate. Son frère Chérécrate lui survéent.
- 3. Εἰπέ μοι, ἔφη. On va voir, dit Coray, que Socrate ne perdait pas le temps, comme le lui reproche Aristophane, à discuter avec ses

#### 150 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. II.

disciples sur les objets les plus frivoles. Voici deux vers des *Nuées*, 144 et 145, qui ont trait particulièrement à Chéréphon:

'Ανήρετ' ἄρτι Χαιρεφῶντα Σωκράτης ψύλλαν, ὁπόσους ἄλλοιτο τοὺς αὐτῆς πόδας.

- 4. Χρησιμώτερον νομίζουσι χρήματα. Après χρησιμώτερον, sous-entendez κτήμα, qui est exprimé au chap. 14 du Banquet: Εἰδώς ὅτι χρήματα ἡδὺ κτήμα.
- Page 58.— 1. "Ωςπερ... γιγνομένους φίλους, comme s'il y avait ὥςπερ εὶ γίγνοιντο; c'est un accusatif absolu. Schneider fait observer que, devant un participe, l'usage de ὡς est plus fréquent que celui de ὥςπερ.
- 2. Καὶ μήν. On comprendra bien, par les deux exemples que j'emprunte au grammairien Apollonius, quelle est ici la valeur de ces deux particules: Οὺ βλέπω, καὶ μὴν ἡμέρα ἐστίν. Ἐψεύσατο, καὶ μὴν ἀγαθός ἐστι. D'autres fois, comme nous l'avons déjà dit, καὶ μήν indique seulement la transition d'une idée à une autre.
- Page 60.—1. Όπότε παντὸς ἐνδέοι, quand il s'en faut du tout au tout.
- Page 62.— 1. Εἰ κύνα μέν, εἰ. Cette répétition de la conjonction εἰ n'est pas plus surprenante que celle de ἄν, que nous avons déjà rencontré plusieurs fois. On trouve de même en latin si redoublé.
  - 2. Δέδοικα μη ού. Voyez livre I, note 2, de la page 8.
  - 3. Ποικίλον, artificiosum, prudenter excogitatum.
- —4. Θίς δὲ καὶ σὸ ἐπίστασαι. Attraction, pour τούτοις δὲ ἄ καὶ σὸ ἐπ.
   Page 64. 1. Θὸκ ἄν φθάνοις λέγων. Que ne dis-tu tout de suite?
- Page 64. 1. Οὐκ ἀν φθάνοις λέγων. Que ne dis-tu tout de suite? Idiotisme bien fréquent, dont Matthiæ donne l'explication au § 553, 2.
- 2. Εἰς τὴν ἐκείνου. Sous-entendez πόλιν, γῆν οιι χώραν.
- 3. Αὐτὸν ἐκείνω ποιεῖν. Le pronom αὐτός, comme le fait remarquer Kühner, s'emploie souvent à la place des pronoms personnels. Démosthène, Olynth. II, 1: δεῖ τοίνυν, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, τοῦτ' ἤδη σκοπεῖν αὐτούς, c'est-à-dire ὑμᾶς.
- Page 66. 1. Καὶ μήν γε, en latin atqui certe.
- -2. Πρὸς τὴν φύσιν ταύτην. Quelques éditions donnent πρᾶξιν, d'antres φιλίαν. Φύσιν peut très-bien s'expliquer; voici l'interprétation latine de Leunclavius, rapportée par Kühner: si mihi videretur Chærephon ad tale ingenium prius inducendum aptior esse.
- 3. Νον δέ... ήγούμενος. Les Latins se servent aussi avec une idée d'opposition, souvent avec une idée de transition, des mots nunc, nunc autem, nunc vero. Ήγούμενος, commencant.
- 4. Οὐδαμῶς πρὸς σοῦ. La préposition πρὸς avec le génitif signi-

NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE —L. II. 15!

fie souvent ce qui est le propre d'une personne, ce qui est dans son caractère ou dans ses habitudes.

— 5. Υπαναστῆναι se trouve ordinairement avec un régime. Ainsi, au chap. 4 du Banquet, on lit: Υπανίστανται δέ μοι ἤδη καὶ θάκων καὶ ὁδῶν ἐξίστανται. Le régime est omis ici, parce que l'idée de siége est déjà comprise dans καθήμενον.

Page 68.—1. Κοίτη μαλακή τιμήσαι. Voy. Homère, Iliade, IX, 617, Odyssée, XXIV, 254.

- 2. Λόγων ὁπεῖξαί τινι, céder la parole à quelqu'un; λόγοις ὑπεῖξαί τινος, déférer aux avis de quelqu'un.
- 3. Φιλότιμος doit être pris ici en bonne part, de même que φιλόνειχος s'applique quelquefois à une émulation louable. Kühner.
- 4. Τί γὰρ ἄλλο. ἡ κινδυνεύσεις. On supplée facilement l'ellipse des tournures de même nature que celle-ci. On en trouve encore en latin. Tite-Live, XXVII, 21: Classis ad insulam se recepit, nihit aliud, quam depopulato hostium agro.
  - -5. Φιλονεικήσειν. Quelques textes donnent φιλονικήσειν.
- Page 70.—1. Τὰ χεῖρε... ἀλλήλαιν... ἀφεμένω. Il n'y a rien de plus fréquent que l'emploi du masculin, au duel, avec des noms féminins; ce qui est plus rare, c'est ce changement de genre dans une mème phrase, à deux mots de distance. Du reste, ce n'est jamais qu'aux cas indirects que le féminin reparaît.
- 2. 'Οργυτά, l'espace compris entre les extrémités des bras étendus à droite et à gauche, ή τῶν ἀμφοτέρων χειρῶν ἔπτασις, dit Hésychius.

Page 72. — 1. Φίλος σαφής, un ami clair, que l'on connaît, un ami éprouvé.

- -2. Καὶ γὰρ οἰχίας... Cicéron, in Lælio, XV: Quid autem stultius quam, quum plurimum copiis, facultatibus, opibus possint, cetera parare, quæ parantur pecunia, equos, famulos, vestem egregiam, vasa pretiosa; amicos non parare, optimam et pulcherrimam vitæ, ut ita dicam, supellectilem?
- Page 74. 1. Τὸ πλῆθος εἰδότας. Diogène de Laerce, II, 40: Ἔλεγε δὲ ὡς θαυμάζοι τὸ μὲν ἕκαστον εἰπεῖν ἄν ῥαδίως ὅσα έχοι, φίλους δὲ οὐκ ἄν ὀνομάσαι ὁπόσους κέκτηται οὕτως ὀλιγώρως ἔχειν περὶ αὐτούς. Ciceron, in Lælio, XVII: Sæpe (Scipio) querebatur, quod omnibus in rebus homines diligentiores essent, ut capras et oves quot quisque haberet, dicere posset, amicos quot haberet, non posset dicere.
- 2. Πάλιν se place souvent à côté des verbes composés avec la préposition ἀνά.

#### 152 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II.

- 3. Τοσούτον ne doit pas se prendre ici comme en latin tantillum, mais comme tantum dans un sens ironique.
- -- 4. Πρὸς ποῖον κτῆμα τῶν ἄλλων, pour πρὸς ποῖον ἄλλο κτῆμα. Page 76.— 1. Συνεπισχύει. Mot rare; il se trouve dans Polybe. Observation de Courier.
- 2. Τὰ ἄτα προακούουσι. Le verbe est mis ici au pluriel avec un nom neutre, contre l'usage, sans doute pour la symétrie et l'hafmonie de la phrase.
- 3. Ἐξήρχεσεν. Aoriste d'habitude.
- Page 78.—1. ἀντισθένη. Antisthène, qui avait d'abord étudié sous le sophiste Gorgias, fut ensuite disciple de Socrate, et devint le chef des philosophes connus sous le nom de cyniques. Il avait composé un assez grand nombre de traités, dont il ne nous reste que les noms. Des lettres qu'on lui attribue sont arrivées jusqu'à nous.
- 2. Νικίας ὁ Νικηράτου, Nicias, fils de Nicérate. Voy. Plutarque, Vie de Nicias, IV, pour les détails qu'il donne sur sa richesse.
- Page 80.—1. Χρημάτων καὶ πόρων. Quelques éditions donnent πόνων au lieu de πόρων; d'autres suppriment καί et mettent, au lieu de πόρων, l'adverbe πάνυ. Il n'y a aucune raison bien forte de préférer l'une de ces trois leçons; celle qui est conservée ici appartient à Schneider.
- 2. Πριαίμην ἄν φίλον μοι εἶναι. Xénophon met habituellement ὅςτε après le verbe πρίασθαι. Ainsi, au livre III, chap. I, de la Cyropédie, on lit: Λέξον μοι, πόσου ἄν πρίαιο, ὥςτε τὴν γυναῖκα ἀπολαβεῖν. Et au livre VIII, chap. IV: Οὐκ ἄν πρίαιό γε παμπόλλου, ὥςτε σοι ταῦτα εἰρῆσθαι.
- 3. Καὶ ἀποδιδῶται τοῦ εὐρόντος. Coray corrige à tort cette leçon pour mettre ἀποδίδοται τοῦ εὐρηθέντος. Ἀποδίδοσθαι τοῦ εὐρόντος veut dire vendre au prix que l'on trouve: c'est une locution ainsi faite; en voici encore un exemple tiré du discours d'Eschine contre Timarque, 39: Οὐδὲ τῆς ἀξίας ἔχαστον τῶν χτημάτων ἀπεδίδοτο.... ἀλλὰ τοῦ ἡδη εὐρίσχοντος ἀπεδίδοτο. Le verbe ἀποδιδόναι ne prend qu'au moyen le sens de vendre.
- Page 82. 1. Φρενοῦν, mot ancien et poétique, dont on a peu d'exemples.
- 2. Ἐπιχειροίημεν. On tronve rarement au pluriel, dit Kühner, la forme attique de l'optatif des verbes en  $\dot{\epsilon}\omega$ .
- 3. Πρῶτον μέν. Ordinairement, après πρῶτον μέν, vient un membre de phrase commençant par les mots correspondants είτα δέ. De même en latin, Cicéron, Tusculanes, V. 27: Primum ii, qui sapientes habentur... mulieres vero...

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II. 153

—4. Τί γάρ. Forme rapide que l'on emploie pour passer, sans transition complète, d'une idée à une autre.

Page 84.—1. Δυςξύμβολος, qui est peu sur dans ses engagements, qui les tient mal.

- 2. Μηδὲ πρὸς ἕν. Tmèse familière aux Attiques, au lieu de πρὸς μηδέν.
- 3. Εὔορχος. On a voulu remplacer ce mot par εὔοργος, qui n'est qu'une simple conjecture, bien qu'elle soit ingénieuse. Εὔορχος va du reste fort bien avec εὐξύμβολος, dont il complète l'idée: un homme fidèle à sa parole et qui remplit ses engagements.
- 4. Έλλείπεσθαι. On dit plus souvent έλλείπειν.

Page 86.—1. Kaì òń. Ces particules indiquent ordinairement une proposition tellement unie à la précédente qu'elle doit être considérée comme une conséquence ou une déduction rigoureuse de cette première proposition. D'autres fois, comme en latin et vero, elles marquent une gradation.

- 2. Όν ἄν ἡμῖν τε δοκῆ... ἐναντιῶνται. Sous-entendez après chacun de ces deux verbes φίλον ποιεῖσθαι.

Page 88.—1. Οὐ κατὰ πόδας. On a traduit ces mots par l'expression latine velocitate pedum, à la course. Il vaudrait mieux entendre, je crois, à la piste. Tite-Live, XXVII, 2: Marcellus... vestigiis institue sequi.

- 2. Οἱ ἐχθροί. On sait qu'il existe une différence de sens entre les mots ἐχθρός, celui qui hait quelqu'un, et πολέμιος, celui qui marche contre quelqu'un les armes à la main. Quelquefois cependant, comme ici, la différence s'efface, et l'on met l'un de ces adjectifs à la place de l'autre.
  - 3. Ἐπφοὰς ἐπάδειν τινί, en latin, incantare aliquem.
- 4. Φίλτρα. Le mot φίλτρον est une syncope de φίλητρον, moyen d'inspirer de l'amitié ou breuvage qui inspire de l'amitié. On trouve aussi son opposé μίσητρον, moyen d'inspirer de la haine.
- -5. Δεῦρ' ἄγε δή. Odyssée, XII, 184. Le texte porte: Δεῦρ' ἄγ' ἰών.
- 6. Τοῖς ἐπ' ἀρετὴν φιλοτιμουμένοις. Cicéron, de Finibus, V, 18. Mihi quidem Homerus hujusmodi quiddam vidisse videtur in iis, quæ de Sirenum cantibus finxerit. Neque enim vocum suavitate videntur aut novitate quadam et varietate cantandi revocare eos solitæ, qui prætervehebantur, sed quia multa se scire profitebantur; ut homines ad earum saxa discendi cupiditate adhærescerent.
  - \_ 7. Σχεδόν τι... τοιαῦτα, talia fere.

#### 154 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. II.

- Page 90.—1. Ἐπίσταιτο .. ἐποίει. Remarquez l'emploi de l'optatif et de l'indicatif dans une même phrase. Socrate ne fait d'abord que rapporter ce qu'il a entendu dire, et voilà pourquoi il sesent de l'optatif; mais il reprend la forme indicative, dès qu'il énonce ce fait positif: Périclès se faisait aimer d'Athènes.
- 2. Περιάψας τι ἀγαθὸν αὐτῆ. Coray regarde ces mots comme une allusion à la construction du Pirée, dont les Athéniens étaient particulièrement redevables à Thémistocle.
- 3. Λέγειν τε καὶ πράττειν. De ces deux verbes, dit encore Coray, le premier se rapporte à Périclès, le second, à Thémistocle.
- 4. Έωρων γάρ. Schneider sous-entend avant ces mots : ὤμην οἶόν τε εἶναι.
- Page 92.— 1. Καί, περὶ οὖ..., οἰοθά τινας. Joignez καί à οἶσθά τινας.
- 2. Έξ ετοίμου, en latin, facile. Kühner.
- 3. °O ταράττει σε... στι. Ce qui te trouble, c'est que. De même Platon, l'État, VI: δ μὲν πάντων θαυμαστότερον ἀκοῦσαι, ὅτι... ἐπηνέσαμεν.
  - 4. Χαλεπώτερον χρωμένους. Sous-entendez άλλήλοις.
- Page 94. 1. Πολεμικῶς est sans doute pour πολεμίως. Le premier s'emploie avec une idée d'éloge : valeureusement, belliqueusement. Le second, au contraire, indique simplement un état d'hostilité, et souvent d'hostilité basse.
  - 2. Εἰ δὲ δή, si vero.
- Page 96.—1. Μισητὸν δὲ ὁ φθόνος. L'adjectif μισητός signifie ordinairement haï, odieux; quelques éditeurs proposent de lire μισητιχόν, et le sens serait alors: la jalousie produit la haine. Cette explication me semble la meilleure, mais il n'est pas nécessaire de changer μισητόν en μισητιχόν; car on trouve un grand nombre d'exemples d'adjectifs dont la forme est passive, et qui prennent une signification active.
- Page 98.— 1. "Εριν διατίθεσθαι, litem componere inter se, apaiser un différend que l'on a avec quelqu'un. De même, Dion Cassius, LIII, 7: Τοὺς ἐμφυλίους πολέμους.. καὶ διεπολεμήσαμεν καλῶς καὶ διεθέμεθα φιλανθρώπως.
- 2. Τὸ μεταμελησόμενον. C'est comme s'il y avait τὴν μεταμέλειαν γενησομένην. Empêcher la colère de se porter à des excès qui causeraient du repentir.
- Page 100.—1. Τοῖς πρατίστοις συνθεμένους... ἰέναι. Xénophon aurait pu mettre aussi bien συνθεμένοις; mais, comme le fait remarquer Schneider, dans toutes les phrases construites de la même manière que celles-ci, il préfère l'accusatif. Nous avons déjà vu au liv. 1, ch. 1, 9: α

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II. 155

έξεστιν ἀριθμήσαντας... εἰδέναι. -- Συντίθεσθαι, faire un pacte, une convention, une alliance.

- 2. Τοὺς ἀγῶνας... ἐνίκων. On dit de même νικῷν πυγμήν, γνώμην, δίκην.
  - 3. Ἐκεῖ, c'est-à-dire ἐν τοῖς γυμνικοῖς ἀγῶσι.
- 4. Ἐν δὲ τοῖς πολιτικοῖς. Suppléez ἀγῶσι, qui est exprimé dans la phrase précédente.
- 5. Καὶ μήν, atqui.

Page 102. — 1. Ἐλάττονας, sous-entendez ὄντας.

- 2. Ἐρωτικός, habile dans la science de l'amour. Il faut entendre ici l'amitié au lieu de l'amour.
  - 3. Τῆς ξυνουσίας. Sous-entendez ἕνεχα.

Page 104. — 1. Κατειπεῖν, et plus bas κατηγορεῖν, accuser, dénoncer, sont pris dans un sens ironique.

- 2. "Οτι ἄγασαί τε αὐτοῦ. Le verbe ἄγασθαι se construit fort rarement avec le génitif seul de la personne; on met ordinairement à l'accusatif le nom de la qualité que l'on admire chez celui dont on parle.
- 3. 'Αλλὰ καί, imo vero. Il faut sous-entendre devant ces deux conjonctions, pour en bien comprendre la valeur, tout ce membre de phrase : οὐ μόνον οὐ δόξω διαβάλλεσθαι, ἀλλὰ κ.
  - 4. Έαυτοῦ, pour σεαυτοῦ.

Page 106.— 1. Έγνωκας ἀνδρὸς ἀρετὴν εῖναι. Remarquez cette construction du verbe γιγνώσκειν avec un infinitif qui en dépend; elle est plus fréquente lorsque γιγνώσκειν a le sens de décider, résoudre.

- 2. Μὰ Δί' σύχ. Les lignes qui suivent, jusqu'à σὰ μὲν ἄρα, ἔφη, κτλ., sont supprimées dans un grand nombre d'éditions, sans que l'on voie aucun motif de cette suppression.
- 3. Aspasie de Milet, fille d'Axiochus, quitta de bonne heure sa patrie pour venir enseigner l'éloquence à Athènes. Périclès, qu'elle épousa dans la suite, et Socrate, furent du nombre de ses auditeurs. Ce dernier paraît avoir eu pour elle la plus grande estime; on peut s'en convaincre en lisant le *Ménéxène* de Platon, où Socrate récite à la louange des héros morts pour la patrie une oraison funèbre qu'il vient, dit-il, d'entendre prononcer par Aspasie.
- 4. Μισεῖν ἀλλήλους τε καὶ τὴν προμνησαμένην. Strepsiade, dans les Nuées d'Aristophane, au vers 41, parle ainsi à son fils:

Είθ' ὤφελ' ή προμνήστρι' ἀπολέσθαι κακῶς ἥτις με γῆμαι 'πῆρε τὴν σὴν μητέρα!

#### 156 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE, - L. II.

Page 108.— 1. Ώς ὄντι. L'édition de Kühner porte ὡς ἄν; Kühner donne à ces deux particules, ainsi placées, le sens du latin quasi.

Page 110.— 1. Συντομωτάτη. Cicéron, de Officiis, II, 12: Præclare Socrates hanc viam ad gloriam proximam et quasi compendiariam dicebat esse, si quis id ageret, ut, qualis haberi vellet, talis esset.

- 2. "A σύνοιδα αὐτῷ. Le sens primitif de συνειδέναι τινί est savoir avec quelqu'un; de là on passe naturellement à un second sens, servir de témoin à quelqu'un, qui n'est qu'une conséquence du premier; enfin, savoir quelque chose sur quelqu'un. Kühner.
  - 3. Αρίσταρχον. On ne sait rien de particulier sur cet Aristarque.
- 4. Σχυθρωπῶς ἔχειν, avoir l'air triste, de mauvaise humeur. Page 112. — 1. Χρὴ τοῦ βάρους μεταδιδόναι τοῖς φίλοις. Coray rapproche de ces mots le précepte de Paul, dans son Épître V1 aux Galates: ἀλλήλων τὰ βάρη βαστάζετε. On a déjà pu remarquer que sur bien des points la morale païenne de Socrate a été reproduite par la morale chrétienne. Il serait facile d'en donner des exemples presque à chaque page.
- 2. Ἐπεὶ ἐστασίασεν ἡ πόλις. Lorsque Lysandre eut établi à Athènes les trente tyrans, tous les citoyens qui voulaient la démocratie se retirèrent au Pirée, sous la conduite de Thrasybule, et s'y maintinrent les armes à la main. Voy. Xénophon, Helléniques, liv. II.
- 3. Τεσσαραςκαίδεκα τοὺς ἐλευθέρους. Kühner donne τεσσαρεςκαίδεκα, forme ionienne de l'accusatif, qui ne fut employée que plus tard par les Attiques. Voici comment Ernesti explique la valeur de l'article qui se trouve devant ἐλευθέρους: nota vis articuli: quatuordecim et ii quidem liberi homines, ut de servis nihil dicam. On emploie le masculin, comme ici, bien qu'il s'agisse de femmes, lorsqu'on veut simplement indiquer la condition des personnes; si l'on parlait de choses propres aux femmes, il faudrait absolument le féminin.
- -4. 'Ολιγανθρωπία... γέγονε. Un nombre tout à fait considérable de citoyens avaient été mis à mort par les Trente; d'autres s'étaient réfugiés dans le Pirée, à Mégare et à Thèbes. Voy. Xénophon, Helléniques, II, 4.
- 5. Δανείζειν, prêter; δανείζεσθαι, emprunter.
- 6. Πρότερον répond au comparatif latin citius.

Page 114. — 1. 'Ο Κεράμων. Il n'est question nulle part ailleurs de ce Céramon.

Page 116. — 1 'Ιμάτιά τε... καὶ ἐξωμίδες. On appelait ἱμάτιον, pallium, le vêtement de dessus, que les Romains appelaient toga. —

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. II. 157

Χιτών est l'habit de dessous, chez les Latins, tunica. Suivant Ammonius, le diminutif χιτωνίσχος, tunicula, se disait du vêtement des hommes, et χιτώνιον, de celui des femmes; mais Pollux, VII, 55, appelle χιτωνίσχος le vêtement des jeunes filles. — Χλαμύς, manteau plus épais, manteau de cheval, parce que les Thessaliens, qui étaient fort adonnés à l'équitation, l'avaient porté les premiers. Pollux, X, 124: Οἱ ἀττιχοὶ τὸ λεπτὸν χλανίδα, καὶ τὸ ἱππικὸν χλαμύδα, ὡς Θετταλῶν. — Ἐξωμίς, habit court, propre aux esclaves et aux gens du peuple, qui servait à la fois de manteau et de tunique. Celui des esclaves n'avait qu'une manche; celui des hommes libres en avait deux, qui cependant ne couvraient pas entièrement le bras.

- 2. "Επειτα, et tamen.
- 3. Πάντα μὲν οὖν. Les particules μὲν οὖν ont quelquefois une valeur corrective, comme en latin *imo vero*; d'autres fois, elles ont la valeur affirmative de *utique*.
- 4. Ναυσικύδης. Aristophane parle aussi de ce Nausicyde, au vers
   426 de l'Assemblée des femmes.
- 5. Collyte était un dème de l'Attique; il appartenait à la tribu Égéide.
- 6. Μεγαρέων δ' οἱ πλεῖστοι. Aristophane, Acharniennes, 519
   Έσυχοφάντει Μεγαρέων τὰ γλανίσκια.
- 7. "Ωςτε ἀναγκάζειν, ea conditione ut....

Page 118.—1. Ἐπιμεληθησόμεναι. La forme habituelle de ce participe est ἐπιμελησόμεναι, employé partout ailleurs par Xénophon.

Page 120.—1. ἀλλὰ καὶ νῦν μέν. Le sens de νῦν est parfaitement indiqué par Kühner: rebus sic se habentibus, dans cet état de choses.

— 2. Κίνδυνος... γίγνεσθαι. Κίνδυνος se construit plus souvent avec μή et le subjenctif ou l'optatif.

Page 122.— 1. Κάλλιστα καὶ πρεπωδέστερα γυναικί. Il n'est nullement nécessaire de corriger πρεπωδέστατα, comme l'ont fait quelques éditeurs. Κάλλιστα, ce qui est beau en général; πρεπωδέστερα, ce qui est plus convenable à une femme que toute autre chose.

- -2. Εἰς ἔργων ἀφορμήν. ᾿Αφορμή tout ce qui sert de point de départ pour entreprendre quelque chose.
- 3. Ἐργαζόμεναι μέν... ἐργασάμεναι δέ. Le premier participe indique qu'elles prennent leur repas tout en travaillant; le second, qu'elles suspendent leur travail pour le repas du soir. Ernesti.
- 4. Καὶ αἱ μέν... ὁ δέ. Suppléez αὐτόν au premier membre, et αὐτάς au second.

Page 124.— 1. Τὸν τοῦ χυνὸς λόγον, la fabie sur le chien, comme on

#### 158 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. II.

- voit, Cyropédie, VI, 3: ἡμῶν λόγος, ce que l'on dit de nous. Ici λόγος a réellement le sens de fable; on trouve de même dans le Phèdre de Platon, avec une nuance un peu différente, οἱ τοῦ Αἰσώπου λόγοι, pour dire les fables d'Ésope.
- 2. Προφυλάττοιμι ύμᾶς. De même, Hymne à Apollon, 539: Νηὸν δὲ προφύλαχθε. On met aussi, et mieux encore, le génitif: αὐτῶν μὲν γὰρ προφυλάττουσιν οἱ νόμοι.
- Page 126.—1. Διὰ χρόνου, après quelque temps, renferme toujours l'idée d'un intervalle assez long.
- 2. Πόθεν, Εὔθηρε, φαίνη. De même Cicéron, fragments recueillis par Priscien: Quid tu? unde tandem appares, Socrates? Euthère ne nous est pas connu d'ailleurs.
- 3. Ύπὸ τὴν κατάλυσιν τοῦ πολέμου. Il est question, sans aucun doute, de la paix de Théramène, qui enleva aux Athéniens tout ce qu'ils possédaient hors de l'Attique.
- 4. Τά ἐν τἢ ὑπερορία κτήματα. Ἡ ὑπερορία, le pays au-delà des frontières. On opposait τὰ ὑπερόρια, les possessions hors de l'Attique, à τὰ ἔγγαια, les possessions en Attique même.
- Page 128. 1. Αὐτόθεν était quelques lignes plus haut un adverbe de lieu, d'ici, d'Athènes même; c'est maintenant un adverbe de temps, dès ce moment, sur-le-champ.
- 2. Έργων ἐπιστατοῦντα. Le verbe ἐπιστατεῖν a presque toujours son régime au datif.
- 3. Καὶ μήν γε , atqui certe.
- Page 130. 1. Le pluriel τούτων doit être rapporté à ὅ τι, qui a une valeur collective.
- 2. Κρίτωνος. Platon a pris le nom de Criton pour titre de l'un de ses dialogues.
- -3. Χαλεπὸν ὁ βίος ᾿Αθήνησιν. Je reproduis la note de Schneider: Propter sycophantarum pestem, quos plebs Atheniensis facile patiebatur vexare optimates et opprimere, quod ad democratiam servandam conducere putabant. Calumnialores quum ditiores exagitabant, solenni vocabulo σείειν dicebantur. Sic est in Aristophanis Pace 639:

Τῶν δὲ συμμάχων ἔσειον τοὺς παχεῖς καὶ πλουσίους.

- Page 132. 1. Οξώ σοι ανδρί. Tournure attique, pour τοιούτω ανδρί οδος σύ εξ.
- 2. Εἰσὶν ἐνθάδε. Sous-entendez τινές.
- 3. Εὐτρύστερος ἢ ὡς.... λαμβάνειν. Ce passage a été corrigé et tourmenté de bien des manières. J'adopte la leçon de Schütz. Il

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. II. 159

faut remarquer avec Schneider la différence qu'il y a entre λαμβάνειν παρά τινος, prendre de l'argent de quelqu'un, se laisser corrompre par lui, et λαμβάνειν ἀπό τινος, tirer son revenu de quelqu'un, vivre de l'argent qu'il vous donne.

Page 134.— 1. 'Οπότε θύοι, ἐκάλει. Après un sacrifice, on donnait un repas où l'on invitait ses parents et ses amis.

- 2. Έπεμελεῖτο. Sous-entendez αὐτοῦ.
- 3. Άποστροφήν, ressource, refuge.
- 4. Άνευρήκει. Le plus-que-parfait est souvent employé pour exprimer la rapidité de l'action.
- 5. "Ο τι δεῖ παθεῖν ἢ ἀποτῖσαι. Formule judiciaire en usage lorsqu'on délibérait sur la peine que l'on devait appliquer au coupable. Platon, le Politique, p. 299: \*Ων ἄν καταψηφισθἢ τιμῷν ὅ τι χρὴ παθεῖν αὐτοὺς ἢ ἀποτίνειν.
  - -- 6. Αὐτῷ, Archédème.

Page 136.— 1. Οὐχ ὅτι... ἀλλὰ καί. Il faut, dans toutes les tournures de ce genre, sous-entendre le verbe λέγειν : οὐ λέγω ὅτι... ἀλλὰ καί.

- 2. Διοδώρω. On ne sait qui était ce Diodore.
- 3. Καί ἄλλους γε. Καί est souvent placé au commencement d'une réponse, pour indiquer que le personnage qui répond continue le pensée de son interlocuteur.
- 4. Σῶστρα τούτου. Σῶστρα, ce que l'on donne pour sauver or recouvrer quelque chose.
- Page 138. 1. Ἑρμογένης. Hermogène, fils du riche Hipponique, était pauvre, parce que son frère Callias avait hérité seul des biens de son père. Selon Schneider, il avait perdu sa fortune pendant la guerre du Péloponèse. Il sera encore question de lui an chapitre 8 du livre quatrième.
- 2. Παράμονον, pour παραμόνιμον. Expression poétique que l'on trouve dans Pindare. Il arrive quelquefois à Xénophon d'introduire dans sa prose des mots poétiques et des formes dialectiques.
- 3. Μέντοι est employé dans un sens un peu ironique, comme le latin scilicet. Quelques éditeurs donnent μὲν δή.
- -4. Διὰ τὰ πράγματα, dans les circonstances actuelles, familièrement, par le temps qui court.
  - 5. Εὐωνοτάτους... ατήσασθαι. Horace, Épîtres, I, 12, 22: Vilis amicorum est annona, bonis ubi quid deest.

Page 140.— 1. Έργον ἔχειν οιι ποιεῖσθαι, prendre à tâche de, se faire un devoir de.

000 O Com

## ARGUMENT ANALYTIQUE.

CHAP. I. Ce que doit savoir un chef d'armée.

CHAP. II. Son premier devoir est de rendre heureux ceux qui sont sous ses ordres.

CHAP. III. Le maître de la cavalerie doit s'appliquer à améliorer les chevaux aussi bien que les hommes.

CHAP. IV. Un bon économe peut devenir bon chef d'armée.

CHAP. V. 11 faut rendre aux Athéniens leur ancienne vertu et leur prospérité première.

CHAP. VI. Socrate conseille à Glaucon, jeune homme sans expérience, de ne pas se mêler des affaires publiques.

CHAP. VII. Il y engage au contraire Charmidas, homme d'une excessive modestie.

CHAP. VIII. Réponses de Socrate aux questions captieuses d'Aristippe sur le bien et sur le beau.

CHAP. IX. Pensées diverses de Socrate.

CHAP. X. Il parle aux artistes de leur art, et cherche ainsi à leur être utile.

Chap. XII. C'est par les exercices gymnastiques que l'on acquiert la force et la santé.

CHAP. XIII. Quelques mots de Socrate.

CHAP. XIV. Conversations de Socrate pendant les repas.

Entretiens mémorables.-III.

I

# ΞΕΝΟΦΩΝΤΟΣ

### ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ

#### BIBAION TPITON.

Ι. "Οτι δὲ τοὺς ὀρεγομένους τῶν καλῶν ¹ ἐπιμελεῖς ὧν ὀρέγουντο ποιῶν ὡφέλει, νῦν τοῦτο ὀιηγήσομαι. ἀκούσας γάρ ποτε Διονυσόδωρον² εἰς τὴν πόλιν ἥκειν, ἐπαγγελλόμενον στρατηγεῖν ὁιἀάξειν, ἔλεξε πρός τινα τῶν ξυνόντων, ὂν ἠσθάνετο βουλόμενον τῆς τιμῆς ταύτης ἐν τῆ πόλει τυγχάνειν « Αἰσχρὸν μέντοῦτο μαθεῖν, ἀμελῆσαι αὐτοῦ, καὶ δικαίως ἀν οὖτος ὑπὸ τῆς πόλεως ζημιοῖτο πολὸ μᾶλλον, ἢ εἴ τις ἀνδριάντας ἐργολαδοίη, μὴ μεμαθηκὸς ἀνδριαντοποιεῖν. Ολης γὰρ τῆς πόλεως ἐν τοῖς πολεμικοῖς κινδύνοις ἐπιτρεπομένης τῷ στρατηγῷ, μεγάλα

I. Je vais raconter combien les jeunes gens qui se portaient à la vertu trouvaient d'avantages et puisaient de zèle dans la société de Socrate. Un certain Dionysidore, qui venait d'arriver à Athènes, s'annonçait pour donner des leçons dans l'art de commander les armées; Socrate dit à un de ses disciples qui aspirait à se distinguer dans l'Etat par la gloire des armes: « Jeune homme, il serait honteux de prétendre à commander un jour les armées de la république, sans apprendre l'art du commandement, surtout quand il se présente une si belle occasion; ce serait mériter d'être puni plus sévèrement encore qu'un ignorant qui demanderait à faire des statues sans avoir reçu les principes de l'art. Dans les dangers de la guerre, toute la la fortune de l'État est confiée au général; ses succès rendent à sa

# XÉNOPHON.

## ENTRETIENS MÉMORABLES.

#### LIVRE TROISIÈME.

Ι. Διηγήσομαι δὲ νῦν τοῦτο, **ϋτι ἀ**φέλει τούς ὀρεγομένους τῶν καλῶν ποιῶν ἐπιμελεῖς ὧν ὀρέγοιντο. Άχούσας γάρ ποτε Διονυσόδωρον ήχειν είς την πόλιν, έπαγγελλόμενον διδάξειν στρατηγείν. έλεξε πρός τινα τῶν ξυνόντων, ον ήσθάνετο βουλόμενον τυγγάνειν ταύτης της τιμής έν τη πόλει. « Αἰσγρὸν μέντοι, ὧ νεανία, τὸν βουλόμενον στρατηγεῖν έν τη πόλει, έξὸν μαθεῖν τοῦτο, άμελήσαι αύτοῦ. καὶ οὖτος ἄν ζημιοῖτο δικαίως ύπὸ τῆς πόλεως πολύ μᾶλλον ἢ εἴ τις έργολαβοίη ἀνδριάντας, μή μεμαθηκώς ανδριαντοποιείν. Τῆς γὰρ πόλεως ὅλης ἐπιτρεπομένης τῷ στρατηγῷ έν τοῖς χινδύνοις πολεμιχοῖς, είχὸς τά τε ἀγαθὰ

1. Et j'exposerai maintenant ceci, qu'il était-utile à ceux qui recherchaient les belles choses les rendant soigneux des choses qu'ils recherchaient. Car ayant entendu dire un jour Dionysidore être arrivé dans la ville, annoncant devoir enseigner à commander-une-armée, il dit à quelqu'un de ceux qui étaient-avec lui, lequel il apercevait voulant obtenir cet honneur dans la ville : me, « Il est honteux certes, ô jeune homcelui qui veut dommander-une-armée dans la ville, étant-possible d'apprendre cela, négliger cette étude, et celui-ci serait puni justement par la ville beaucoup plutôt que si quelqu'un prenait-à-faire des statues. n'ayant pas appris à faire-des-statues. Car la ville tout entière se confiant au général dans les dangers de-la-guerre,

il est naturel et les succès

τά τε ἀγαθὰ κατορθοῦντος αὐτοῦ Ι καὶ τὰ κακὰ διαμαρτάνοντος είχὸς γίγνεσθαι • πῶς οὖν οὐκ ἂν δικαίως ὁ τοῦ μέν μανθάνειν τοῦτο ἀμελῶν, τοῦ δὲ αίρεθῆναι ἐπιμελούμενος, ζημιοῖτο; » Τοιαῦτα μέν δη λέγων ἔπεισεν αὐτὸν ἐλθόντα μανθάνειν. Ἐπεὶ οὲ μεμαθηκώς ἦκε, προςέπαιζεν αὐτῷ 2 λέγων· « Οὐ δοκεῖ ὑμῖν, ω ἀνδρες, ωςπερ Ομηρος τὸν Αγαμέμνονα γεραρὸν ἔφη εἶναι3, καὶ ούτως όδε, στρατηγεῖν μαθών4, γεραρώτερος φαίνεσθαι; Καὶ γάρ, ὥςπερ ὁ κιθαρίζειν μαθών, καὶ ἐὰν μὴ κιθαρίζη, κιθαριστής έστι, καὶ ὁ μαθών ἰᾶσθαι, κᾶν μὴ ἰατρεύη, ὅμως ἰατρός ἐστιν, ούτω καὶ ὅδε ἀπό τοῦδε τοῦ χρόνου διατελεῖ στρατηγὸς ών, κᾶν μηδείς αὐτὸν έληται · ὁ δὲ μὴ ἐπιστάμενος οὕτε στρατηγὸς οὕτε ιατρός ἐστιν, οὐοὲ ἐὰν ὑπὸ πάντων ἀνθρώπων αίρεθη. ἀτάρ, ένη, ίνα καί, έὰν ἡμῶν τις ταξιαργῆ ἡ λογαγῆ σοι $^5$ , ἐπιστη-

patrie les plus grands services; ses fautes lui font le plus grand mal. Comment ne serait-il pas juste de punir celui qui oserait briguer le commandement, sans s'être rendu capable d'en remplir les devoirs? » Ce discours engagea le jeune homme à suivre les leçons de Dionysidore. Après les avoir reçues, il revint près de Socrate, qui dit en plaisantant : « Mes amis, vous savez qu'Homère, en parlant d'Agamemnon, lui donne le titre de respectable: ne trouvez-vous pas aussi que ce jeune homme est plus respectable encore, maintenant qu'il a appris l'art de commander les armées? Car celui qui sait jouer du luth est un joueur de luth, même lorsqu'il n'en joue pas ; celui qui connaît la médecine est médecin, bien qu'il n'exerce pas ; de même aussi ce jeune homme est, dès à présent, un général, quand bien même on ne lui donnerait jamais d'armées à commander; mais un homme qui ne saurait ni guérir les malades ni conduire les troupes, ne serait ni général ni médecin, quand tous les hommes feraient choix de sa personne. Mais, continua-t-il, afin que si l'un de nous devenait un jour l'un de αὐτοῦ κατορθοῦντος καὶ τὰ κακὰ διαμαρτάνοντος γίγνεσθαι μεγάλα. πῶς οὖν ὁ ἀμελῶν μὲν μανθάνειν τοῦτο, έπιμελούμενος δὲ τοῦ αίρεθῆναι ούκ αν ζημιοῖτο δικαίως; » Λέγων μὲν δὴ τοιαῦτα ἔπεισεν αὐτὸν μανθάνειν έλθόντα. Έπεὶ δὲ ἦκε μεμαθηκώς. προςέπαιζεν αὐτῷ λέγων. « ΤΩ ἄνδρες, ώςπεο "Ομηρος καὶ ούτως ὅδε, μαθών στρατηγεῖν. ού δοκεῖ ὑμῖν φαίνεσθαι γεραρώτερος: Καὶ γάρ, ὥςπερ ὁ μαθὼν χιθαρίζειν, καὶ ἐὰν μὴ κιθαρίζη. έστὶ χιθαριστής, καὶ ὁ μαθών ἰᾶσθαι, καὶ ἄν μὴ ἰατρεύη. **ὅμως ἐστὶν ἰατρός**, ούτω καὶ ὅδε άπὸ τοῦδε τοῦ χρόνου διατελεί ων στρατηγός, καί αν μηδείς έληται αὐτόν: ό δὲ μὴ ἐπιστάμενος έστὶν οὕτε στρατηγὸς οὕτε ἰατρός. ούδὲ ἐὰν αίρεθῆ ύπὸ πάντων ἀνθρώπων. Άτάρ, ἔφη, ἵνα καί, ἐάν τις ἡμῶν ταξιαρχή η λοχαγή σοί, ώμεν επιστημονέστεροι

de lui agissant-droit et les revers de lui faisant-des-fautes être grands; comment donc celui qui néglige d'apprendre cela, mais qui s'occupe-avec-soin d'être choisi (élu) ne serait-il pas puni justement? » Or disant de telles choses il persuada à lui d'apprendre étant venu chez le maître. Et lorsqu'il vint ayant appris, il plaisanta-sur lui en disant : « O hommes, de même qu'Homère ἔφη τὸν Άγαμεμνονα είναι γεραρόν, disait Agamemnon être respectable, ainsi aussi celui-ci, ayant appris à commander-une-armée, ne semble-t-il-pas à vous paraître plus respectable? Et en effet, comme celui qui a appris à jouer-de-la-cithare, même s'il ne joue-pas-de-la-cithare. est un joueur-de-cithare, et celui qui a appris à guérir. même s'il n'exerce-pas-la-médecine, cependant est un médecin, ainsi aussi celui-ci à partir de ce temps continue étant général, même si personne ne choisit lui; mais celui qui ne sait pas n'est ni général ni médecin, pas même s'il avait été choisi par tous les hommes. Eh bien, dit-il, afin que aussi, si quelqu'un de nous est-commandant-de-cohorte ou est-commandant-de-compagnie sous toi, nous soyons plus instruits

μονέστεροι τῶν πολεμικῶν ὧμεν, λέξον ἡμῖν, πόθεν ἤρξατό σε οιδάσκειν την στρατηγίαν. Καὶ ός 'Εκ τοῦ αὐτοῦ, ἔφη, εἰς όπερ καὶ ἐτελεύτα · τὰ γὰρ τακτικὰ ἐμέ γε καὶ ἄλλο οὐδἐν ἐδίο αξεν. Άλλα μήν Ι, έφη δ Σωχράτης, τοῦτό γε πολλοστὸν μέρος <sup>2</sup> ἐστὶ στρατηγίας · καὶ γὰρ παρασκευαστικὸν τῶν εἰς τὸν πόλεμον τὸν στρατηγὸν εἶναι γρή, καὶ ποριστικὸν τῶν ἐπιτηδείων τοῖς στρατιώταις, καὶ μηγανικόν 3, καὶ ἐργαστικόν, καὶ ἐπιμελῆ, καὶ καρτερικόν, καὶ ἀγχίνουν, καὶ φιλόφρονά τε καὶ ώμόν, καὶ άπλοῦν τε καὶ ἐπίδουλον, καὶ φυλακτικόν 4 τε καὶ κλέπτην, καὶ προετικὸν καὶ ἄρπαγα, καὶ φιλόδωρον καὶ πλεονέκτην, καὶ ἀσφαλη 5 καὶ ἐπιθετικόν, καὶ ἄλλα πολλά καὶ φύσει καὶ ἐπιστήμη δεῖ τὸν εὖ στρατηγήσοντα ἔχειν. Καλὸν δὲ καὶ τὸ ταχτιχὸν εἶναι πολύ γὰρ διαφέρει στράτευμα τεταγμένον ἀτάχτου · ώςπερ λίθοι τε χαὶ πλίνθοι χαὶ ξύλα χαὶ χέραμος $^6$ , ἀτάκτως μέν εβριμμένα, οὐδεν χρήσιμά έστιν, επειδάν δε ταχθή

tes officiers, il fût plus capable de commander, redis-nous les premières leçons que t'a données Dionysidore. - Les premières, répondit le jeune homme, ont été les mêmes que les dernières ; il m'a enseigné la tactique, et rien de plus. — Ce n'est là cependant qu'une faible partie de l'art militaire; il faut encore qu'un général sache se procurer tout ce qui est nécessaire pour faire la guerre, et pourvoir de tout le soldat; qu'il soit riche en expédients, laborieux, soigneux, patient, réfléchi, indulgent et sévère, franc et rusé, habile à surprendre et à se tenir sur ses gardes, prodigue et rapace, libéral et avide, retenu tout ensemble et déterminé; il a besoin aussi de mille autres qualités naturelles et acquises. Il est beau de savoir bien ranger les troupes, car il y a une énorme différence entre une armée bien rangée et des troupes en désordre : de même des pierres, des briques, des pièces de bois, des tuiles, jetées au hasard, ne servent de rien; mais si l'on emploie dans les

τών πολεμικών, λέξον ήμῖν, πόθεν ἤρξατο διδάσχειν σε τὴν στρατηγίαν. Καὶ ὅς · Ἐκ τοῦ αὐτοῦ, ἔρη, είς ὅπερ καὶ ἐτελεύτα: εδίδαξε γαρ έμε τά γε τακτικά καὶ οὐδὲν ἄλλο. - Άλλὰ μήν, ἔφη ὁ Σωκράτης, τοῦτό γε ἐστι μέρος πολλοστόν της στρατηγίας. καὶ γὰρ χρή τὸν στρατηγὸν είναι παρασχευαστικόν τῶν εἰς τὸν πόλεμον, καί ποριστικόν καὶ μηγανικόν, καὶ ἐργαστικόν, καὶ ἐπιμελῆ, καὶ καρτερικόν, καὶ ἀγχίνουν, καὶ φιλόφρονά τε καὶ ώμόν, καὶ άπλοῦν τε καὶ ἐπίδουλον, καὶ φυλακτικόν τε καὶ κλέπτην, καὶ προετικὸν καὶ ἄρπαγα, καὶ φιλόδωρον καὶ πλεονέκτην, καὶ ἀσφαλῆ καὶ ἐπιθετικόν, καὶ δεῖ τὸν στρατηγήσοντα εὖ έγειν πολλά ἄλλα καὶ φύσει καὶ ἐπιστήμη. Καλόν δὲ καὶ τὸ εἶναι ταχτιχόν: στράτευμα γὰρ τεταγμένον διαφέρει πολύ ἀτάχτου: ώςπερ λίθοι τε καὶ πλίνθοι καὶ ξύλα καὶ κέραμος, ἐὀῥιμμένα μὲν ἀτάχτως, έστὶ χρήσιμα οὐδέν, ἐπειδὰν δὲ ταχθῆ

des choses de-la-guerre, dis-nous, d'où il a commencé à apprendre à toi la stratégie. - Et lui : Par la même chose, dit-il, à laquelle aussi il a fini: car il a enseigné à moi la tactique et rien autre. - Mais pourtant, dit Socrate, ceci du moins est une partie très minime de la stratégie : et en effet il fant le général être habile-à-préparer les choses pour la guerre, et habile-à-procurer των επιτηδείων τοῖς στρατιώταις, les choses nécessaires aux soldats, et habile-à-inventer, et actif, et soigneux, et patient, et pénétrant, et bienveillant et sévère, et simple et rusé, et habile-à-conserver et pillard, et libéral et rapace, et aimant-à-donner et avide, et prudent et prêt-à-attaquer, et il faut [bien celui qui doit commander-une-armée avoir beaucoup d'autres qualités et par la nature et par la science. Mais c'est une belle chose aussi que le être habile-tacticien : car une armée rangée diffère beaucoup d'une armée non-rangée; comme et des pierres et des briques et des pièces-de-bois et de la tuile, jetées sans-ordre, ne sont utiles à rien. mais après qu'ont été rangées

χάτω μέν χαὶ ἐπιπολῆς τὰ μήτε σηπόμενα μήτε τηχόμενα, οἴ τε λίθοι καὶ ὁ χέραμος, ἐν μέσω δὲ αἴ τε πλίνθοι καὶ τὰ ζύλα, ὅςπερ ἐν οἰκοδομία, συντίθεται, τότε γίγνεται πολλοῦ ἄξιον κτῆμα οἰκία. ᾿Αλλὰ πάνυ, ἔρη ὁ νεανίσχος, ὅμοιον, ὧ Σώ-κρατες, εἴρηκας καὶ γὰρ ἐν τῷ πολέμω τούς τε πρώτους ἀρίστους δεὶ τάττειν καὶ τοὺς τελευταίους, ἐν μέσω δὲ τοὺς χειρίστους, ἵνα ὑπὸ μὲν τῶν ἄγωνται, ὑπὸ δὲ αὖ τῶν ἀθῶνται. — Εἰ μὲν τοίνυν, ἔρη, καὶ διαγιγνώσκειν σε τοὺς ἀγαθοὺς καὶ τοὺς κακοὺς ἐδίδαξεν² εἰ δὲ μή, τί σοι ὄφελος ὧν ἔμαθες; οὐδὲ γὰρ εἴ σε ὰργύριον ἐκέλευσε πρῶτον μὲν καὶ τελευταῖον τὸ κάλλιστον τάττειν, ἐν μέσω δὲ τὸ χείριστον, μὴ διδάξας διαγιγνώσκειν τό τε καλὸν καὶ τὸ κίδδηλον, οὐδὲν ἄν σοι ὄφελος ἦν. — ᾿Αλλά, μὰ Δί', ἔρη, οὐχ ἐδίδαξεν, ὥςτε αὐτοὺς ᾶν ἡμᾶς δὲσι τούς τε ἀγαθοὺς καὶ τοὺς κακοὺς χρίνειν. — Τί οὖν; σκο-

fondements et sur les combles les matériaux qui ne peuvent ni pourrir ni se dissoudre par l'humidité, comme les pierres et les tuiles, et qu'on place au milieu les briques et les poutres, comme on le doit dans une construction, on fait une chose précieuse, un édifice. — Ce que tu dis, répondit le jeune homme, a le plus grand rapport à l'art militaire; car on doit placer aux premiers et aux derniers rangs les meilleurs soldats, et mettre au milieu les troupes moins bonnes, afin qu'elles soient entraînées par les uns et poussées par les autres. — C'est fort bien, si ton maître t'a appris à discerner les bons et les mauvais soldats; autrement, quel usage feras-tu de ses leçons? S'il t'avait dit d'arranger de l'argent, de mettre aux premiers et aux derniers rangs les bonnes pièces, et au milieu les mauvaises, cela ne te servirait de rien, si tu ne savais pas distinguer la bonne et la fausse monnaie. — Il ne me l'a pas appris; c'est à nous de distinguer par nous-mêmes les bons et les mauvais soldats. — Eh bien! examinons

κάτω μέν καὶ ἐπιπολῆς en bas et en haut τà les choses μήτε σηπόμενα et qui ne se pourrissent point μήτε τηκόμενα, et qui ne se liquéfient point, οί τε λίθοι καὶ ὁ κέραμος. et les pierres et la tuile, έν μέσω δὲ συντίθεται. et qu'au milieu sont mises-ensemble ώς περ έν οιχοδομία, comme dans une construction, αΐ τε πλίνθοι καὶ τὰ ξύλα. et les briques et les pièces-de-bois, τότε γίγνεται οίχία alors se fait une maison **χτημα άξιον** πολλοῦ. possession digne d'un grand prix. - Άλλά, ἔφη ὁ νεανίσκος, - Eh bien, dit le jeune homme, είρηκας, ὧ Σώκρατες, tu as dit, ô Socrate, πάνυ ὅμοιον. une chose tout-à-fait semblable : καὶ γὰρ ἐν τῷ πολέμῳ et en effet à la guerre il faut ranger les meilleurs δεῖ τάττειν ἀρίστους τούς τε πρώτους et les premiers καὶ τοὺς τελευταίους, et les derniers, έν μέσω δε τούς χειρίστους, et au milieu les pires, ίνα άγωνται μὲν ὑπὸ τῶν, afin qu'ils soient conduits par les uns. ύπὸ τῶν δὲ αὖ et que par les autres d'un autre côté ώθῶνται. ils soient poussés. - Εἰ μὲν τοίνυν, ἔφη, - Oui, si toutefois, dit-il, il a enseigné à toi aussi à discerner εδίδαξέ σε καὶ διαγιγνώσκειν les bons et les mauvais; τούς άγαθούς καὶ τούς κακούς. εί δὲ μή. mais si non. τί ὄφελος σοὶ quelle utilité sera pour toi ών έμαθες; des choses que tu as apprises? ούδὲ γὰρ οὐδὲν ὄφελος car non plus aucune utilité αν ήν σοί, ne serait pour toi, εὶ ἐχέλευσέ σε s'il avait ordonné à toi τάττειν πρώτον μέν καὶ τελευταΐον de ranger premier et dernier τὸ χάλλιστον ἀργύριον, le meilleur argent, έν μέσω δὲ τὸ χείριστον, et au milieu le plus mauvais, μή διδάξας διαγιγνώσχειν. ne t'ayant pas appris à discerner τό τε χαλὸν χαὶ τὸ χίβδηλον. et le bon et le faux. — 'Αλλά, μὰ Δία, ἔφη, - Mais, par Jupiter, dit-il, ούχ ἐδίδαξεν, il ne me l'a point enseigné. ῶςτε ἄν δέοι de sorte qu'il faudrait ήμᾶς αὐτοὺς χρίνειν nous-mêmes juger

τούς τε ἀγαθοὺς καὶ τοὺς κακούς.

et les bons et les mauvais.

10

πώμεν, έφη, πώς αν αὐτών μη διαμαρτάνοιμεν. - Βούλομαι, έφη ὁ νεανίσκος. -- Ούκουν, έφη, εὶ μέν ἀργύριον δέοι άρπάζειν , τους φιλαργυρωτάτους πρώτους καθιστάντες δρθώς αν τάττοιμεν: - \*Εμοιγε δοκεί. - Τί δε τους κινουνεύειν μέλλοντας; αρα τούς φιλοτιμοτάτους προτακτέον; - Οδτοι γοῦν εἰσιν, ἔφη, οί ένεχα έπαίνου χινδυνεύειν έθέλοντες ου τοίνυν οδτοί γε άδηλοι, άλλ' ἐπιφανεῖς πανταχοῦ ὄντες εὐαίρετοι αν εἶεν. — Ατάρ, ἔφη, πότερά σε τάττειν μόνον εδίδαξεν, ἢ καὶ ὅποι καὶ ὅπως Τρηστέον ἐκάστῳ τῶν ταγμάτων $^2$ ; — Οὐ πάνυ, ἔφη. -- Καὶ μὴν πολλά γ' ἐστί, πρὸς ἃ οὕτε τάττειν οὕτε ἄγειν ὡςαύτως προςήχει. - 'Αλλά, μὰ Δί', ἔφη, οὐ διεσαφήνιζε ταῦτα. - Νη Δί', έψη, πάλιν τοίνυν ελθών επανερώτα: ην γάρ επίστη-

les moyens de ne pas nous laisser tromper. — J'y consens. — S'il s'agissait d'enlever de l'argent, ne ferions-nous pas bien de placer à la tête les soldats qui auraient le plus d'amour pour le gain? — Je le crois. - Et s'il s'agit de courir des dangers? ne mettrons-nous pas à la tête ceux qui aiment le plus la gloire? - Sans doute, car ils ne demandent qu'à s'exposer pour l'honneur : ceux-là ne sont pas difficiles à découvrir; ils cherchent toujours à se montrer. - Mais ne t'a-t-il appris qu'à mettre une armée en bataille, ou bien t'a-t-il enseigné aussi sur quel terrain, dans quelle occasion l'on doit préférer un corps à un autre? — Point du tout. — Cependant, il y a bien des circonstances qui demandent une disposition et une conduite différentes. — Il ne m'a rien fait connaître de tout cela. — Va donc de nouveau près de lui, et interroge-le; s'il sait l'art de la guerre, et que

 Τί οὖν; σχοπῶμεν, ἔφη, πῶς ἄν μὴ διαμαρτάνοιμεν αὐτῶν.

 Βούλομαι, έφη ὁ νεανίσκος. - Οὔκουν, ἔφη,

εί μεν δέοι άρπάζειν άργύριον, τάττοιμεν αν δρθως, χαθιστάντες πρώτους τούς φιλαργυρωτάτους;

- Δοχεῖ ἔμοιγε. Τί δὲ τοὺς μέλλοντας

χινδυνεύειν:

άρα.

προταχτέον

τούς φιλοτιμοτάτους; Οὖτοι γοῦν εἰσιν, ἔφη, οἱ ἐθέλοντες χινδυνεύειν

**ἕνεχα ἐπαίνου** · οὖτοί γε τοίνυν ούχ ἄδηλοι,

άλλὰ ὄντες ἐπιφανεῖς πανταχοῦ αν εἶεν εὐαίρετοι.

- Άτάρ, ἔφη, πότερα εδίδαξέ σε μόνον τάττειν,

nαì

**ὅποι καὶ ὅπω**ς γρηστέον

έχαστω τῶν ταγμάτων;

 Οὐ πάνυ, ἔφη. - Καὶ μὴν

πολλά γέ ἐστι, πρὸς ἃ προςήχει

- Άλλά, μὰ Δία, ἔτη, ού διεσαφήνιζε ταῦτα.

 Νη Δία, ἔφη, έλθων πάλιν τοίνυν

ἐπανερώτα:

ην γαρ επίστηται,

- Ouoi donc? examinons, dit-il, comment nous ne nous tromperions sur eux. [pas

- Je le veux bien, dit le jeune homme.

-N'est-il donc pas vrai, dit-il, que,

s'il fallait enlever de l'argent, nous rangerions bien,

plaçant les premiers

ceux qui-aiment-le-plus-l'argent? - Il paraît à moi du moins.

- Mais quoi ceux qui doivent

courir-des-dangers?

est-ce que

il-faut-ranger-au-premier-rang les plus amis-de-l'honneur? - Ceux-ci sont en effet, dit-il,

ceux qui veulent courir-des-dangers

pour la louange; aussi ceux-ci du moins

ne sont pas invisibles, mais étant manifestes partout ils seraient faciles-à-choisir.

- Eh bien, dit-il, est-ce que

il a enseigné à toi seulement à ranger, ou bien t'a-t-il enseigné aussi

dans-quel-but et comment

il-faut-se-servir de chacun des corps? - Pas du tout, dit-il.

- Et pourtant

beaucoup de choses sont assurément pour lesquelles il ne convient

οὕτε τάττειν οὕτε ἄγειν ὡςαύτως. ni de ranger ni de conduire de même

- Mais, par Jupiter, dit-il, il ne m'a pas éclairci ces choses.

- Par Jupiter, dit-il,

ayant donc été de nouveau près de lui

interroge-le-encore;

car s'il sait.

et s'il n'est pas impudent,

ται, καὶ μὴ ἀναιοὴς ἢ, αἰσχυνεῖται ἀργύριον εἰληφώς ἐνοὲᾶ σε ἀποπέμψασθαι. »

Η. Έντυχῶν δέ ποτε στρατηγεῖν ἡρημένω τω· «Τοῦ ἔνεχεν, ἔφη, "Ομηρον σἴει τὸν ᾿Αγαμέμνονα προςαγορεῦσαι ποιμένα λαῶν <sup>1</sup>; ἄρά γε <sup>2</sup> ὅτι, ὥςπερ τὸν ποιμένα δεῖ ἐπιμελεῖσθαι, ὅπως σῶαί τε ἔσονται αἱ ὅῖες, χαὶ τὰ ἐπιτήδεια ἔξουσι, χαὶ οῦ ἔνεχα τρέφονται, τοῦτο ἔσται, οὕτω χαὶ τὸν στρατηγὸν ἐπιμελεῖσθαι ἐεῖ, ὅπως σῶοί τε οἱ στρατιῶται ἔσονται, χαὶ τὰ ἐπιτήδεια ἔξουσι, χαί, οδ ἕνεχα στρατεύονται, τοῦτο ἔσται; στρατεύονται ἐέ, ἵνα χρατοῦντες τῶν πολεμίων εὐδαιμονέστεροι ὧσιν· ἢ τί δήποτε οὕτως ἐπήνεσε τὸν Ἁγαμέμνονα εἰπών·

Άμφότερον, βασιλεύς τ' ἀγαθός, κρατερός τ' αἰχμητής³; ἄρά γε ὅτι αἰχμητής τε κρατερὸς αν εἴη, οὐκ εἰ μόνος αὐτὸς εὖ ἀγωνίζοιτο πρὸς τοὺς πολεμίους, ἀλλ' εἰ καὶ παντὶ τῷ στρατοπέδω τούτου αἴτιος εἴη; καὶ βασιλεὺς ἀγαθός, οὐκ εἰ μόνον τοῦ

ce ne soit pas un impudent, il rougira d'avoir reçu de l'argent et de t'avoir renvoyé sans t'instruire. »

II. Il rencontra un jour un citoyen qui venait d'être nommé général : «Sais-tu, lui dit-il, pourquoi Homère appelle Agamemnon le pasteur des peuples? Serait-ce parce que de même qu'un pasteur doit protéger la vie de ses troupeaux et les mener dans de bons pâturages, de même aussi le général doit chercher à couserver la vie de ses soldats, à leur procurer le nécessaire et à remplir le but de la guerre? Or, on n'entreprend la guerre que pour vaincre ses ennemis et pour être plus heureux soi-même; autremeut, Homère aurait-il voulu louer Agamemnon, lorsqu'il dit: Il était à la fois bon roi et vailtant guerrier? L'aurait-il loué d'être un vaillant guerrier, s'il s'était contenté de se montrer courageux dans les combats, sans inspirer à toute l'armée des sentiments pareils aux siens? et d'être un bon roi,

καὶ μή ή ἀναιδής, αίσχυνείται είληφώς ἀργύριον ἀποπέμψασθαί σε ἐνδεᾶ. » ΙΙ. Ἐντυγών δέ ποτέ τω ήρημένω στρατηγείν. " Ένεχεν τοῦ, ἔφη, οἴει, "Ομηρον προςαγορεύσαι τὸν Άγαμέμνονα ποιμένα λαῶν; αρά γε ότι, ώςπερ δεῖ τὸν ποιμένα έπιμελεῖσθαι ὅπως αἱ ὅιες έσονταί τε σῶαι, χαὶ ἔξουσι τὰ ἐπιτήδεια, καὶ τοῦτο ἔσται, ένεκα οὖ τρέφονται, ούτω καὶ δεῖ τὸν στρατηγὸν ἐπιμελεῖσθαι ὅπως οἱ στρατιῶται έσονταί τε σώοι. καὶ ἔξουσι τὰ ἐπιτήδεια. καὶ τοῦτο ἐσται, ένεχα ού στρατεύονται; στρατεύονται δέ, ίνα χρατούντες τῶν πολεμίων ώσιν εύδαιμονέστεροι. η τί δήποτε ἐπήνεσεν οὕτω τὸν Άγαμέμνονα εἰπών, « Άμφότερον, άγαθός τε βασιλεύς, χρατερός τε αίχμητής; » αρά γε ότι αν είη χρατερός τε αίχμητής, ούχ εί αὐτὸς μόνος άγωνίζοιτο εὖ πρός τούς πολεμίους, άλλλὰ εί καὶ είη αἴτιος τούτου

παντὶ τῷ στρατοπέδω;

καὶ ἀγαθὸς βασιλεύς,

il aura-honte ayant recu de l'argent de renvoyer toi manquant de savoir. » II. Mais ayant rencontré un jour quelqu'un qui avait été choisi pour être-général : « Pour quoi, dit-il, penses-tu Homère avoir appelé Agamemnon pasteur des peuples? est-ce donc parce que, de même qu'il faut le pasteur prendre-soin afin que les brebis et soient saines-et-sauves, et aient les choses nécessaires, et que cela soit à elles, à cause de quoi elles sont nourries, ainsi aussi il faut le général prendre-soin afin que les soldats et soient sains-et-saufs. et aient les choses nécessaires, et que cela soit à eux, à cause de quoi ils font-la-guerre or ils font-la-guerre, atin que vainquant leurs ennemis ils soient plus heureux: ou pourquoi donc enfin a-t-il loué ainsi Agamemnon disant, « L'un et l'autre, et bon roi, et vaillant guerrier? » est-ce parce qu'un homme serait et un vaillant guerrier, non pas si lui-même seul combattait bien contre les ennemis, mais si aussi il était cause de cela pour toute l'armée ?

et un bon roi,

έαυτοῦ βίου καλῶς προεστήχοι, ἀλλ' εἰ καί, ὧν βασιλεύοι, τούτοις εὐδαιμονίας αἴτιος εἴη; Καὶ γὰρ βασιλεὺς αἰρεῖται, οὐχ ἱνα έαυτοῦ καλῶς ἐπιμελῆται, ἀλλ' ἔνα καὶ οἱ ἑλόμενοι διὰ τοῦτον εὖ πράττωσι καὶ στρατεύονται δὲ πάντες, ἕνα ὁ βίος αὐτοῖς ὡς βέλτιστος ἢ καὶ στρατηγοὺς αἰροῦνται τούτου ἕνεκα, ἕνα πρὸς τοῦτο αὐτοῖς ἡγεμόνες ὧσι. Δεῖ οὖν τὸν στρατηγοῦντα τοῦτο παρασκευάζειν τοῖς ἑλομένοις αὐτὸν στρατηγόν καὶ γὰρ οὔτε κάλλιον τούτου ἄλλο ῥάδιον εὑρεῖν, οὔτε αἴσχιον τοῦ ἐναντίου. καὶ οὕτως ἐπισκοπῶν τίς εἴη ἱ ἀγαθοῦ ἡγεμόνος ἀρετή, τὰ μὲν ἄλλα περιήρει, κατέλειπε δὲ τὸ εὐδαίμονας ποιεῖν, ὧν ἀν ἡγῆται.

ΙΙΙ. Καὶ ἱππαρχεῖν <sup>2</sup> δέ τινι ἡρημένω οἶδά ποτε αὐτὸν τοιάδε διαλεχθέντα· « Έχοις ἄν, ἔφη, ὧ νεανία, εἰπεῖν ἡμῖν, ὅτου ἔνεχα ἐπεθύμησας ἱππαρχεῖν; οὐ γὰρ δὴ τοῦ πρῶτος τῶν ἱπ-

s'il avait cherché seulement à se procurer les biens de la vie, et s'il n'avait pas songé au bonheur de ses peuples? Un roi est élu, non pas pour veiller uniquement à sa prospérité personnelle, mais pour faire la félicité de ceux qui l'ont choisi; les hommes combattent pour s'assurer une vie heureuse, et s'ils prennent des généraux, c'est afin d'avoir queiqu'un qui les conduise vers ce but. Il faut donc que le général procure le bonheur à ceux qui l'ont élu, et il serait difficile de trouver rien de plus glorieux que l'accomplissement, rien de plus honteux que l'oubli de ce devoir. » C'est ainsi qu'en recherchant quelle devait être la vertu du bon général, Socrate faisait abstraction de tout le reste, et ne lui laissait d'autre objet que de rendre heureux ceux qu'il commande.

III. Il s'entretenait un jour avec un citoyen qui venait d'être nommé commandant de la cavalerie : « Pourrais-tu nous dire, jeune homme, pourquoi tu as recherché ce commandement? Ce n'était pas,

ούκ εί προεστήκοι καλῶς μόνον τοῦ βίου ξαυτοῦ, άλλὰ εί καὶ είη αἴτιος εὐδαιμονίας τούτοις, ὧν βασιλεύοι; Καὶ γὰρ βασιλεὺς αίρεῖται, ούν ίνα ἐπιμελῆται καλῶς έαυτοῦ, ἀλλὰ καὶ ίνα οἱ έλόμενοι πράττωσιν εὖ διὰ τοῦτον: καὶ πάντες δὲ στρατεύονται, ϊνα ὁ βίος ἢ αὐτοῖς ώς βέλτιστος. καὶ αίροῦνται στρατηγούς **ἕνεκα τούτου, ἵνα** ῶσιν ἡγεμόνες αὐτοῖς πρὸς τοῦτο. Δεῖ οὖν τὸν στρατηγοῦντα παρασχευάζειν τοῦτο τοῖς έλομένοις αὐτὸν στρατηγόν . καὶ γὰρ δάδιον εύρεῖν ἄλλο οὔτε κάλλιον τούτου ούτε αΐσγιον τοῦ ἐναντίου. » Καὶ ούτως ἐπισχοπῶν τίς εἴη ἀρετὴ άγαθοῦ ήγεμόνος. περιήρει μέν τὰ ἄλλα, κατέλειπε δὲ τὸ ποιεῖν εὐδαίμονας ὧν ἄν ήγῆται. ΙΙΙ. Καὶ οἶδα δὲ αὐτόν ποτε διαλεχθέντα τοιάδε τινὶ ἡρημένω ίππαργεῖν. « "Εχοις αν είπειν ήμιν, ὧ νεανία, ἔφη, ενεκα ότου ἐπεθύμησας ξππαργεῖν; ού γάρ δή

τοῦ ἐλαύνειν πρῶτος

non pas s'il gouvernait bien seulement la vie de lui-même. mais si aussi il était cause de bonheur pour ceux dont il serait-roi? Et en effet un roi est choisi, non afin qu'il prenne-soin bien de lui-même, mais aussi afin que ceux qui l'ont choisi fassent bien (soientheureux) par lui; or et tous font-la-guerre. afin que la vie soit à eux comme elle peut être la meilleure; et ils choisissent des généraux à cause de ceci, afin que ils soient guides pour eux vers cela. Il faut donc celui qui est-général préparer cela à ceux qui ont choisi lui général : et en effet il n'est pas facile de trouver une autre chose ni plus belle que celle-ci ni plus hontense que la contraire. » Et ainsi en examinant quelle est la vertu d'un bon général, il retranchait les autres choses. mais laissait le rendre heureux ceux auxquels il commande.

III. Et je sais encore
lui un jour ayant conversé ainsi
avec quelqu'un qui avait été choisi
pour commander-la-cavalerie:
« Aurais-tu à dire à nous,
ô jeune homme, dit-il,
à cause de quoi tu as desiré
commander-la-cavalerie?
car ce n'est pas assurément
pour marcher le premier

πέων έλαύνειν1. χαὶ γὰρ οἱ ἱπποτοξόται τούτου γε ἀξιοῦνται, προελαύνουσι γουν και των ίππάρχων. - Άληθη λέγεις, έφη. - Άλλα μην οὐδε τοῦ γνωσθηναί γε, ἐπεὶ καὶ οἱ μαινόμενοί γε ύπὸ πάντων γινώσχονται. - Άληθές, έφη, καὶ τοῦτο λέγεις. - 'Αλλ' ἄρα ὅτι τὸ ἱππιχὸν οἴει τῆ πόλει βέλτιον ἃν ποιήσας παραδούναι, καί, εἴ τις χρεία γίγνοιτο ίππέων, τούτων ήγούμενος άγαθοῦ τινος αίτιος γενέσθαι τῆ πόλει; - Καὶ μάλα, έφη. - Καὶ έστι γε, νη Δί', έφη ὁ Σωχράτης, χαλόν, ἐὰν ούνη ταῦτα ποιῆσαι. Ἡ οὲ ἀρχή που², ἐφ' ῆς ήρησαι, ἔππων τε καὶ ἀμδατῶν $^3$  ἐστιν ; —  $^*Ε$ στι γὰρ ο $^3$ ν $^4$  , ἔφη. —  $^*$ Ιθι οη λέξον ήμιν πρώτον τούτο, όπως διανοή τούς έππους βελτίους ποιήσαι; - Καὶ ός Αλλά τοῦτο μέν, ἔφη, οὐχ ἐμὸν οἶμαι τὸ ἔργον είναι, αλλά ιδία έχαστον δείν τοῦ έαυτοῦ ίππου ἐπιμελείσθαι. - Έαν οὖν, ἔφη δ Σωχράτης, παρέχωνταί σοι τοὺς ῗππους <sup>5</sup>

sans doute, pour marcher à la tête des cavaliers; cet honneur appartient aux archers à cheval, qui précèdent même les hipparques. -Tu as raison. — Ce n'était pas non plus pour te faire connaître; car les fous eux-mêmes sont bien connus. — Tu dis encore vrai. — C'est donc parce que tu espères améliorer la cavalerie, et, dans l'occasion, rendre, à la tête de ce corps, de grands services à l'État? — C'est en effet cela. - C'est un but glorieux, par Jupiter, si tu peux l'atteindre. Enfin, on t'a donc élu pour commander les chevaux et les cavaliers? — Précisément. — Dis nous d'abord ce que tu penses faire pour améliorer les chevaux. — Cela ne me regarde pas; c'est à chaque cavalier à prendre soin de son cheval. — Et si les uns t'amè-

τῶν ἱππέων. καὶ γὰρ οἱ ἱπποτοξόται άξιούνται τούτου γε, προελαύνουσι γοῦν καὶ τῶν ἱππάργων. Λέγεις ἀληθη, ἔφη. — Άλλὰ μὴν ဝပိဝိင် του γνωσθήναί γε, έπεὶ καὶ οἱ μαινόμενοί γε γινώσχονται ύπὸ πάντων. - Λέγεις, ἔση, καὶ τοῦτο ἀληθές. - 'Αλλὰ ἆρα ὅτι οἴει ποιήσας βέλτιον, χαί, εἴ τις γρεία ἱππέων γίγνοιτο, ήγούμενος τούτων γενέσθαι αἴτιος τη πόλει τινός άγαθού; Καὶ μάλα, ἔφη. έστι γε καλόν, έὰν δύνη ποιῆσαι ταῦτα. Ή δὲ ἀρχὴ επί ής ήρησαι, έστι που ΐππων τε καὶ ἀμβατῶν; - "Εστι γάρ οὖν, ἔφη. - "10 côn λέξον ήμιν πρώτον τούτο, οπως διανοή ποιήσαι τοὺς ἵππους βελτίους; -- Καὶ ὅς ᾿Αλλά, ἔφη, ούχ οξμαι τοῦτο μέν τὸ ἔργον είναι έμόν, άλλὰ δεῖν ἕκαστον ἰδία έπιμελεῖσθαι τοῦ ἵππου έαυτοῦ. Έὰν οὖν, ἔφη ὁ Σωχράτης, παρέχωνταί σοι τοὺς ἵππους

des cavaliers; et en effet les archers-à-cheval sont jugés-dignes de cela du moins, donc ils marchent en-avant même des hipparques. - Tu dis des choses vraies, dit-il. - Mais pourtant ce n'est pas non plus pour être connu du moins, puisque même ceux qui sont fous sont connus de tous. - Tu dis, dit-il, encore cette chose vraie. - Mais est-ce parce que tu penses αν παραδούναι τῆ πόλει τὸ ἱππικὸν remettre à la ville la cavalerie l'ayant rendue meilleure, et, si quelque besoin de cavaliers se présentait, commandant ceux-ci être cause pour la ville de quelque bien? - Oui certes, dit-il. - Καὶ, νὴ Δία, ἔρη ὁ Σωκράτης, - Et, par Jupiter, dit Socrate, c'est assurément beau, si tu peux faire ces choses. Mais le commandement pour lequel tu as été choisi, est sans doute celui et des chevaux et des cavaliers? — Cela est en effet, dit-il. - Va donc dis-nous d'abord ceci. comment tu songes à rendre les chevaux meilleurs? - Et celui-ci : Mais, dit-il. je ne pense pas cette affaire du moins être mienne, mais falloir chacun en particulier prendre-soin du cheval de lui-même. - Si donc, dit Socrate,

ils livrent à toi les chevaux

οί μέν ούτω χαχόποδας ή χαχοσχελείς ή ασθενείς, οί δε ούτως άτρόφους, ώςτε μή δύνασθαι άχολουθεῖν, οἱ δὲ οὕτως άναγώγους, ώςτε μη μένειν όπου αν σύ τάξης, οί δὲ ούτω λακτιστάς, ώςτε μηδε τάξαι δυνατόν είναι, τί σοι τοῦ ίππιχοῦ ὄφελος έσται; ή πῶς δυνήση, τοιούτων ήγούμενος, ἀγαθόν τι ποιῆσαι τὴν πόλιν; - Καὶ ός · Άλλὰ καλῶς τε λέγεις, ἔφη, καὶ πειράσομαι τῶν ίππων είς τὸ δυνατὸν ἐπιμελεῖσθαι. — Τί δέ; τοὺς ἱππέας οὐχ έπιγειρήσεις, έφη, βελτίονας ποιησαι; - "Εγωγ', έφη. -Οὐχοῦν πρώτον μεν ἀναβατιχωτέρους ἐπὶ τοὺς ἴππους ποιήσεις αὐτούς; - Δεῖ γοῦν, ἔφη: καὶ γάρ, εἴ τις αὐτῶν καταπέσοι, μαλλον αν ούτω σώζοιτο. — Τί γάρ; ἐάν που χινδυνεύειν δέη. πότερον ἐπαγαγεῖν τοὺς πολεμίους ἐπὶ τὴν ἄμμον Ι κελεύσεις, ένθαπερ εἰώθατε ἱππεύειν, ἢ πειράση τὰς μελέτας ἐν τοιούτοις ποιεϊσθαι χωρίοις, έν οδοιςπερ οἱ πολέμιοι 2 γίγνονται;

nent des chevaux qui n'aient ni jambes ni vigueur; les autres des chevaux si mal nourris qu'ils n'aient pas la force de suivre le corps, ou si fougueux qu'ils ne demeurent pas où tu les anras placés. ou si rétifs que tu ne puisses même les mettre en rang, de quoi te servira ta cavalerie? Comment, avec un si mauvais corps sous tes ordres, pourras-tu rendre des services à la république? - Tu as raison; je tâcherai d'exercer sur les chevaux la surveillance la plus active. — Mais ne t'efforceras-tu pas aussi d'améliorer les cavaliers? - Sans doute. - Ainsi, tu les habitueras d'abord à sauter plus lestement à cheval? — Cela est important, car s'il leur arrive de tomber, ils se mettront plus vite hors de danger. — Et quand il s'agira d'en venir aux mains, inviteras-tu les ennemis a se rendre sur la place où tu exerces d'habitude tes chevaux, ou bien essayeras-tu d'exercer tes cavaliers sur toutes les espèces de terrains où peuvent se rencon-

οί μεν ούτω χαχόποδας η κακοσκελεῖς η ἀσθενεῖς, οί δὲ οὕτως ἀτρόφους, ώςτε μή δύνασθαι ακολουθείν, οί δὲ οὕτως ἀναγώγους, ώςτε μή μένειν οπου αν σύ τάξης, οί δὲ οῦτω λαχτιστάς, ώςτε τάξαι μηδὲ εἶναι δυνατόν. η πως δυνήση, ήγούμενος τοιούτων. ποιήσαί τι ἀγαθὸν τὴν πόλιν; - Καὶ ὄς 'Αλλά, ἔφη, λέγεις τε καλώς, καὶ πειράσομαι έπιμελεῖσθαι τῶν ἵππων είς τὸ δυνατόν. — Τί δέ; ούκ ἐπιχειρήσεις, ἔφη, ποιήσαι τοὺς ἱππέας βελτίονας; — "Εγωγε, ἔφη. - Οὐκοῦν ποιήσεις αὐτοὺς πρώτον μέν αναβατικωτέρους επίτους ἵππους; - Δεῖ γοῦν, ἔφη · καὶ γάρ, εί τις αὐτῶν καταπέσοι. σώζοιτο αν μαλλον ούτω. Τί γάρ ; ἐὰν δέη που χινδυνεύειν. πότερον χελεύσεις τούς πολεμίους ἐπαγαγεῖν ἐπὶ τὴν ἄμμον, ενθαπερ ειώθατε ίππεύειν, η πειράση ποιεῖσθαι τὰς μελέτας έν χωρίοις τοιούτοις έν οξοιςπερ οί πολέμιοι γίγνονται;

les uns si faibles-des-pieds ou si faibles-des-jambes ou si débiles. les autres si mal-nourris, que eux ne pas pouvoir suivre, les autres si mal-dressés, que eux ne pas demeurer où tu les auras placés, les autres si habitués-à-ruer, que ranger eux ne pas même être possible, τί ὄφελος ἔσται σοι τοῦ ἱππιχοῦ; quelle utilité sera à toi de la cavalerie? ou comment pourras-tu, commandant à de tels corps, faire quelque bien à la ville? - Et lui : Mais, dit-il, et tu parles bien. et je m'efforcerai de prendre-soin des chevaux jusqu'au possible (autant que possi-- Mais quoi ? n'essayeras-tu pas, dit-il, de rendre les cavaliers meilleurs? - Je l'essayerai certes, dit-il. - Tu rendras donc eux d'abord plus habiles-à-monter sur les chevaux? - Il le faut certes, dit-il : et en effet, si l'un d'eux venait à tomber, il se sauverait plutôt ainsi. - Eh quoi? s'il faut par hasard courir-des-dangers. est-ce que tu ordonneras aux ennemis de pousser vers l'arène, où vous avez-coutume d'aller-à-cheou t'efforceras-tu [val, de faire les exercices sur des terrains tels que ceux sur lesquels les ennemis se trouvent?

ENTRETIENS MÉMORABLES, LIVRE III.

21

[vaux

- Βέλτιον γοῦν, ἔφη. - Τί δέ; τοῦ βάλλειν ὡς πλείστους Ι από τῶν ἵππων ἐπιμέλειάν τινα ποιήση; - Βέλτιον γοῦν, ἔφη, καὶ τοῦτο. - Θήγειν δὲ τὰς ψυγὰς τῶν ἱππέων καὶ ἐξοργίζειν πρὸς τοὺς πολεμίους, εἶπερ ἀλχιμωτέρους ποιεῖν, διανενόησαι 2: - Εἰ δὲ μή, ἀλλὰ νῦν γε πειράσομαι, ἔφη. - "Οπως δέ σοι πείθωνται οί ίππεῖς, πεφρόντικάς τι; ἄνευ γὰρ δὴ τούτου οὐτε ίππων ούτε ίππέων αγαθών καὶ αλκίμων οὐδὲν ὄφελος. — Αληθη λέγεις, έφη · άλλὰ πῶς ἄν τις μάλιστα, ὧ Σώχρατες. έπὶ τοῦτο αὐτοὺς προτρέψαιτο; — Ἐκεῖνο μὲν δήπου οἶσθα, ότι εν παντί πράγματι οί άνθρωποι τούτοις μάλιστα εθελουσι πείθεσθαι, οὺς ἄν ἡγῶνται βελτίστους εἶναι καὶ γὰρ ἐν νόσω, δν αν ήγωνται ζατρικώτατον είναι, τούτω μάλιστα πείθονται, καὶ ἐν πλοίω οἱ πλέοντες, ὃν ἄν κυδερνητικώτατον, καὶ ἐν

trer les ennemis? — Cela vaudrait mieux. — Ne les accoutumeras-tu pas à frapper de leurs javelots, tout en restant à cheval, le plus grand nombre possible d'ennemis? — Ceci est encore avantageux. — As-tu songé qu'il faudra piquer le courage des cavaliers, les animer contre l'ennemi, et augmenter ainsi leur force? — Si je ne l'ai pas fait, j'y veillerai à l'avenir. - As-tu aussi pensé aux moyens de te faire obéir? car sans cela tu ne pourrais rien tirer ni des meilleurs cavaliers ni des chevaux les plus exercés. - Tu dis vrai, Socrate; mais quel est le moyen le plus sûr de les plier à l'obéissance? — Tu as remarqué, sans doute, qu'en toute occasion les hommes se soumettent le plus volontiers à ceux en qui ils reconnaissent de la supériorité: le malade obéit à celui qui passe pour connaître le mieux la médecine; dans une traversée, on écoute le meil- Βέλτιον γοῦν, ἔφη.

- Τί δέ;

ποιήση

τινά ἐπιμέλειαν τοῦ

βάλλειν ἀπὸ τῶν ἵππων

ώς πλείστους;

- Καὶ τοῦτο γοῦν

βέλτιον, ἔφη.

- Διανενόησαι δὲ

θήγειν τὰς ψυχὰς τῶν ἱππέων

καὶ έξοργίζειν

πρός τούς πολεμίους.

είπερ

ποιεῖν ἀλχιμωτέρους;

— Εἰ δὲ μή,

άλλὰ νῦν γε

πειράσομαι, ἔφη. - Πεφρόντικας δέ τι.

όπως οἱ ἱππεῖς πείθωνταί σοι;

ἄνευ γὰρ δὴ τούτου

ούδὲν ὄφελος

ούτε ἵππων

Λέγεις ἀληθῆ, ἔφη ·

άλλα πῶς, ὧ Σώχρατες,

τὶς ἄν προτρέψαιτο μάλιστα

αὐτοὺς ἐπὶ τοῦτο;

- Οἶσθα δήπου ἐχεῖνο μέν,

**ότι ἐν παντὶ πράγματι** 

οί ἄνθρωποι ἐθέλουσι μάλιστα

πείθεσθαι τούτοις,

ούς αν ήγωνται είναι βελτίστους.

καὶ γὰρ ἐν νόσω,

πείθονται μάλιστα τούτω.

ον αν ήγωνται είναι ζατρικώτατον,

καὶ ἐν πλοίω

οί πλέοντες,

ον αν

χυδερνητιχώτατον.

- Cela est mieux en effet, dit-il.

- Mais quoi?

te feras-tu (prendras-tu)

quelque soin de ceci

eux frapper-de-traits du haut des che-

le plus grand nombre possible?

- Ceci aussi en effet est meilleur, dit-il.

- Mais as-tu songé

à aiguillonner les cœurs des cavaliers

et à les enslammer-de-colère

contre les ennemis,

si toutefois tu as songé

à les rendre plus valeureux?

- Mais si je ne l'ai pas fait,

eh bien maintenant du moins

j'essayerai de le faire, dit-il.

- Mais as-tu songé à quelque chose,

afin que les cavaliers obéissent à toi?

car sans cela assurément aucune utilité ne serait

ni de chevaux

οὖτε ἱππέων ἀγαθῶν καὶ ἀλκίμων. ni de cavaliers bons et valeureux.

- Tu dis des choses vraies, dit-il:

mais comment, ô Socrate,

quelqu'un tournerait-il le plus

eux vers cela?

- Tu sais sans doute ceci du moins,

qu'en toute chose

les hommes veulent le mieux

obéir à ceux-là,

qu'ils estiment être les meilleurs :

et en effet dans une maladie,

ils obéissent le plus à celui-là,

qu'ils estiment être

le plus habile-à-guérir,

et dans une navigation

ceux qui naviguent

obéissent à celui qu'ils estiment

le plus habile-à-gouverner,

γεωργία, δν αν γεωργικώτατον. — Καὶ μάλα, ἔφη. — Οὐκοῦν εἰκός, ἔφη, καὶ ἐν ἱππικῆ, δς αν μάλιστα εἰδὼς φαίνηται ἀ δεῖ ποιεῖν, τούτῳ μάλιστα ἐθέλειν τοὺς ἄλλους πείθεσθαι. — Ἐὰν οὖν, ἔφη, ἐγώ, ὧ Σώκρατες, βέλτιστος ὧν αὐτῶν δῆλος ὧ, ἀρκέσει μοι τοῦτο εἰς τὸ πείθεσθαι αὐτοὺς ἐμοί; — Ἐάν γε πρὸς τούτῳ, ἔφη, διδάξης αὐτούς, ὡς τὸ πείθεσθαί σοι κάλλιόν τε καὶ σωτηριώτερον αὐτοῖς ἔσται. — Πῶς οὖν, ἔφη τοῦτο διδάζω; — Πολὸ νὴ Δί, ἔφη, ρᾶον, ἢ εἴ σοι δέοι διδάσκεινὶ, ὡς τὰ κακὰ τῶν ἀγαθῶν ἀμείνω καὶ λυσιτελέστερά ἐστι. — Λέγεις, ἔφη, σὸ τὸν ἴππαρχον πρὸς τοῖς ἄλλοις ἐπιμελεῖσθαι δεῖν καὶ τοῦ λέγειν δύνασθαι; — Σὸ δ' ῷου, ἔφη, χρῆναι σιωπῆ ἱππαρχεῖν; ἢ οὐκ ἐντεθύμησαι ὅτι, ὅσα τε νόμῳ ² μεμαθήκαμεν κάλλιστα ὅντα, δι' ὧν γε ζῆν ἐπιστάμεθα³, ταῦτα

leur pilote; en agriculture, on se soumet au plus habile laboureur. — Cela est vrai. — Eh bien! de même les cavaliers obéiront de bon cœur à celui qui réunira le plus de connaissances nécessaires à la cavalerie. — Si donc, Socrate, je me montre supérieur à eux, cela me suffira pour me faire obéir? — Oui, pourvu que tu leur prouves aussi qu'il est de leur honneur et de leur intérêt de t'obéir. — Eh! comment leur apprendrai-je cela? — Beaucoup plus facilement, par Jupiter, que s'il te fallait leur apprendre que le mal est préférable au bien et procure plus d'avantages. — Tu veux dire probablement qu'un commandant de cavalerie doit, outre toutes les qualités nécessaires, avoir le talent de la parole? — Pensais-tu donc commander la cavalerie sans parler? N'as-tu pas remarqué que les plus belles connaissances, celles que nous prescrivent les lois, celles qui nous donnent les prin-

καὶ ἐν γεωργία, ον αν γεωργιχώτατον. - Καὶ μάλα, ἔφη. Οὐκοῦν εἰκός, ἔφη, καὶ ἐν ἱππικῆ. τούς ἄλλους ἐθέλειν πείθεσθα: μάλιστα τούτω, ός αν φαίνηται είδως μάλιστα ά δεῖ ποιεῖν. - Έὰν οὖν, ἔφη, ὧ Σώκρατες, έγὼ ὧ δήλος ὢν βέλτιστος αὐτῶν, τοῦτο ἀρχέσει μοι είς τὸ αὐτοὺς πείθεσθαι ἐμοί; — Ἐάν γε πρὸς τούτω, ἔφη, διδάξης αὐτοὺς ώς τὸ πείθεσθαί σοι ἔσται χάλλιόν τε καὶ σωτηριώτερον αὐτοῖς. - Πῶς οὖν, ἔφη, διδάξω τοῦτο: - Πολύ όᾶον, νη Δία, ἔφη, η εί δέοι σοι διδάσχειν ώς τὰ κακά ἐστιν ἀμείνω καὶ λυσιτελέστερα τῶν ἀγαθῶν. - Σύ, ἔφη, λέγεις δεῖν τὸν ἵππαρχον ἐπιμελεῖσθαι πρός τοῖς ἄλλοις καὶ τοῦ δύνασθαι λέγειν; - Σύ δὲ ὤου, ἔφη, γρηναι ίππαρχείν σιωπη; η ούκ εντεθύμησαι ότι, σσα τε μεμαθήχαμεν όντα χάλλιστα νόμω. διὰ ὧν γε έπιστάμεθα ζην,

et en agriculture, on obéit à celui qu'on estime le plus habile-agriculteur. - Oui sans doute, dit-il. - Donc il est naturel, dit-il, aussi dans la cavalerie, les autres vouloir obéir de préférence à celui-là, qui se montre sachant le mieux les choses qu'il faut faire. - Si donc, dit-il, ô Socrate, moi je suis évident étant le meilleur d'eux, cela suffira à moi pour le eux obéir à moi? - Si du moins outre cela, dit-il. tu apprends à eux que le obéir à toi sera et plus beau et plus salutaire pour eux. - Comment donc, dit-il, leur apprendrai-je ceci? - Beaucoup plus facilement. par Jupiter, dit-il, que s'il fallait à toi leur apprendre que les maux sont meilleurs et plus avantageux que les biens. - Toi, dit-il, tu dis falloir l'hipparque prendre-soin outre les autres choses aussi du pouvoir parler? - Mais toi pensais-tu, dit-il. falloir commander-la-cavalerie en silence? ou bien n'as-tu pas réfléchi que, et toutes les choses que nous avons apprises étant les plus belles d'après la loi, par lesquelles certes nous savons vivre.

πάντα διὰ λόγου ἐμάθομεν, καί, εἴ τι ἄλλο καλὸν μανθάνει τις μάθημα, διὰ λόγου μανθάνει; καὶ οἱ ἄριστα διδάσκοντες μάλιστα λόγω γρῶνται, καὶ οἱ τὰ σπουδαιότατα μάλιστα ἐπιστάμενοι κάλλιστα διαλέγονται; Ἡ τόδε οὐκ ἐντεθύμησαι, ὡς, ὅταν γε χορὸς εἶς ἐκ τῆςὸε τῆς πόλεως γίγνηται, ὡςπερ ὁ εἰς Δῆλον πεμπόμενος ἱ, οὐδεὶς ἄλλοθεν οὐδαμόθεν τούτω ἐφάμιλλος γίγνεται, οὐδὲ εὐανὸρία ² ἐν ἄλλη πόλει ὁμοία τῆ ἐνθάδε συνάγεται; — ᾿Αληθῆ λέγεις, ἔφη. — ᾿Αλλὰ μὴν οὕτε εὐφωνία ³ τοσοῦτον διαφέρουσιν ᾿Αθηναῖοι τῶν ἄλλων, οὕτε σωμάτων μεγέθει καὶ ῥώμη, ὅσον φιλοτιμία, ἤπερ μάλιστα παροξύνει πρὸς τὰ καλὰ καὶ ἔντιμα. — ᾿Αληθές, ἔφη, καὶ τοῦτο. — Οὐκοῦν οἴει, ἔφη, καὶ τοῦ ἱππικοῦ τοῦ ἐνθάδε εἴ τις ἐπιμεληθείη, ὡς πολὸ ἄν καὶ τούτω διενέγκοιεν τῶν ἄλλων, ὅπλων τε καὶ ἵππων παρασκευῆ καὶ εὐταξία, καὶ τῷ ἑτοίμως κινδυνεύειν πρὸς

cipes qui doivent régler notre vie, et toutes les autres sciences dignes de considération, nous ont été communiquées par la parole? Que ceux qui enseignent le mieux sont aussi ceux qui se servent le mieux de la parole, et que ceux qui possèdent le mieux les connaissances les plus utiles sont en même temps ceux qui savent le mieux en parler? N'astu pas remarqué aussi que, quand on veut rassembler à Athènes un chœur de musiciens comme celui qu'on envoie à Délos, il n'est aucun pays qui fournisse autant de belles voix, aucun qui fournisse autant de beaux hommes? — Cela est vrai. — Et pourtant les Athéniens ne l'emportent pas autant sur les autres peuples par la beauté de la voix ou par la force et les belles proportions du corps, que par l'amour de la gloire, qui excite aux choses grandes et honorables. — C'est encore vrai. — Et ne penses tu pas aussi que notre cavalerie, confiée à des soins habiles, l'emporterait sur toutes les autres par le choix et l'entretien des armes et des chevaux, et par l'intrépidité

ἐμάθομεν πάντα ταῦτα nous avons appris toutes ces choses διά λόγου. au moven de la parole, καί, εἴ τις μανθάνει et que, si quelqu'un apprend άλλο τι μάθημα χαλόν. quelque autre science belle, μανθάνει διὰ λόγου; il l'apprend au moyen de la parole? καὶ οἱ διδάσκοντες ἄριστα et que ceux qui enseignent le mieux χρώνται μάλιστα λόγω, se servent le mieux de la parole, και οι επιστάμενοι μάλιστα et que ceux qui savent le mieux τὰ σπουδαιότατα les choses les plus utiles discourent le mieux? διαλέγονται κάλλιστα; "Η ούχ ἐντεθύμησαι τόδε, Ou bien n'as-tu pas réfléchi à ceci, ώς, όταν γε εξς χορός que, lorsqu'un chœur γίγνηται ἐκ τῆςδε τῆς πόλεω;, se forme de cette ville, ώς περ ό πεμπόμενος είς Δηλον, comme celui qui est envoyé à Délos. ούδεις ούδαμόθεν ἄλλοθεν aucun de nulle part ailleurs γίγνεται ne se forme ἐφάμιλλος τούτω, capable-de-rivaliser-avec celui-ci. ούδὲ εὐανδρία ni une réunion-de-beaux-hommes συνάγεται ἐν ἄλλη πόλει n'est rassemblée dans une autre ville όμοία τη ἐνθάδε; semblable à celle d'ici? Λέγεις ἀληθη, ἔφη. — Tu dis des choses vraies, dit-il. - Άλλὰ μὴν Άθηναῖοι - Mais cependant les Athéniens διαφέρουσι τῶν ἄλλων ne l'emportent sur les autres peuples ούτε εὐσωνία ni par la beauté-de-la-voix ούτε μεγέθει καὶ δώμη σωμάτων, ni par la grandeur et la force des corps, τοσοῦτον, ὅσον φιλοτιμίς, autant que par l'ambition, ήπερ παροξύνει μάλιστα laquelle aiguillonne le plus πρός τὰ καλὰ καὶ ἔντιμα. vers les choses belles et honorables. Καὶ τοῦτο ἀληθές, ἔφη. - Encore ceci est vrai, dit-il. - Οὐχοῦν οἴει, ἔφη, - Ne penses-tu donc pas, dit-il. εί τις έπιμεληθείη si quelqu'un prenait-soin καὶ τοῦ ἱππικοῦ τοῦ ἐνθάδε, aussi de la cavalerie d'ici, ώς que les Athéniens αν διενέγχοιεν πολύ l'emporteraient beaucoup τῶν ἄλλων sur les autres peuples aussi par cela, καὶ τούτω, παρασχευή καὶ εὐταξία par la disposition et le bon-ordre et des armes et des chevaux, όπλων τε καὶ ἵππων, καὶ τῶ κινδυνεύειν et par le courir-des-dangers έτοίμως volontiers

ENTRETIENS MÉMORABLES - III.

τοὺς πολεμίους, εἰ νομίσειαν ταῦτα ποιοῦντες ἐπαίνου καὶ τιμῆς τεύξεσθαι; — Εἰκός γε, ἔφη. — Μὴ τοίνυν ὅκνει, ἔφη, ἀλλὰ πειρῶ τοὺς ἄνδρας ἐπὶ ταῦτα προτρέπειν, ἀφ΄ ὧν αὐτός τε ώφεληθήση, καὶ οἱ ἄλλοι πολῖται διὰ σέ. — ἀλλά, νὴ  $\Delta$ ία, πειράσομαι, ἔφη. »

ΙV. Ἰδὼν δέ ποτε Νιχομαχίδην ' ἐξ ἀρχαιρεσιῶν ἀπιόντα, ἤρετο · « Τίνες, ὧ Νιχομαχίδη, στρατηγοὶ ἤρηνται; Καὶ ὅς · Οὐ γάρ ², ἔφη, ὧ Σώκρατες, τοιοῦτοί εἰσιν Ἀθηναῖοι, ὅςτε ἐμὲ μὲν οὐχ εἴλοντο, ὅς ἐκ καταλόγου στρατευόμενος κατατέτριμμαι³, καὶ λοχαγῶν καὶ ταξιαρχῶν, καὶ τραύματα ὑπὸ τῶν πολεμίων τοσαῦτα ἔχων⁴·(ἄμα δὲ τὰς οὐλὰς τῶν τραυμάτων ἀπογυμνούμενος ἐπεδείκνυεν)· Ἀντισθένην οὲ, ἔφη, εἴλοντο, τὸν οὐτε ὁπλίτην πώποτε στρατευσάμενον, ἔν τε τοὶς ἱππεῦσιν οὐδὲν περίδλεπτον ποιήσαντα, ἐπιστάμενόν τε ἄλλο οὐδὲν ἢ χρήματα συλλέγειν; Οὐκοῦν, ἔφη ὁ Σωκράτης, τοῦτο μὲν ἀγαθόν,

dans les dangers, si elle pensait obtenir par là des éloges et de la gloire?—Cela est vraisemblable. —Ne tarde donc pas, excite tes soldats à prendre des habitudes qui te seront utiles à toi-même, et que tu tourneras aussi au profit des autres citoyens. — Par Jupiter, je m'y appliquerai.»

IV. Il vit un jour Nicomachide qui sortait de l'assemblée du peuple: « Eh bien , Nicomachide , lui dit-il , quels sont les généraux nommés? — Ah! Socrate , les Athéniens n'ont garde de m'élire , moi qui ai si bien servi pendant tant d'années, qui ai commandé des compagnies, des cohortes , moi qui ai reçu tant de blessures de la main des ennemis (et tout en disant cela il découvrait ses cicatrices); ils ont été élire Antisthène , qui n'a jamais servi dans l'infanterie , qui ne s'est jamais distingué dans la cavalerie , qui ne sait qu'amasser de l'argent. — Mais n'est-ce pas une qualité excellente , si elle lui sert à

πρός τούς πολεμίους, εί νομίσειαν ποιούντες ταύτα τεύξεσθαι ἐπαίνου καὶ τιμῆς; - Είκός γε, žợŋ. Μὴ τοίνυν ὄχνει, ἔφη, άλλὰ πειρῶ προτρέπειν τούς ἄνδρας ἐπὶ ταῦτα, ἀπὸ ὧν αὐτός τε ώφεληθήση, καὶ οἱ ἄλλοι πολῖται διὰ σέ. - Άλλά, νη Δία, πειράσομαι, ἔση.» ΙΥ. Ίδων δέ ποτε Νιχομαχίδην ἀπιόντα έξ άρχαιρεσιῶν, ἤρετο. « Τίνες, ὧ Νιχομαγίδη, ήρηνται στρατηγοί; - Καὶ ὅς Ὁ Σώκρατες, ἔνη, Άθηναῖοι γὰρ οὔχ εἰσι τοιοῦτοι, ώςτε ούγ είλοντο μέν έμέ, ος κατατέτριμμαι στρατευόμενος έχ χαταλόγου, καὶ λογαγῶν καὶ ταξιαρχών, καὶ ἔγων τοσαῦτα τραύματα ύπὸ τῶν πολεμίων (άμα δὲ ἀπογυμνούμενος τάς οὐλὰς τῶν τραυμάτων έπεδείχνυεν) είλοντο δέ, ἔρη, Άντισθένην, τὸν οὖτε πώποτε στρατευσάμενον όπλίτην, ποιήσαντά τε έν τοῖς ἱππεῦσιν ούδὲν περίβλεπτον. ἐπιστάμενόν τε οὐδὲν ἄλλο η συλλέγειν χρήματα; - Οὐχοῦν τοῦτο μὲν ἀγαθόν,

έφη ὁ Σωχράτης,

contre les ennemis, s'ils pensaient faisant ces choses devoir obtenir louange et honneur? — Cela est vraisemblable du moins, dit-il.

N'hésite donc pas, dit-il,
mais essaye de tourner
les hommes vers ces choses,
par lesquelles et toi-même
tu seras servi,
et les autres citoyens au moyen de toi.
Eh bien, par Jupiter,
j'essayerai, dit-il. »

IV. Et ayant vu un jour Nicomachide revenant des élections, il l'interrogea : « Lesquels, ô Nicomachide, ont été élus généraux? - Et lui : O Socrate, dit-il, les Athéniens ne sont-ils pas tels, qu'ils n'ont pas choisi moi, qui me suis usé faisant-la-guerre depuis mon inscription. et commandant-une-compagnie et commandant une-cohorte, et avant tant de blessures faites par les ennemis (et en même temps mettant-à-nu les cicatrices de ses blessures il les faisait-voir), mais ils ont choisi, dit-il, Antisthène, lui qui et jamais encore n'a fait-la-guerre comme hoplite. et qui n'a fait parmi les cavaliers rien de remarquable, et qui ne sait rien autre chose que d'amasser des fonds? - Ceci n'est-il donc pas bon, dit Socrate,

είγε τοῖς στρατιώταις ίχανὸς ἔσται τὰ ἐπιτήδεια πορίζειν; Καὶ γὰρ οἱ ἔμποροι, ἔφη ὁ Νιχομαχίδης, χρήματα συλλέγειν ίχανοί εἰσιν ἀλλ' οὐχ ἔνεκα τούτου καὶ στρατηγεῖν δύναιντ' ἄν. Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη · ᾿Αλλὰ καὶ φιλόνεικος ᾿Αντισθένης ἐστίν, δ στρατηγῷ προςεῖναι ἐπιτήδειόν ἐστιν · οὐχ ὁρᾶς ὅτι καί, ὁσάκις κεχορήγηκε, πᾶσι τοῖς χοροῖς νενίκηκε; Μὰ Δί', ἔφη ὁ Νικομαχίδης, ἀλλ' οὐδὲν ὅμοιόν ἐστι χοροῦ τε καὶ στρατεύματος προεστάναι. Καὶ μήν, ἔψη ὁ Σωκράτης, οὐδὲ ψδῆς γε δ ᾿Αντισθένης, οὐδὲ χορῶν διδασκαλίας ² ἔμπειρος ὤν, ὅμως ἐγένετο ἱκανὸς εὐρεῖν τοὺς κρατίστους ταῦτα. Καὶ ἐν τῆ στρατιὰ οὖν, ἔφη ὁ Νικομαχίδης, ἀλλους μὲν εὐρήσει τοὺς τάξοντας ἀνθ' ἑαυτοῦ, ἄλλους δὲ τοὺς μαχουμένους. Οὐκοῦν, ἔφη ὁ Σωκράτης, ἐάν γε καὶ ἐν τοῖς πολεμικοῖς τοὺς κρατίστους, ὥςπερ ἐν τοῖς χορικοῖς, ἐξευρίσκη τε καὶ προαιρῆται, εἰκότως ᾶν καὶ τουτου νικηφόρος εἴη³· καὶ δαπανῷν δ' αὐτὸν εἰκὸς μᾶλλον ἃν ἐθέλειν

procurer le nécessaire à ses soldats? — Les marchands aussi sont capables d'amasser de l'argent; ils n'en sont pas moins incapables de commander une armée. — Mais Antisthène aime à remporter la victoire, et c'est une qualité nécessaire à un général. Ne vois-tu pas que chaque fois qu'il a dirigé des chœurs, il a remporté le prix? — Oui, par Jupiter; mais ce sont choses toutes différentes que de présider à un chœur ou de commander une armée. — Cependant Antisthène, qui ne sait pas chanter, qui est incapable d'instruire des chœurs, a eu l'art de choisir les meilleurs musiciens. — Il trouvera donc aussi à l'armée des gens qui mettront pour lui les troupes en bataille, et qui combattront pour lui. — S'il sait trouver et choisir les meilleurs guerriers, comme il a choisi les meilleurs musiciens, il méritera la palme de l'art militaire; et il est vraisemblable qu'il aimera mieux

εί γε έσται ίχανὸς πορίζειν τοῖς στρατιώταις τὰ ἐπιτήδεια; - Καὶ γὰρ οἱ ἔμποροι, ένη ὁ Νικομαγίδης, είσιν ίχανοι συλλέγειν χρήματα άλλὰ οὐκ ἄν δύναιντο ένεκα τούτου καὶ στρατηγεῖν. — Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη. 'Αλλά 'Αντισθένης έστὶ καὶ φιλόνεικος. ο έστιν έπιτήδειον προςείναι στρατηγώ. ούχ δρᾶς ὅτι καί, όσάκις κεχορήγηκε, νενίχηχε πάσι τοῖς χοροῖς; - Μὰ Δία, ἔφη Νιχομαχίδης, άλλά έστιν ούδεν ὅμοιον προεστάναι χοροῦ τε καὶ στρατεύματος. - Καὶ μήν, ἔφη ὁ Σωκράτης, ό Άντισθένης, ὢν ἔμπειρος ουδε ώδης γε, οὐδὲ διδασχαλίας χορῶν, **ὅμως ἐγένετο ἱχανὸς εὑρεῖν** τούς χρατίστους ταῦτα. — Καὶ ἐν τῆ στρατιᾶ οὖν, έρη ὁ Νικομαχίδης, εύρήσει άλλους μέν τοὺς τάξοντας ἀντὶ έαυτοῦ, άλλους δέ τούς μαχουμένους. Οὐκοῦν, ἔφη ὁ Σωκράτης, ἐάν γε καὶ ἐν τοῖς πολεμικοῖς, ώςπερ έν τοῖς χοριχοῖς, έξευρίσκη τε καὶ προαιρήται τούς χρατίστους, είη αν εικότως νικηφόρος καὶ τούτου. καὶ εἰκὸς δὲ

si du moins il doit être capable de procurer aux soldats les choses nécessaires? - Et en effet les marchands. dit Nicomachide, sont capables d'amasser des fonds; mais ils ne pourraient pas à cause de cela aussi commander-une-armée. - Et Socrate dit: Mais Antishène est de plus plein-d'émulation, laquelle chose il est nécessaire appartenir à un général; ne vois-tu pas que aussi, toutes les fois qu'il a été-chorége, il a vaincu dans tous les chœurs? - Oui par Jupiter, dit Nicomachide, mais il n'est en rien semblable d'être-à-la-tête et d'un chœur et d'une armée. - Et pourtant, dit Socrate, Antishène, n'étant expérimenté ni pour le chant certes, ni pour l'instruction de chœurs, cependant a été capable de trouver les hommes les meilleurs en ces choses. - Et dans l'armée certes, dit Nichomachide, il en trouvera d'antres qui rangeront au lieu de lui-même, et d'autres qui combattront pour lui. - Donc, dit Socrate, si aussi dans les choses de-la-guerre, comme dans celles des-chœurs, et il découvre et il choisit les meilleurs, il sera vraisemblablement vainqueur aussi en cela:

et d'un autre côté il est vraisemblable

εἰς τὴν ξὺν δλῃ τῇ πόλει τῶν πολεμικῶν νίκην, ἢ εἰς τὴν ξὺν τῷ φυλῷ ¹ τῶν χορικῶν. Λέγεις σύ, ἔφη, ὧ Σώκρατες, ὡς τοῦ αὐτοῦ ἀνδρός ἐστι χορηγεῖν τε καλῶς καὶ στρατηγεῖν; — Λέγω ἔγωγ', ἔφη, ὡς, ὅτου ἄν τις προστατεύῃ, ἐὰν γιγνώσκῃ τε ὧν βεῖ, καὶ ταῦτα πορίζεσθαι δύνηται, ἀγαθὸς ἀν εἴη προστάτης, εἴτε χοροῦ, εἴτε οἴκου, εἴτε πόλεως, εἴτε στρατεύματος προστατεύοι. — Καὶ ὁ Νικομαχίδης Μὰ Δί', ἔφη, ὧ Σώκρατες, οὐκ ἄν ποτε ἤμην ἐγὼ σοῦ ἀκοῦσαι, ὡς οἱ ἀγαθοὶ οἰκονόμοι ἀγαθοὶ στρατηγοὶ ἀν εῖεν. — Ἰθι δή, ἔφη, ἐξετάσωμεν τὰ ἔργα έκατέρου αὐτῶν, ἴνα εἰδῶμεν, πότερον τὰ αὐτά ἐστιν, ἢ διαφέρει τι. — Πάνυ γε, ἔφη. — Οὐκοῦν, ἔφη, τὸ μὲν τοὺς ἀρχομένους κατηκόους τε καὶ εὐπειθεῖς ἑαυτοῖς παρασκευάζειν ἀμφοτέρων ἐστὶν ἔργον; — Καὶ μάλα, ἔφη. — Τί δέ; τὸ προς-

encore se mettre en dépense pour triompher à la guerre avec toute la république, que pour faire obtenir à sa tribu le prix des chœurs. — Tu prétends donc, Socrate, qu'un homme qui dirige convenablement les chœurs saura tout aussi bien commander les armées? — Je prétends qu'un homme qui, dans tout ce qu'il entreprend, connaît ce qu'il faut, et qui a l'art de se le procurer, saura également bien diriger des chœurs, régler une maison, commander une armée, gouverner un Etat. — Certes, Socrate, je n'aurais jamais cru que je dusse t'entendre dire qu'un bon maître de marson peut être aussi un bon général. — Examinons donc quels sont les devoirs de l'un et de l'autre; voyons s'ils sont les mêmes, ou s'ils sont différents — Voyons. — N'est-il pas d'abord du devoir de tous deux de tenir dans l'obéissance et dans le bon ordre ceux qui leur sont soumis? — Assurément. — Ne doivent-

αὐτὸν ἄν ἐθέλειν μᾶλλον δαπανᾶν είς την νίκην τών πολεμικών ξύν τη πόλει όλη. η είς την τῶν χοριχῶν ξύν τη φυλη. - Λέγεις σύ ῶ Σώχρατες, ἔφη, ώς ἔστι τοῦ αὐτοῦ ἀνδρὸς γορηγείν τε καλώς καὶ στρατηγεῖν; - Έγωγε λέγω, ἔφη, ὡς ότου άν τις προστατεύη, ἐὰν γιγώσκη τε ὧν δεῖ, καὶ δύνηται πορίζεσθαι ταῦτα, είη αν άγαθὸς προστάτης, είτε προστατεύοι γορού, είτε οίχου, είτε πόλεως, είτε στρατεύματος. - Καὶ ὁ Νικομαγίδης. Μὰ Δία, ἔφη, ὧ Σώκρατες, έγω ούχ ἄν ποτε ὤμην άχοῦσαι σοῦ, ώς οἱ ἀγαθοὶ οἰχονόμοι αν εξεν άγαθοί στρατηγοί. - 'Ιθι δή, ἔφη, ἐξετάσωμεν τὰ ἔργα έκατέρου αὐτῶν, ίνα ειδώμεν, πότερόν ἐστι τὰ αὐτά, η διαφέρει τι. - Πάνυ γε, Ěση. Οὐκοῦν ἐστιν, ἔφη, έργον άμφοτέρων τὸ παρασχευάζειν μὲν τούς άρχομένους χατηχόους τε καὶ εὐπειθεῖς έχυτοῖς; - Καὶ μάλα, ἔφη. - Τί δέ;

lui vouloir plutôt dépenser pour la victoire des choses de-la-guerre avec la ville tout entière, que pour celle des combats des-chœurs avec sa tribu. - Dis-tu (veux-tu dire), ô Socrate, dit-il, qu'il est du même homme et de conduire-un-chœur bien et de bien commander-une-armée? - Je veux dire, dit-il, que, quoi que quelqu'un dirige. s'il connaît ce qu'il faut, et s'il peut se procurer ces choses, il sera un bon directeur, soit qu'il dirige un chœur, soit une maison, soit une ville, soit une armée. - Et Nicomachide : Par Jupiter, dit-il, ô Socrate, moi je n'aurais jamais cru entendre de toi, que les bons économes peuvent être de bons généraux. - Va donc, dit-il, examinous les ouvrages de l'un et l'autre d'eux. afin que nous vovions, s'ils sont les mêmes, ou s'ils diffèrent en quelque chose. - Tout-à-fait certes (volontiers). dit-il. - N'est-ce donc pas, dit-il, un devoir de tous deux le rendre ceux qui sont commandés et dociles et obéissants envers eux-mêmes? -- Assurément, dit-il. -- Mais quoi?

33

οὐ γὰρ ἄλλοις τισὶν ἀνθρώποις οἱ τῶν κοινῶν ἐπιμελούμενοι Χρῶνται, ἢ οἶςπερ οἱ τὰ ἴδια οἰκονομοῦντες· οἷς οἱ ἐπιστάμενοι Χρῆσθαι καὶ τὰ ἴδια καὶ τὰ κοινὰ καλῶς πράττουσιν, οἱ δὲ μὴ ἐπιστάμενοι ἀμφοτέρωθι πλημμελοῦσιν.»

V. Περικλεϊ δέ ποτε, τῷ τοῦ πάνυ Περικλέους υίῷ Ι, διαλεγόμενος « Ἐγώ τοι, ἔφη, ὧ Περίκλεις, ἐλπίδα ἔχω σοῦ στρατηγήσαντος ἀμείνω τε καὶ ἐνδοξοτέραν τὴν πόλιν εἰς τὰ πολεμικὰ ἔσεσθαι, καὶ τῶν πολεμίων κρατήσειν. Καὶ ὁ Περικλῆς · Βουλοίμην ἄν, ἔφη, ὧ Σώκρατες, ἃ λέγεις · ὅπως δὲ ταῦτα γένοιτ ἄν, οὐ δύναμαι γνῶναι. Βούλει οὖν, ἔφη ὁ Σωκράτης, διαλογιζόμενοι περὶ αὐτῶν ἐπισκοπῶμεν, ὅπου ἤδη τὸ δυνατόν ἐστιν ²;
— Βούλομαι, ἔφη. — Ούκουν οἶσθα, ἔφη, ὅτι πλήθει μὲν οὐ-

a fait preuve de talents dans les affaires privées est souvent choisi pour gouverner celles de la république; or, quand on sait bien employer les hommes, on dirige également bien les affaires d'un particulier et celles d'un État; quand on ne le sait point, on règle mal et les unes et les autres. »

V. Socrate s'entretenait un jour avec Périclès, fils du célèbre Périclès: « J'espère, lui dit-il, que si tu commandes un jour nos armées, la république fera la guerre avec plus de succès et plus de gloire, et qu'elle vaincra ses ennemis. — Je voudrais bien, répondit le jeune Périclès, que ce que tu dis arrivât; mais je ne vois pas même comment cela pourrait se faire. — Veux-tu que nous raisonnions là-dessus, et que nous examinions comment cela serait possible? — Volontiers. — Tu sais que le peuple d'Athènes n'est pas moins nombreux

le enjoindre chaque chose τὸ προςτάσσειν ἕχαστα à ceux qui sont capables de la faire? τοῖς ἐπιτηδείοις πράττειν; - Καὶ τοῦτο, ἔφη. - Encore ceci, dit-il. - Et certes je pense -- Καὶ μὴν οἶμαι aussi appartenir à tous deux χαὶ προςήχειν ἀμφοτέροις τὸ κολάζειν τοὺς κακούς, le châtier les mauvais, καὶ τιμᾶν τοὺς ἀγαθούς. et récompenser les bons. - Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. - Tout-à-fait, dit-il. -- Πῶς δὲ οὐ χαλὸν - Et comment n'est-il pas beau pour tous deux άμφοτέροις τὸ ποιεῖσθαι εὐμενεῖς le rendre bienveillants τούς ύπηχόους; ceux qui-sont-sous-leurs-ordres? - Encore ceci, dit-il. — Καὶ τοῦτο, ἔφη... — Προςάγεσθαι δὲ - Mais s'attirer des alliés et des auxiliaires συμμάγους καὶ βοηθούς δοχεί σοι συμφέρειν άμφοτέροις paraît-il à toi être-utile à tous deux, ηού; ou non? Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. - Tout à fait certes, dit-il. - Άλλα οὐ προςήκει ἀμφοτέρους - Mais ne convient-il pas tous deux être habiles-à-conserver είναι φυλαχτιχούς τῶν ὄντων; les choses qui sont à eux? - Σφόδρα γε, ἔφη. Assurément, dit-il. - Ούκοῦν προςήκει - Donc il convient άμφοτέρους είναι καὶ ἐπιμελεῖς tous deux être et soigneux καὶ φιλοπόνους et amis-du-travail περὶ τὰ ἔργα αύτῶν; pour les ouvrages d'eux-mêmes? Πάντα μὲν οὖν ταῦτα, ἔφη, - Certes toutes ces choses, dit-il, έστιν όμοίως άμφοτέρων. sont également de tous deux; άλλά τὸ μάγεσθαι mais le combattre οὐχέτι ἀμφοτέρων. n'est plus de tous deux. - Άλλὰ ἐχθροί γέ τοι - Mais du moins certes des ennemis γίγνονται άμφοτέροις; arrivent à tous deux? - Καὶ μάλα, ἔφη, - Assurément, dit-il, τοῦτό γε. cela du moins est vrai. -Οὐχοῦν τὸ περιγενέσθαι τούτων - Donc l'emporter sur ces ennemis συμφέρει άμφοτέροις; est utile à tous deux? - Πάνυ γε, ἔφη: - Tout à fait certes, dit-il άλλὰ παριείς ἐχεῖνο, mais omettant ceci.

s'il faut combattre,

en quoi sera-utile l'économique?

αν δέη μάχεσθαι, τί ωφελήσει ή οἰχονομική; νομχοιχή; -- Ένταῦθα δήπου καὶ πλεῖστον, ἔφη · δ γὰρ ἀγαθὸς οἰχονόμος, εἰδώς ὅτι οὐδεν οὕτω λυσιτελές τε καὶ κερδαλέον έστίν, ως τὸ μαγόμενον τους πολεμίους νιχᾶν, οὐδὲ οὕτως άλυσιτελές τε καὶ ζημιώδες, ώς τὸ ἡττᾶσθαι, προθύμως μέν τὰ πρὸς τὸ νικᾶν συμφέροντα ζητήσει καὶ παρασκευάσεται, ἐπιμελ. ώς δε τὰ πρὸς τὸ ήττᾶσθαι φέροντα σκέψεται καὶ φυλάζεται, ενεργῶς δ', αν τὴν παρασκευὴν δρᾶ νικητικὴν οὖσαν, μαγεῖται, οὺγ ήχιστα ὅξ τούτων, ξὰν ἀπαράσχευος ἢ, Φυλάζεται συνάπτειν μάχην. Μή καταφρόνει, έφη, δ Νικομαχίδη, τῶν οἰκονομικῶν ἀνδρῶν : ἡ γὰρ τῶν ἰδίων ἐπιμέλεια πλήθει μόνον διαφέρει της των κοινών, τὰ δὲ ἄλλα παραπλήσια ἔγει, τὸ δὲ μέγιστον, ότι ούτε άνευ ανθρώπων οὐδετέρα γίγνεται, ούτε δι' άλλων μέν ανθρώπων τὰ ἴδια πράττεται, δι' άλλων δὲ τὰ χοινά.

lité: un bon économe, convaincu que rien n'est plus utile, plus profitable que de vaincre ses ennemis; rien de plus nuisible, de plus ruineux que d'être vaincu, sera plein de zèle pour chercher et acquérir tout ce qui peut aider à la victoire; il se désiera et se garantira avec autant d'attention de ce qui pourrait occasionner sa défaite; s il voit qu'il a tout ce qu'il faut pour vaincre, il ne craindra pas de combattre; si ses ressources ne sont pas suffisantes, il se gardera bien d'engager l'action. Mon cher Nicomachide, ne méprise pas les bons économes. Les affaires d'un particulier ne diffèrent que par le nombre des affaires publiques; toutes les autres conditions sont les mêmes, et la première de toutes, c'est que les unes et les autres ne peuvent se traiter que par des hommes, que ce sont les mêmes hommes qui régissent les affaires de l'État et celles des particuliers, que celui qui ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

- Ένταῦθα δήπου καὶ πλεῖστον, ἔφη: ό γὰρ ἀγαθὸς οἰχονόμος, είδως ὅτι οὐδέν ἐστιν ούτω λυσιτελές τε καὶ κερδαλέον, ώς τὸ μαχόμενον νιχᾶν τοὺς πολεμίους. οὐδὲ οὕτως άλυσιτελές τε χαὶ ζημιώδες, ώς τὸ ήττασθαι. ζητήσει μὲν καὶ παρασκευάσεται προθύμως τὰ συμφέροντα πρὸς τὸ νιχᾶν, σχέψεται δὲ χαὶ φυλάξεται έπιμελῶς τὰ φέροντα πρός τὸ ἡττᾶσθαι, μαχείται δὲ ἐνεργῶς, αν δρα την παρασκευήν οὖσαν νικητικήν, ούχ ήχιστα δὲ τούτων, φυλάξεται συνάπτειν μάγην, έὰν ἢ ἀπαράσχευος. Μή καταφρόνει, ἔφη, ῶ Νιχομαγίδη. των ανδρων οικονομικών. ή γαρ επιμέλεια τῶν ἰδίων διαφέρει τῆς τῶν χοινῶν πλήθει μόνον, έγει δὲ τὰ ἄλλα παραπλήσια, τὸ δὲ μέγιστον. ότι ούτε ούδετέρα γίγνεται άνευ άνθρώπων, ούτε τὰ ἴδια μὲν πράττεται

διά ἄλλων άνθρώπων,

τά δε χοινά

διά άλλων.

- Là certes elle sera utile et beaucoup, dit-il; car le bon économe, sachant que rien n'est aussi utile et profitable, que le en combattant vaincre ses ennemis, ni aussi inutile et dommageable, que le être vaincu. cherchera et se procurera avec zèle les choses utiles pour le vaincre, mais examinera et se gardera soigneusement des choses qui portent vers le être vaincu, et combattra activement, s'il voit les préparatifs étant capables-de-donner-la-victoire, et non moins que cela. se gardera d'engager un combat, s'il est sans-préparatifs. Ne méprise pas, dit-il, ô Nicomachide. les hommes habiles-économes; car le soin des affaires privées diffère de celui des affaires publiques par le nombre seulement, mais a les autres choses voisines, et la plus grande de toutes. que et ni les unes ni les autres ne se font sans des hommes. et que les affaires privées ne se font pas au moyen d'autres hommes, et les affaires publiques

au moven d'autres;

τάττειν ἕκαστα τοῖς ἐπιτηδείοις πράττειν; — Καὶ τοῦτ', ἔφη. — Καὶ μὴν καὶ τὸ τοὺς κακοὺς κολάζειν, καὶ τοὺς ἀγαθοὺς τιμῷν, ἀμφοτέροις οἶμαι προςήκειν. — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Τὸ δὲ τοὺς ὑπηκόους εἰμενεῖς ποιεῖσθαι πῶς οὐ καλὸν ἀμφοτέροις; — Καὶ τοῦτ', ἔφη. — Συμμάχους δὲ καὶ βοηθοὺς προς- άγεσθαι δοκεῖ σοι συμφέρειν ἀμφοτέροις, ἢ οὔ; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — ᾿Αλλὰ φυλακτικοὺς τῶν ὄντων οὐκ ἀμφοτέρους εἶναι προςήκει ¹; — Σφόδρα γ', ἔφη. — Οὐκοῦν καὶ ἐπιμελεῖς καὶ φιλοπόνους ἀμφοτέρους εἶναι προςήκει περὶ τὰ αὐτῶν ἔργα; — Ταῦτα μὲν οὖν, ἔφη, πάντα ὁμοίως ἀμφοτέρων ἐστίν · ἀλλὰ τὸ μάχεσθαι οὐκέτι² ἀμφοτέρων. — ᾿Αλλ ἐχθροί γέ τοι ὰμφοτέροις γίγνονται; — Καὶ μάλα, ἔφη, τοῦτό γε. — Οὐκοῦν τὸ περιγενέσθαι τούτων ἀμφοτέροις συμφέρει; — Πάνυ γε , ἔφη · ἀλλ' ἐκεῖνο παριείς³, ἄν δέη μάχεσθαι, τί ἀφελήσει ἡ οἰ-

ils pas imposer à chacun les fonctions qu'il peut remplir? — Fort bien. — Je crois qu'ils sont également tenus tous deux de punir les méchants, de récompenser les bons. — Sans doute. — Ne feront-ils pas bien l'un et l'autre de gagner les cœurs de ceux qui leur sont subordonnés? — J'en conviens. — Ont-ils ou non le même intérêt à se faire des alliés et des auxiliaires? — Je suis de ton avis. — Tous deux ne doivent-ils pas s'efforcer de conserver les biens présents? — Cela est vrai. — Enfin, dans leurs fonctions différentes, ne doivent-ils pas être également laborieux et attentifs? — Tous ces devoirs leur sont communs; mais la différence est en ce qu'ils ne sont pas tous deux obligés de combattre. — Cependant tous deux ont des ennemis? — Sans doute. — Ils ont donc le même intérêt à l'emporter sur eux? — Certainement; mais, sans parler de cela, de quelle utilité sera la science économique lorsqu'il s'agira de combattre? — De la plus grande uti-

οί γαρ ἐπιμελούμενοι τῶν κοινῶν ού γρώνται άλλοις τισίν άνθρώποις, η οξεπερ οί οἰχονομούντες τὰ ἴὸια: οξς οι ἐπιστάμενοι γρῆσθαι πράττουσι καλῶς καὶ τὰ ἴδια καὶ τὰ κοινά. οί δὲ μὴ ἐπιστάμενοι πλημμελούσιν άμφοτέρωθι.» V. Διαλεγόμενος δέ ποτε Περικλεί, τῶ υίῶ τοῦ πάνυ Περικλέους. « Έγώ τοι, έφη, ῶ Περίκλεις, έγω έλπίδα σού στρατηγήσαντος την πόλιν ἔσεσθαι άμείνω τε καὶ ἐνδοξοτέραν είς τὰ πολεμικά, καὶ κρατήσειν τῶν πολεμίων. - Καὶ ὁ Περικλῆς. Βουλοίμην αν, έφη. ὧ Σώχρατες, ά λέγεις. όπως δὲ ταῦτα γένοιτο ἄν. ού δύναμαι γνώναι. Βούλει οὖν, ἔφη ὁ Σωκράτης, διαλογιζόμενοι περί αὐτῶν ἐπισχοπῶμεν, οπου ήδη έστὶ τὸ δυνατόν: - Βούλομαι, ἔφη. - Ούκουν οξοθα, έφη,

ότι πλήθει μέν

Άθηναζοι

car ceux qui prement-soin des affaires publiques ne se servent pas d'autres hommes, que de ceux dont se servent ceux qui administrent les affaires particulières; desquels ceux qui savent se servir font bien et les affaires privées et les publiques. mais ceux qui ne savent pas font-des-fautes des deux côtés. V. Et s'entretenant un jour avec Périclès, le fils du tout à fait (de l'illustre) Périclès : « Moi assurément, dit-il, ô Périclès, j'ai espérance toi ayant-commandé-l'armée la ville devoir être et meilleure et plus illustre pour les choses de-la-guerre, et devoir vaincre les ennemis. — Et Périclès : Je souhaiterais, dit-il, ô Socrate, les choses que tu dis; mais comment ces choses pourraient arriver, je'ne puis le comprendre. - Veux-tu donc, dit Socrate, que raisonnant sur elles nous examinions. où enfin est le possible? — Je le veux bien, dit-il. - Ne sais-tu donc pas, dit-il, que d'abord en nombre les Athéniens

δεν μείους εἰσὶν Αθηναῖοι Βοιωτῶν; - Οἶδα γάρ, ἔφη. - Σώματα δε άγαθά και καλά πότερον έκ Βοιωτών οίει πλείω αν έκλεγθηναι Ι, ή έξ Άθηνων; - Οὐδὲ ταύτη μοι δοκοῦσι λείπεσθαι. - Εὐμενεστέρους δὲ ποτέρους ξαυτοῖς εἶναι νομίζεις; -Αθηναίους έγωγε: Βοιωτών μέν γάρ πολλοί, πλεονεκτούμενοι ύπὸ Θηδαίων, δυςμενῶς αὐτοῖς ἔγουσιν Αθήνησι δὲ οὐδὲν δρῶ τοιοῦτον. - Άλλὰ μὴν φιλοτιμότατοί γε καὶ φιλοφρονέστατοι πάντων εἰσίν, ἄπερ οὐχ ἥχιστα παροξύνει χινουνεύειν ύπερ εὐδοξίας τε καὶ πατρίδος. - Οὐδε έν τούτοις Αθηναῖοι μεμπτοί.— Καὶ μὴν προγόνων<sup>2</sup> γε καλὰ ἔργα οὐκ ἐστιν οἷς μείζω καὶ πλείω ὑπάρχει ἡ ἀθηναίοις · ῷ πολλοὶ ἐπαιρόμενοι προτρέque celui de la Béotie? — Je le sais. — Où crois-tu qu'on puisse lever plus de belles troupes, en Béotie ou à Athènes? — Je ne crois pas que notre république le cède non plus sur ce point. - A ton avis. lesquels des Athéniens ou des Béotiens sont plus unis par la concorde? -- Les Athéniens; car les Béotiens sont mal disposés envers ceux de Thèbes, qui les oppriment; et je ne vois rien de semblable à Athènes. - Mais les Béotiens sont les plus ambitieux et les plus obligeants de tous les peuples, et ce caractère porte les hommes à braver les périls pour acquérir de la gloire et sauver leur patrie. - Les Athéniens ne sont pas non plus à mépriser sur ce point. - De plus, il n'est pas de peuple dont les ancêtres se soient illustrés par un plus grand nombre de belles actions; ce souvenir élève le cœur des citoyens, enflamme

ne sont en rien moindres είσιν ούδεν μείους que les Béotiens? Βοιωτῶν; - Je le sais en effet, dit-il. -- Οίδα γάρ, ἔση. - Πότερον δὲ οἴει - Mais lequel-des-deux crois-tu des corps bons et beaux σώματα άγαθά καὶ καλά pouvoir être levés plus nombreux αν έκλεγθηναι πλείω parmi les Béotiens, έχ Βοιωτών, ou d'Athènes? η έξ Άθηνῶν; - Δοχοῦσί μοι - Ils paraissent à moi λείπεσθαι n'être inférieurs non plus par-là. ούδὲ ταύτη. Ποτέρους δὲ νομίζεις - Mais lesquels penses-tu είναι εύμενεστέρους être plus bienveillants έαυτοῖς; pour eux-mêmes? -- Έγωγε Άθηναίους. - Moi je pense les Athéniens; πολλοί μέν γάρ Βοιωτῶν, car beaucoup des Béotiens, πλεονεκτούμενοι ύπὸ Θηβαίων, étant trompés par les Thébains, sont-disposés envers eux έγουσιν αὐτοῖς δυςμενώς. avec malveillance; Άθήνησι δὲ mais à Athènes δρῶ οὐδὲν τοιοῦτον. ie ne vois rien de tel. - Άλλὰ μήν εἰσί γε - Mais de plus ils sont certes φιλοτιμότατοι les plus amis-de-l'honneur καὶ φιλοφρονέστατοι πάντων, et les plus humains de tous, άπερ παροξύνει ούχ ήχιστα choses qui excitent non le moins χινδυνεύειν à conrir-des-dangers ύπὲρ εὐδοξίας τε pour la bonne-renommée καὶ πατρίδος. et la patrie. - Άθηναῖοι - Les Athéniens ούδὲ μεμπτοὶ ne sont pas non plus répréhensibles έν τούτοις. au sujet de ces choses. - Καὶ μήν γε --- Et assurément ούχ ἔστιν il n'est pas d'hommes οξς καλά έργα auxquels de belles actions προγόνων d'ancêtres

appartiennent

étant excités

qu'aux Athéniens;

plus grandes et plus nombreuses

chose par laquelle beaucoup

ύπάρχει

μείζω καὶ πλείω

η Άθηναίοις.

ῷ πολλοὶ

έπαιρόμενοι

πονταί τε ἀρετῆς ἐπιμελεῖσθαι καὶ ἄλκιμοι γίγνεσθαι. — Ταῦτα μὲν ἀληθῆ λέγεις πάντα , ὧ Σώκρατες · ἀλλ' ὁρᾶς ὅτι , ἀφ' οὧ ἥ τε σὺν Τολμίδη τῶν χιλίων ἐν Λεβαδεία συμφορὰ ἐγένετο¹ καὶ ἡ μεθ' Ἡπποκράτους² ἐπὶ Δηλίω³, ἐκ τούτων τεταπείνωται μὲν ἡ τῶν ᾿Αθηναίων δόξα πρὸς τοὺς Βοιωτούς , ἐπῆρται δὲ τὸ τῶν Θηβαίων φρόνημα πρὸς τοὺς ᾿Αθηναίους, ὥςτε Βοιωτοὶ μέν , οἱ πρόσθεν οὐδ' ἐν τῆ ἑαυτῶν τολμῶντες ᾿Αθηναίοις ἄνευ Λακεδαιμονίων τε καὶ τῶν ἄλλων Πελοποννησίων ἀντιτάττεσθαι , νῦν ἀπειλοῦσιν αὐτοὶ καθ' ἑαυτοὺς ἐμβαλεῖν εἰς τὴν ᾿Αττικήν , ᾿Αθηναίοι δέ, οἱ πρότερον , ὅτε Βοιωτοὶ μόνοι ἐγένοντο , πορθοῦντες τὴν Βοιωτίαν , φοβοῦνται μὴ Βοιωτοὶ δηώσωσι τὴν ᾿Αττικήν. Καὶ ὁ Σωκράτης · Ἦλλ' αἰσθάνομαι μέν , ἔφη , ταῦτα οὕτως ἔγοντα · ὁοκεῖ δὲ μοι ἀνδρὶ ἀγαθῷ ἄρχοντι νῦν εὐαρεσκοτέρως

leur courage, et les excite à la vertu. — Tout cela est vrai, Socrate. Mais tu vois que depuis l'échec de Tolmidas à Lébadie, où mille hommes périrent, et depuis la défaite d'Hippocrate à Délium, notre gloire s'est humiliée devant celle des Béotiens, et l'audace des Béotiens contre Athènes s'est accrue. Ils n'osaient pas nous résister, même dans leur pays, sans le secours des Lacédémoniens et des autres peuples du Péloponèse, et maintenant ils menacent de se jeter sans alliés sur l'Attique; autrefois les Athéniens, quand les Béotiens étaient seuls, allaient ravager la Béotie, et ils craignent maintenant que les Béotiens ne viennent dévaster l'Attique. — Je le sais, et c'est cela même qui me persuade que notre république obéira plus volontiers à

#### ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

προτρέπονταί τε ἐπιμελεῖσθαι ἀρετῆς καὶ γίγνεσθαι ἄλκιμο:. - Λέγεις μέν, ὧ Σώπρατες, πάντα ταῦτα ἀληθῆ: άλλα δράς ὅτι, ἀπὸ οὖ ή τε συμφορὰ τῶν γιλίων ἐν Λεδαδεία σύν Τολμίδη ἐγένετο καὶ ἡ μετὰ Ἱπποκράτους ἐπὶ Δηλίω, έχ τούτων μέν ή δόξα τῶν Ἀθηναίων τεταπείνωται πρός τούς Βοιωτούς, τὸ δὲ φρόνημα τῶν Θηβαίων επήρται πρός τους Άθηναίους, ώςτε Βοιωτοί μέν, οί πρόσθεν οὐδὲ τολμῶντες ຂໍν τῆ ἑαυτῶν άντιτάττεσθαι Άθηναίοις άνευ Λαχεδαιμονίων τε καὶ τῶν ἄλλων Πελοποννησίων, νῦν ἀπειλοῦσιν αύτοι κατά έαυτούς έμβαλεῖν εἰς τὴν Αττιχήν, 'Αθηναῖοι δέ, οί πρότερον πορθούντες την Βοιωτίαν, ότε Βοιωτοί έγένοντο μόνοι, φοδούνται μή Βοιωτοί δηώσωσι την Αττικήν. - Καὶ ὁ Σωκράτης: Άλλα αἰσθάνομαι μέν, ἔφη, ταῦτα ἔγοντα οὕτως. ή δὲ πόλις δοχεῖ μοι διαχεῖσθαι νῦν εὐαρεστοτέρως

et sont tournés à prendre-soin de la vertu et à devenir courageux. -- Tu dis, ô Socrate, toutes ces choses vraies; mais tu vois que, depuis que et le malheur des mille hommes à Lébadie avec Tolmidas est arrivé et celui avec Hippocrate près de Délium, à la suite de ces événements la gloire des Athéniens s'est abaissée devant les Béotiens. et que la fierté des Thébains a grandi contre les Athéniens, de sorte que les Béotiens, ceux qui auparavant n'osaient même pas dans le pays d'eux-mêmes se ranger-contre les Athéniens sans les Lacédémoniens et les autres Péloponésiens, maintenant menacent eux avec eux-mêmes devoir se jeter sur l'Attique, tandis que les Athéniens, eux qui auparavant ravageaient la Béotie, quand les Béotiens étaient seuls, craignent que les Béotiens ne dévastent l'Attique. — Et Socrate : Mais je m'apercois, dit-il, de ces choses étant ainsi; mais la ville paraît à moi être disposée maintenant

plus agréablement

διαχεϊσθαι ή πόλις · τὸ μὲν γὰρ θάρσος ἀμέλειάν τε καὶ ῥαθυμίαν καὶ ἀπείθειαν ἐμδάλλει, ὁ δὲ φόδος προςεκτικωτέρους τε καὶ εὐπειθεστέρους καὶ εὐτακτοτέρους ποιεῖ. Τεκμήραιο δ' ἄν τοῦτο καὶ ἀπὸ τῶν ἐν ταῖς ναυσίν · ὅταν μὲν γὰρ δήπου μηδὲν φοδῶνται, μεστοί εἰσιν ἀταξίας, ἔςτ' ᾶν δὲ ἢ χειμῶνα ἢ πολεμίους δείσωσιν, οὐ μόνον τὰ κελευόμενα πάντα ποιοῦσιν, ἀλλὰ καὶ σιγῶσι καραδοκοῦντες τὰ προςταχθησόμενα, ὅςπερ χορευταί !. — ᾿Αλλὰ μήν, ἔφη ὁ Περικλῆς, είγε νῦν μάλιστα πείθοιντο, ὥρα ᾶν εἴη λέγειν, πῶς ᾶν αὐτοὺς προτρεψαίμεθα κάλιν ἀνερεθισθῆναι τῆς ἀρχαίας ἀρετῆς ² τε καὶ εὐκλείας καὶ εὐδαιμονίας. — Οὐκουν, ἔφη ὁ Σωκράτης, εἰ μὲν ἐδουλόμεθα χρημάτων αὐτούς, ὧν οἱ ἄλλοι εἶχον, ἀντιποιεῖσθαι, ἀποδεικνύντες αὐτοῖς ταῦτα πατρῷά τε ὄντα καὶ προςήκοντα, μάλιστ' ἀν οὕτως αὐτοὺς ἔξορμῷμεν ἀντέχεσθαι τούτων; ἐπεὶ δὲ

un général digne de la conduire; car la confiance engendre la langueur, l'indolence et l'indiscipline; la crainte rend les hommes plus vigilants, plus soumis, plus disciplinés. Tu peux en voir la preuve dans nos matelots: tant qu'ils ne craignent rieu, ils s'abandonnent au désordre; quand ils redoutent la tempête ou l'ennemi, ils obéissent à la voix de celui qui les commande, ils attendent ses ordres en silence, comme les musiciens des chœurs. — Si l'on peut espérer que les Athéniens veuillent obéir, il serait à propos de chercher comment on pourrait les aiguillonner, les rappeler à leur antique vertu, à leur ancienne gloire, à leur prospérité première. — Si nous voulions les exciter à reprendre des richesses qui seraient en d'autres mains, ne chercherions-nous pas à leur faire voir qu'elles ont appartenu à leurs pères, qu'elles leur appartiennent à eux-mêmes? mais

άνδρὶ άγαθῷ άρχοντι. τὸ μὲν γὰρ θάρσες ἐμβάλλει ἀμέλειάν τε καὶ ράθυμίαν καὶ ἀπείθειαν, ό δὲ φόδος ποιεῖ προςεκτικωτέρους τε καὶ εὐπειθεστέρους καὶ εὐτακτοτέρους. Τεκμήραιο δὲ ἄν τοῦτο καὶ ἀπὸ τῶν έν ταζε ναυσίν: **ὅταν μὲν γὰρ δήπου** φοδώνται μηδέν, είσι μεστοί άταξίας, ές τε αν δὲ δείσωσιν η γειμώνα η πολεμίους. ού μόνον ποιούσι πάντα τὰ κελευόμενα, άλλά καὶ σιγῶσι καραδοκοῦντες τὰ προςταχθησόμενα, ώςπερ χορευταί. - Άλλα μήν, ἔφη ὁ Περικλῆς, εί γε νῦν πείθοιντο μάλιστα, είη ἂν ὥρα λέγειν πῶς ἄν προτρεψαίμεθα αὐτοὺς άνερεθισθηναι πάλιν της άργαίας άρετης τε καὶ εὐκλείας καὶ εὐδαιμονίας. - Εὶ μὲν ἐβουλόμεθα, έφη ὁ Σωχράτης, αύτους άντιποιεῖσθαι χρημάτων, ών οἱ ἄλλοι εἶχον, ἀποδειχνύντες αὐτοῖς ταὺτα όντα πατρῷά τε καὶ προςήκοντα, ούχουν αν έξορμώμεν αύτούς ούτω μάλιστα άντέχεσθαι τούτων;

pour un homme de bien commandant; car la confiance jette-dans les esprits et négligence et insouciance et désobéissance, mais la peur fait les hommes et plus appliqués et plus obéissants et plus disciplinés. Mais tu conjecturerais cela aussi d'après ceux qui sont sur les vaisseaux : car lorsque certes ils ne craignent rien, ils sont remplis de désordre, mais tant qu'ils craignent ou une tempête ou des ennemis, non seulement ils font toutes les choses qui sont ordonnées, mais encore ils se taisent attendant celles qui seront enjointes, comme des choristes. - Eh bien assurément, dit Périclès, si du moins maintenant ils obéissaient très-bien. ce serait le moment de dire comment nous pourrions tourner eux à être excités de nouveau pour l'ancienne vertu et gloire et félicité. - Si certes nous voulions, dit Socrate. eux rechercher des richesses, que les autres auraient, démontrant à eux ces richesses étant et de-leurs-pères et appartenant à eux, n'exciterions-nous donc pas eux ainsi le plus à s'emparer de ces richesses?

αὖ δειχτέον ἐχ παλαιοῦ μάλιστα προςῆχον αὐτοῖς, χαὶ ὡς τού-

του ἐπιμελούμενοι πάντων αν εἶεν χράτιστοι. — Πῶς οὖν αν

τοῦτο διδάσχοιμεν; - Οἶμαι μέν, εἰ τούς γε παλαιοτάτους, ὧν

άχούομεν, προγόνους αὐτῶν ἀναμιμνήσχοιμεν, αὐτοὺς ἀχηχοότας

ἀρίστους γεγονέναι. — ἦρα λέγεις τὴν τῶν θεῶν κρίσιν, ἢν

οί περί Κέχροπα 1 δι' άρετην έχριναν; - Λέγω γάρ, καὶ την

ερεγθέως γε τροφήν καὶ γένεσιν 2, καὶ τὸν πόλεμον τὸν ἐπ

έχείνου γενόμενον πρὸς τοὺς έχ τῆς εγομένης ἠπείρου πάσης³,

καὶ τὸν ἐφ' Ἡρακλειδῶν πρὸς τοὺς ἐν Πελοποννήσω ⁴, καὶ πάν-

τας τους έπι Θησέως 5 πολεμηθέντας, εν οίς πάσιν εκείνοι δήλοι

γεγόνασι τῶν καθ' έαυτοὺς ἀνθρώπων ὰριστεύσαντες. Εἰ δὲ

βούλει, α υστερον οί εκείνων μεν απόγονοι 6, οὐ πολύ δὲ πρὸ

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

έπει δε βουλόμεθα αὐτούς έπιμελεῖσθαι

> τοῦ πρωτεύειν μετά άρετης, δειχτέον αὖ

τούτο προςήχον μάλιστα αύτοῖς

έκ παλαιοῦ,

καὶ ὡς ἐπιμελούμενοι τούτου αν είεν χράτιστοι πάντων.

— Πῶς οὖν

αν διδάσχοιμεν τούτο;

- Οξμαι μέν, εὶ ἀναμιμνήσχοιμεν προγόνους αύτῶν, τούς γε παλαιοτάτους

ών ακούομεν, αὐτοὺς ἀκηκοότας

γεγονέναι αρίστους.

-- Άρα λέγεις τὴν χρίσιν τῶν θεῶν,

ην οί περί Κέχροπα ἔχριναν διὰ ἀρετήν:

- Λέγω γάρ,

καὶ τὴν τροφὴν καὶ γένεσιν Έρεχθέως γε, καὶ τὸν πόλεμον τὸν γενόμενον ἐπὶ ἐκείνου

πρός τούς

έκ πάσης της ήπείρου εγομένης, καὶ τὸν ἐπὶ Ἡρακλειδῶν

πρός τούς ἐν Πελοποννήσω, καὶ πάντας τοὺς πολεμηθέντας

έπὶ Θησέως,

έν οξς πάσιν έχεϊνοι

γεγόνασι δήλοι ἀριστεύσαντες τῶν ἀνθρώπων

κατά έαυτούς. Εί δε βούλει,

ά ἔπραξαν ὕστερον

oi uièv

ἀπόγονοι ἐχείνων,

mais puisque nous voulons eux

s'occuper

de tenir-le-premier-rang

avec vertu.

il-faut-montrer d'un autre côté ceci appartenant surtout à eux

depuis un ancien temps,

et que s'occupant de cela ils seraient les meilleurs de tous.

- Comment donc

pourrions-nous leur apprendre cela?

-- Je pense.

si nous leur rappelions,

les ancêtres d'eux.

les plus anciens du moins dont nous entendons parler,

eux avant entendu

être devenus meilleurs.

- Est-ce que tu dis le jugement des dieux,

que ceux autour de Cécrops

ont jugé à cause de *leur* vertu?

- Je le dis en effet,

et l'éducation et la naissance

d'Érechthée, et la guerre

celle qui se fit sous lui

contre les peuples

de tont le continent occupé,

et celle sous les Héraclides

contre ceux dans le Péloponèse, et toutes celles qui ont été faites

sous Thésée,

dans lesquelles toutes ceux-là ont été évidents l'ayant emporté

sur les hommes

du temps d'eux-mêmes.

Et si tu veux,

les choses qu'ont faites plus tard ceux qui étaient à la vérité

descendants de ceux-là,

puisque nous voulors teur faire conquérir le premier rang par la vertu, nous devons leur montrer que ce rang leur appartenait dès l'antiquité, et qu'en cherchant à le reconquérir, ils se mettront audessus de tous les peuples. — Et comment le leur apprendre? — C'est, je pense, en jeur rappelant les belles actions de leurs premiers ajeux, dont ils ont entendu célébrer la vertu. -- Veux-tu donc parler de ce différend des diena, dans lequel les vertueux Athéniens de Cécrops furent choisis pour juges? - Out, et je veux parler aussi de la naissance et de l'éducation d'Erechthée, et des guerres qu'ils soutingent sous lui contre tout le continent; de celles qu'ils eurent avec les peuples du Péloponèse du temps des Héraclides, et de toutes celles qu'ils firent sous la conduite de Thésée; car dans toutes ces circonstances, ils se montrèrent les plus valeureux des hommes. Si tu veux, nous leur rappellerons aussi les exploits de l'âge suivant, qui n'est 45

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

47

ήμῶν γεγονότες, ἔπραξαν, τὰ μέν αὐτοὶ καθ' ἑαυτοὺς Ι ἀγωνιζόμενοι πρός τους χυριεύοντας της τε Άσίας πάσης καὶ της Εὐρώπης μέγρι Μαχεδονίας, καὶ πλείστην τῶν προγεγονότων δύναμιν καὶ ἀφορμὴν κεκτημένους, καὶ μέγιστα ἔργα κατειργασμένους, τὰ δὲ καὶ μετὰ Πελοποννησίων ἀριστεύοντες καὶ κατὰ γην και κατά θάλατταν οι δή και λέγονται πολύ διενεγκείν τῶν καθ' έαυτους ἀνθρώπων. - Λέγονται γάρ, ἔφη. - Τοιγαροῦν, πολλών μεν μεταναστάσεων εν τη Ελλάδι γεγονυιών, διέμειναν εν τη έαυτων 2, πολλοί δε ύπερ δικαίων αντιλέγοντες επέτρεπον 3 εκείνοις, πολλοί δε ύπο κρειττόνων ύδριζόμενοι κατέφευγον πρὸς ἐχείνους. - Καὶ ὁ Περιχλῆς · Καὶ θαυμάζω γε, έση, ω Σωχρατες, ή πόλις όπως ποτ' επὶ τὸ γεῖρον έχλινεν. - Έγω μέν, έφη, οἶμαι, ὁ Σωχράτης, ώςπερ καὶ ἄλλοι τινὲς

pas bien loin du nôtre, la guerre qu'ils ont livrée seuls à ces peuples qui dominaient sur l'Asie entière et sur l'Europe jusqu'à la Macédoine, qui avaient recu de leurs ancêtres un grand empire et de puissantes ressources, et avaient accompli les plus glorieux travaux; puis les victoires qu'ils ont remportées sur terre et sur mer avec les peuples du Péloponèse : et à cette époque ils étaient encore regardés comme bien supérieurs aux autres hommes. — Tu dis vrai. — Puis, tandis qu'il se faisait un grand nombre d'émigrations dans la Grèce, les peuples de l'Attique restèrent toujours sur leur sol; les nations qui disputaient ensemble de leurs droits s'en remettaient à leur jugement, et les opprimés se réfugiaient auprès d'eux. — Je m'étonne, Socrate, que notre république ait ainsi décliné. - Je pense, pour moi, que de

γεγονότες δὲ ού πολύ πρό ήμῶν, τὰ μὲν ἀγωνιζόμενοι αὐτοὶ κατὰ έαυτοὺς πρός τούς χυριεύοντας τῆς τε ᾿Ασίας πάσης καὶ τῆς Εὐρώπης μέγρι Μαχεδονίας, χαὶ χεχτημένους δύναμιν πλείστην καὶ ἀφορμὴν τῶν προγεγονότων. καὶ κατειργασμένους μέγιστα ἔργα. τὰ δὲ χαὶ ἀριστεύοντες μετά Πελοποννησίων καὶ κατὰ Υῆν καὶ κατὰ θάλατταν · et sur terre et sur mer : οι δή και λέγονται διενεγχεῖν πολύ τῶν ἀνθρώπων

κατά ξαυτούς. - Λέγονται γάρ, ἔφη.

- Τοιγαρούν, πολλῶν μὲν μεταναστάσεων γεγονυιῶν ἐν τἢ Ἑλλάδι, διέμειναν ἐν τῆ ἑαυτῶν, πολλοί δὲ

αντιλέγοντες ύπερ δικαίων

ἐπέτρεπον ἐχείνοις, πολλοί δὲ

ύδριζόμενοι ύπὸ χρειττόνων

κατέφευγον πρὸς ἐκείνους. Καὶ ὁ Περικλης.

Καὶ θαυμάζω γε, ἔφη,

δ Σώκρατες, ὅπως ποτὲ ἡ πόλις έχλινεν ἐπὶ τὸ χεῖρον.

- Έγω μέν οίμαι, έφη ὁ Σωχράτης,

ώςπερ καί τινες άλλοι

mais qui ont existé non beaucoup avant nous, d'un côté combattant eux seuls aveceux-mêmes contre ceux qui étaient-maîtres et de l'Asie tout entière

et de l'Europe

jusqu'à la Macédoine, et qui possédaient la puissance très grande et les ressources de ceux qui avaient-existé-avant eux.

et qui avaient exécuté les plus grandes actions. de l'autre côté aussi excellant avec les Péloponésiens

lesquels certes sont dits aussi

l'avoir emporté beaucoup sur les hommes

du temps d'eux-mêmes.

- Ils sont dits (on le dit) en effet,

dit-il. - Aussi.

de nombreuses émigrations avant eu lien en Grèce.

ils restèrent dans le pays d'eux,

et beaucoup de peuples contestant au sujet de droits

s'en remirent à eux, et beaucoup d'autres étant lésés par de plus forts se réfugièrent vers eux.

- Et Périclès :

Et je m'étonne certes, dit-il, ô Socrate, comment enfin la ville

a penché vers le pire. - Moi certes je pense,

dit Socrate,

comme aussi quelques autres

σαντες ύστερίζουσι τῶν ἀντιπάλων, οὕτω καὶ Ἀθηναίους πολύ

διενεγχόντας αμελήσαι έαυτων, χαί διά τοῦτο γείρους γεγονέ-

ναι. - Νῦν οὖν, ἔφη, τί ᾶν ποιοῦντες ἀναλάβοιεν τὴν ἀργαίαν

αρετήν; - Καὶ ὁ Σωχράτης · Οὐδὲν ἀπόχρυφον δοχεῖ μοι εἶναι,

αλλ' εὶ μ.έν, ἐξευρόντες τὰ τῶν προγόνων ἐπιτηδεύματα,

μηδέν γείρον έχείνων έπιτηδεύοιεν, οὐδέν ᾶν γείρους έχείνων

γενέσθαι· εὶ δὲ μή, τούς γε νῦν πρωτεύοντας μιμούμενοι Ι, καὶ

τούτοις τὰ αὐτὰ ἐπιτηδεύοντες, ὁμοίως μὲν τοῖς αὐτοῖς γρώμενοι,

οὐδὲν ἄν γείρους ἐχείνων εἶεν· εἰ δ' ἐπιμελέστερον, χαὶ βελτίους.

- Λέγεις, ἔφη, πόδρω που εἶναι τη πόλει τὴν καλοκάγα-

θίαν 2. πότε γὰρ ούτως Άθηναῖοι, ώςπερ Λακεδαιμόνιοι, ή πρε-

même qu'on voit les hommes qui l'emportent trop aisément sur les

autres par la supériorité de leurs forces, s'abandonner à la confiance,

tomber dans la nonchalance, puis devenir plus faibles que leurs adver-

saires, de même aussi les Athéniens, se sentant supérieurs aux autres

peuples, se sont négligés et ont dégénéré. - Et maintenant, que pour-

raient-ils faire pour recouvrer leur ancienne vertu? — Il n'y a pas ici

de mystère; il faut qu'ils reprennent les mœurs de leurs ancêtres, qu'ils

n'y soient pas moins fortement attachés qu'eux, et alors ils ne seront

pas moins vaillants; sinon, qu'ils imitent du moins les peuples qui

commandent aujourd'hui, qu'ils adoptent leurs institutions, qu'ils les

embrassent avec le même zèle, et ils cesseront de leur être inférieurs ;

qu'ils aient plus d'émulation, et bientôt ils les auront surpassés. -Tu

veux dire que notre république sera longtemps encore loin de la vertu.

Quand en effet les Athéniens sauront-ils, à l'exemple des Spartiates,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE 111.

καταβδαθυμήσαντες

διά τὸ ὑπερενεγχεῖν πολὺ καὶ κρατιστεῦσαι ύστερίζουσι

τῶν ἀντιπάλων, ούτω καὶ Άθηναίους διενεγχόντας πολύ

άμελησαι έαυτῶν,

καὶ διὰ τοῦτο γεγονέναι χείρους.

- Nັν οὖν, ἔφη, τί ποιούντες

αν αναλάβοιεν τὴν ἀρχαίαν ἀρετήν;

- Καὶ ὁ Σωκράτης: Ούδεν δοχεί μοι

είναι ἀπόχρυφον,

άλλὰ εἰ μέν, ἐξευρόντες

τὰ ἐπιτηδεύματα τῶν προγόνων,

έπιτηδεύοιεν

οὐδὲν χεῖρον ἐχείνων,

αν γενέσθαι

ούδὲν χείρους ἐχείνων . εί δὲ μή, μιμούμενοί γε

τούς πρωτεύοντας

νῦν,

καὶ ἐπιτηδεύοντες τὰ αὐτὰ τούτοις.

χρώμενοι μέν όμοίως τοῖς αὐτοῖς,

είεν αν οὐδὲν χείρους ἐχείνων.

žố ŝŝ

έπιμελέστερον,

καὶ βελτίους. - Λέγεις, ἔφη,

την καλοκάγαθίαν

είναί που πόρρω τη πόλει. πότε γὰρ 'Αθηναῖοι

ούτως, ώςπερ Λακεδαιμόνιοι.

étant tombés-dans-l'indolence à cause du l'emporter beaucoup 49

et exceller sont-en-arrière de leurs adversaires, ainsi aussi les Athéniens l'ayant emporté beaucoup avoir négligé eux-mêmes,

et à cause de cela être devenus pires.

- Maintenant donc, dit-il,

quoi faisant reprendraient-ils l'antique vertu? — Et Socrate :

Rien ne paraît à moi

être caché.

mais si, ayant recherché les institutions de leurs ancêtres

ils les pratiquaient

en rien plus mal que ceux-là, je crois eux ne pouvoir être en rien pires que ceux-là; mais si non, imitant du moins

ceux qui sont-au-premier-rang

maintenant, et pratiquant

les mêmes choses qu'eux, se servant également des mêmes choses. ils ne seraient en rien

pires qu'eux;

et s'ils s'en servaient plus soigneusement,

ils seraient meilleurs aussi. - Tu veux dire, dit-il,

la vertu

être quelque part loin de la ville quand en effet les Athéniens ainsi que les Lacédémoniens,

ENTRETIENS MÉMORABLES.-L. III.

3

eux qui commencent

à mépriser les plus vieux ;

ou quand exerceront-ils-leur-corps

par leurs pères

σδυτέρους αιδέσονται]; οι ἀπὸ τῶν πατέρων ἄρχονται καταφρινεϊν τῶν γεραιτέρων · ἢ σωμασχήσουσιν οὕτως; οἱ οὐ μόνον αὐτοὶ εὐεζίας ἀμελοῦσιν, ἀλλὰ καὶ τῶν ἐπιμελουμένων καταγελῶσι. Πότε δὲ οὕτω πείσονται τοῖς ἄρχουσιν; οἱ καὶ ἀγάλλονται ἐπὶ τῶ καταφρονεῖν τῶν ἀργόντων : ἢ πότε οὕτως όμονοήσουσιν; οί γε, αντί μέν τοῦ συνεργεῖν έαυτοῖς, τὰ συμφέροντα έπηρεάζουσιν άλλήλοις, καὶ φθονοῦσιν ξαυτοῖς μᾶλλον ή τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις: μάλιστα δὲ πάντων ἔν τε ταῖς ἰδίαις συνόδοις καὶ ταῖς κοιναῖς διαφέρονται, καὶ πλείστας δίκας ἀλλήλοις δικάζονται<sup>2</sup>, καὶ προαιροῦνται μᾶλλον οὕτω κερδαίνειν ἀπ' αλλήλων ή συνωφελούντες αύτούς τοῖς δὲ χοινοῖς ὥςπερ άλλοτρίοις χρώμενοι, περί τούτων αὖ μάγονται, καὶ ταῖς εἰς τὰ τοιαῦτα δυνάμεσι μάλιστα γαίρουσιν. Έξ ὧν πολλή μέν ἀπο-

respecter les vieillards, eux qui, méprisant leurs pères, apprennent ainsi à mépriser la vieillesse? Quand s'exerceront-ils comme les Spartiates, eux qui, non contents de négliger leurs forces, tournent en ridicule ceux qui cherchent à en acquérir? Quand obéiront-ils comme eux à leurs magistrats, eux qui se font gloire de les mépriser? Quand auront-ils le même accord, eux qui, au lieu de conspirer pour leurs propres intérêts, ne cherchent qu'à se nuire, et portent plus d'envie à leurs propres concitovens qu'aux étrangers; eux qui sont toujours divisés, et dans les réunions particulières et dans les assemblées publiques, qui s'intentent plus de procès que l'on n'en voit nulle part ailleurs, et qui aiment mieux profiter en se nuisant qu'en s'aidant mutuellement; qui traitent les affaires de la république comme si elles leur étaient étrangères, qui les décident par les armes, et n'emploient volontiers leurs forces que dans de telles luttes? De là l'ignorance, la malignité,

η αιδέσονται τους πρεσθυτέρους; ou respecteront les vieillards? οξ άρχονται από τῶν πατέρων χαταφρονείν τῶν γεραιτέρων: ή σωμασχήσουσιν ούτως; νονόμι ύο 3ο άμελοῦσιν αὐτοὶ τῆς εὐεξίας, άλλὰ καὶ καταγελῶσι τῶν ἐπιμελουμένων Πότε δὲ πείσονται οὕτω τοῖς ἄργουσιν: οϊ καὶ ἀγάλλονται ἐπὶ τῷ καταφρονεῖν

τῶν ἀργόντων . η πότε όμονοήσουσιν ούτως; of YE. άντὶ μὲν τοῦ συνεογεῖν έαυτοῖς, έπηρεάζουσιν άλλήλοις τὰ συμφέροντα, καὶ φθονούσιν έαυτοῖς μάλλον ή τοῖς άλλοις ἀνθρώποις. διαφέρονται δὲ μάλιστα πάντων έν τε ταῖς συνόδοις ἰδίαις χαὶ ταῖς χοιναῖς. καὶ δικάζονται άλλήλοις πλείστας δίκας. καὶ προαιρούνται μᾶλλον κερδαίνειν ούτως ἀπὸ ἀλλήλων η συνωσελούντες αύτούς. χρώμενοι δέ τοῖς χοινοῖς ώςπερ αλλοτρίοις, μάχονται αὖ περὶ τούτων, καὶ γαίρουσι μάλιστα ταῖς δυνάμεσιν είς τὰ τοιαύτα. 'Eč ὧν πολλή μεν απορία

καὶ κακία

ainsi qu'eux? eux qui non seulement négligent eux-mêmes la bonne-tenue, mais encore se moquent de ceux qui en prennent-soin. Et quand obeiront-ils ainsi à ceux qui commandent? eux qui même se glorifient au sujet du mépriser les magistrats; ou quand seront-ils-d'accord ainsi? eux qui certes, au lieu du travailler-avec eux-mêmes, se nuisent les uns aux autres dans les choses utiles, et portent-envie à eux-mêmes plus qu'aux autres hommes; et sont divisés le plus de tous et dans les réunions privées et dans les publiques, et se font les uns aux autres le plus de procès, et préfèrent plutôt gagner ainsi les uns sur les autres qu'aidant eux-mêmes; et usant des choses publiques comme de choses étrangères, ils combattent pour elles, et se réjouissent le plus de leurs forces pour les actions telles. Choses à la suite desquelles un grand embarras et une grande perversité

ρία καὶ κακία τῆ πόλει ἐμφύεται, πολλὴ δὲ ἔχθρα καὶ μῖσος ἀλλήλων τοῖς πολίταις ἐγγίγνεται, δι' ἀ ἔγωγε μάλα φοδοῦμαι ἀεί, μή τι μεῖζον ἢ ὥςτε φέρειν δύνασθαι κακὸν τῆ πόλει συμδῆ.

— Μηδαμῶς, ἔφη ὁ Σωκράτης, ὧ Περίκλεις, οὕτως ἡγοῦ ἀνηκέστω πονηρία νοσεῖν ὶ ᾿Αθηναίους · οὐχ ὁρᾶς, ὡς εὕτακτοι μέν εἰσιν ἐν τοῖς ναυτικοῖς, εὐτάκτως δ' ἐν τοῖς γυμνικοῖς ἀγῶσι πείθονται τοῖς ἐπιστάταις², οὐδένων δὲ καταδεέστερον ἐν τοῖς χοροῖς ὑπηρετοῦσι τοῖς διδασκάλοις; — Τοῦτο γάρ τοι, ἔφη, καὶ θαυμαστόν ἐστι, τὸ τοὺς μὲν τοιούτους ³ πειθαρχεῖν τοῖς ἐφεστῶσι, τοὺς δὲ ὁπλίτας καὶ τοὺς ἱππεῖς, οἱ δοκοῦσι καλοκάγαθία προκεκρίσθαι τῶν πολιτῶν, ἀπειθεστάτους εἶναι πάντων.

— Καὶ δ Σωκράτης ἔφη · Ἡ δὲ ἐν ᾿Αρείω πάγω βουλή, ὧ Περίκλεις, οὐκ ἐκ τῶν δεδοκιμασμένων καθίσταται †; — Καὶ μάλα, ἔφη. — Οἷσθα οὖν τινας, ἔφη, κάλλιον ἢ νομιμώτερον ἢ

l'inimitié, les haines intestines qui envahissent l'État; et je crains bien que tous ces vices ne lui attirent un jour des maux qu'il sera incapable de supporter. — Ne crois pas, Périclès, que les Athéniens soient atteints d'une incurable perversité; ne vois-tu pas le bon ordre qui règne parmi nos matelots, la soumission des combattants dans les jeux gymniques, dans les chœurs, l'obéissance des musiciens au mattre qui les conduit? — On peut, sans doute, être surpris de voir de telles gens obéir à leurs chefs, tandis que les hoplites et les cavaliers, qui semblent l'élite des citoyens vertueux, sont les plus indisciplinés de tous. — Mais l'aréopage ne se compose-t-il pas aussi d'hommes choisis et éprouvés? — Sans doute. — Eh bien! connais-tu un tribunal qui soit

έμφύεται τη πόλει, πολλή δὲ ἔγθρα χαὶ μῖσος άλλήλων έγγίγνεται τοῖς πολίταις, διά α έγωγε φοδούμαι ἀεὶ μάλα μή τι χαχὸν μείζον η ώςτε δύνασθαι φέρειν συμδη τη πόλει. Ήγοῦ μηδαμῶς, ῶ Περίκλεις, ἔφη ὁ Σωκράτης, Άθηναίους νοσεῖν πονηρία ούτως ανηχέστω. ούχ δρᾶς, ώς είσὶ μὲν εὔταχτοι έν τοῖς ναυτιχοῖς, πείθονται δὲ εὐτάχτως τοῖς ἐπιστάταις έν τοῖς ἀγῶσι γυμνικοῖς, ύπηρετοῦσι δὲ τοῖς διδασκάλοις έν τοις χοροίς καταδεέστερον οὐδένων; - Τοῦτο γάρ τοι, ἔφη, έστὶ καὶ θαυμαστόν. τὸ τοὺς μὲν τοιούτους πειθαρχείν τοίς έφεστώσι, τούς δὲ όπλίτας καὶ τούς ἱππεῖς, οί δοχούσι προχεχρίσθαι τῶν πολιτῶν χαλοχάγαθία, είναι ἀπειθεστάτους πάντων. - Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη· Ή δὲ βουλὴ ἐν πάγω ᾿Αρείω, ῶ Περίκλεις, οὐ καθίσταται έχ τῶν δεδοχιμασμένων: - Καὶ μάλα, ἔφη. - Οἶσθα οὖν, ἔφη, TEVÀS

δικάζοντάς τε τὰς δίκας

s'engendre-dans la ville, et une grande inimitié et haine les uns des autres se produit-dans les citoyens, choses par lesquelles moi certes je crains toujours fortement que quelque mai trop grand que pour pouvoir le supporter n'arrive à la ville. - Ne pense nullement, ô Périclès, dit Socrate. les Athéniens être-malades d'une perversité si incurable; ne vois-tu pas qu'ils sont bien-disciplinés dans les choses maritimes. et obéissent avec-une-bonne-discipline aux épistates dans les combats gymniques. et qu'ils servent les maîtres dans les chœurs inférieurement à personne? - C'est que cela certes, dit-il. est même étonnant, les hommes de-cette-sorte obéir à ceux qui sont-à-leur-tête. mais les hoplites et les cavaliers. qui semblent avoir été préférés aux autres citoyens pour leur vertu. être les plus désobéissants de tous. - Et Socrate dit: Mais le sénat sur la colline de-Mars. ô Périclès, ne se compose-t-il pas de ceux qui ont été éprouvés? - Oui certes, dit-il. - Connais-tu donc, dit-il, quelques hommes et jugeant les procès

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

55

σεμνότερον ἢ δικαιότερον τάς τε δίκας δικάζοντας καὶ τάλλα πάντα πράττοντας; — Οὐ μέμφομαι, ἔφη, τούτοις Ι. — Οὐ τοίνου, ἔφη, δεῖ ἀθυμεῖν, ὡς οὐκ εὐτάκτων ὅντων Ἀθηναίων. — Καὶ μὴν ἔν γε ² τοῖς στρατιωτικοῖς, ἔφη, ἔνθα μάλιστα δεῖ σωφρονεῖν τε καὶ εὐτακτεῖν καὶ πειθαρχεῖν, οὐδενὶ τούτων προς-έχουσιν. — Ἰσως γάρ, ἔφη ὁ Σωκράτης, ἐν τούτοις οἱ ἤκιστα επιστάμενοι ἄρχουσιν αὐτῶν οὐχ δρᾶς, ὅτι κιθαριστῶν μὲν καὶ χορευτῶν καὶ ὁρχηστῶν οὐδὲ εἶς ἐπιγειρεῖ ἄρχειν, μὴ ἐπιστάμενος, οὐδὲ παλαιστῶν οὐδὲ παγκρατιαστῶν; ἀλλὰ πάντες, ὅσοι τούτων ἄρχουσιν, ἔχουσι δεῖζαι ὁπόθεν ἔμαθον ταῦτα, ἐφ' οἷς ἐφεστᾶσι, τῶν δὲ στρατηγῶν οἱ πλεῖστοι αὐτοσγεδιάζουσιν³. Οὐ μέντοι σέ γε τοιοῦτον ἐγὼ νομίζω εἶναι, ἀλλ' οἷμαί σε οὐδὲν ἦττον ἔχειν εἰπεῖν, ὁπότε στρατηγεῖν ἢ παλαίειν ἤρζω

plus digne, plus honorable, plus équitable dans tous ses jugements, plus soumis aux lois, plus digne d'éloges sous tous les rapports? — Je ne lui reproche rien. — Il ne faut donc pas désespérer des Athéniens, comme s'ils étaient tout à fait incapables de discipline. — Mais c'est précisément à la guerre, où la tempérance, l'ordre et la discipline sont le plus nécessaires, qu'ils ne font preuve d'aucune de ces vertus. — Peut-être aussi, mon cher Périclès, sont-ils commandés par les hommes les moins capables; ne vois-tu pas que personne ne se présente pour commander aux joueurs de luth, aux chanteurs, aux danseurs, aux athlètes, sans avoir acquis le talent nécessaire pour les conduire? Tous ceux qui dirigent ces exercices peuvent dire où ils ont reçu les principes de l'art; mais la plupart des généraux sont des généraux improvisés. Je ne crois pas que tu leur ressembles; je pense au contraire que tu pourrais dire aussi bien le temps où tu as commencé à apprendre l'art de la guerre que celui où tu as commencé

καὶ πράττοντας πάντα τὰ ἄλλα χάλλιον ή νομιμώτερον η σεμνότερον ή δικαιότερον; Οὺ μέμφομαι τούτοις, ἔφη. - Οὐ δεῖ τοίνυν, ἔση, άθυμεῖν, ώς Άθηναίων ούκ ὄντων εὐτάκτων. - Καὶ μήν, ἔφη, έν γε τοῖς στρατιωτικοῖς, ένθα μάλιστα δεῖ σωφρονεῖν τε καὶ εὐτακτεῖν καὶ πειθαρχεῖν, προςέχουσιν ούδενὶ τούτων. - Ίσως γάρ έν τούτοις, έφη ό Σωχράτης, οἱ ἐπιστάμενοι ἥκιστα ἄργουσιν αὐτῶν. ούχ όρᾶς, ὅτι οὐδὲ εἶς ἐπιγειρεῖ ἄργειν χιθαριστῶν μὲν καὶ γορευτῶν καὶ ὀρχηστῶν, οὐδὲ παλαιστῶν ούδὲ παγχρατιαστῶν, μη ἐπιστάμενος; άλλὰ πάντες ὄσοι ἄρχουσι τούτων έγουσι δείξαι όπόθεν ἔμαθον ταῦτα, έπὶ οἶς ἐφεστᾶσιν, οί πλεῖστοι δὲ τῶν στρατηγῶν αὐτοσγεδιάζουσιν. Οὐ νομίζω μέντοι σέ γε είναι τοιούτον, άλλα οξμαί σε έχειν οὐδὲν ήττον εἰπεῖν, όπότε ἤρξω μανθάνειν

στρατηγείν

et faisant toutes les autres choses mienx ou plus légalement ou plus gravement ou plus justement? - Je ne blâme pas ceux-ci, dit-il. - Il ne faut donc pas, dit-il, perdre-courage, comme les Athéniens n'étant pas bien-disciplinés. - Et pourtant, dit-il, du moins dans les choses militaires, où surtout il faut et être-sage et avoir-une-bonne-discipline et obéir, ils ne s'appliquent à aucune de ces choses. - C'est que peut-être dans ces choses, dit Socrate, ceux qui savent le moins commandent à eux; ne vois-tu pas, que pas un n'entreprend de commander et des joueurs-de-cithare et des choristes et des danseurs, ni des lutteurs ni des pancratiastes, ne sachant pas? mais tous ceux qui commandent à ont à faire-voir [ceux-ci d'où ils ont appris ces choses, auxquelles ils sont-préposés, tandis que la plupart des généraux sont improvisés. Je ne pense assurément pas toi du moins être tel. mais je crois toi avoir non moins à dire, quand tu as commencé à apprendre à commander-une-armée

μανθάνειν · καὶ πολλὰ μὲν οἶμαί σε τῶν πατρώων στρατηγημαίτων παρειληφότα διασώζειν, πολλὰ δὲ πανταχόθεν συνενηνοχέναι, ὁπόθεν οἶόν τε ἦν μαθεῖν τι ὡφέλιμον εἰς στρατηγίαν. Οἶμαι δέ σε πολλὰ μεριμνἄν, ὅπως μὴ λάθης σεαυτὸν ἀγνοῶν ¹ τι τῶν εἰς στρατηγίαν ὡφελίμων, καὶ ἐάν τι τοιοῦτον αἴσθη σεαυτὸν μὴ εἰδότα, ζητεῖν τοὺς ἐπισταμένους ταῦτα, οὖτε δώρων οὖτε χαρίτων φειδόμενον, ὅπως μάθης παρ' αὐτῶν ἃ μὴ ἐπίστασαι, καὶ συνεργοὺς ἀγαθοὺς ἔχης. Καὶ ὁ Περικλῆς · Των ἐπιμελεῖσθαι ταῦτα λέγεις², ἀλλ' ἐγχειρῶν με διοὰσκειν, ὅτι τὸν μέλλοντα στρατηγεῖν τούτων ἀπάντων ἐπιμελεῖσθαι δεῖ · ὁμολογῶ μέντοι κάγώ σοι ταῦτα. — Τοῦτο δ', ἔφη, ὧ Περίγάλα³, καθήκοντα ἐπὶ τὴν Βοιωτίαν, δι' ὧν εἰς τὴν χώραν εἴς-

à t'exercer à la lutte; je crois aussi que tu as conservé les principes de stratégie que t'a donnés ton père, et que tu as rassemblé de toutes parts les éléments qui pouvaient un jour t'être utiles dans le commandement d'une armée. Je suis encore persuadé que tu réfléchis souvent afin de ne manquer d'aucune des connaissances nécessaires, et que si tu t'aperçois qu'il t'en échappe quelques-unes, tu interroges les personnes les plus instruites, que tu n'épargnes ni présents ni bienfaits pour apprendre d'elles ce que tu ignores, et pour t'attacher des hommes capables de te seconder. — Je comprends bien, Socrate, que si tu me parles ainsi, ce n'est pas dans la persuasion que je ne néglige aucun de ces soins; mais tu veux m'apprendre qu'il ne faut pas songer au commandement avant d'avoir fait tout cela: j'en conviens avec toi. — As-tu remarqué que sur nos frontières s'étendent, le long de la Béotie, de hautes montagnes, qui ne laissent d'entrée

η παλαίειν. καὶ οἶμαί σε παρειληφότα μὲν πολλὰ τῶν στρατηγημάτων πατρώων διασώζειν. συνενηνοχέναι δὲ πολλά πολλαγόθεν, όπόθεν ην οξόν τε μαθείν τι ώφέλιμον είς στρατηγίαν. Οίμαι δέ σε μεριμνάν πολλά, όπως μη λάθης σεαυτὸν άγνοῶν τι τῶν ἀφελίμων είς στρατηγίαν, καὶ ἐὰν αἴσθη σεαυτὸν μή είδότα τι τοιοῦτον, ζητεῖν τοὺς ἐπισταμένους ταῦτα, ωειδόιτελολ ούτε δώρων ούτε χαρίτων, δπως μάθης παρὰ αὐτῶν ά μη ἐπίστασαι. καὶ ἔχης άγαθούς συνεργούς. - Καὶ ὁ Περικλῆς. Οὐ λανθάνεις με, ὧ Σώκρατες, ἔφη, ότι λέγεις ταῦτα, ούδὲ οἰόμενος μὲ ἐπιμελεῖσθαι τούτων, άλλά έγχειρῶν διδάσκειν με, ότι δεῖ τὸν μέλλοντα στρατηγεῖν ἐπιμελεῖσθαι ἀπάντων τούτων · καὶ ἐγὼ μέντοι όμολογῶ σοι ταῦτα. - Κατανενόηκας δὲ τοῦτο, ω Περίκλεις, έφη, ότι μεγάλα όρη πρόχειται της χώρας ήμῶν, χαθήχοντα έπὶ τὴν Βοιωτίαν,

que quand tu as appris à lutter; et je pense toi avant d'un côté reçu de nombreux des stratagèmes paternels les conserver, et d'un autre côté en avoir réuni beaucoup de-beaucoup-d'endroits, d'où il était possible d'apprendre quelque chose d'utile pour la stratégie. Et je pense toi réfléchir beaucoup, afin que tu n'échappes pas à toi-même ignorant quelqu'une des choses utiles pour la stratégie, et si tu t'es aperçu toi-même ne sachant pas quelque chose de tel, chercher ceux qui savent ces choses, n'épargnant ni présents ni faveurs, afin que tu apprennes d'eux les choses que tu ne sais pas, et que tu aies en eux de bons coopérateurs. — Et Périclès : Tu n'échappes pas à moi, ô Socrate, dit-il, que tu dis ces choses. non pas croyant moi m'occuper de ces recherches. mais essayant d'apprendre à moi, qu'il fant celui qui doit commander-une-armée prendre-soin de toutes ces choses; moi aussi assurément je conviens avec toi de cela. - Mais as-tu réfléchi à ceci, ô Périclès, dit-il, que de grandes montagnes gisent-au-devant du pays de nous, tendant vers la Béotie,

οδοι στεναί τε καὶ προςάντεις εἰσί, καὶ ὅτι μέση διέζωσται ¹ ὅρεσιν ἐρυμνοῖς; — Καὶ μάλα, ἔφη. — Τί δέ; οὐ κἀκεῖνο ἀκήκοας, ὅτι Μυσοὶ καὶ Πισίδαι² ἐν τῆ βασιλέως χώρα³ κατέ-χοντες ἐρυμνὰ πάνυ χωρία, καὶ κούφως ὡπλισμένοι, δύνανται πολλὰ μὲν τὴν βασιλέως χώραν καταθέοντες κακοποιεῖν, αὐτοὶ δὲ ζῆν ἐλεύθεροι; — Καὶ τοῦτό γ', ἔφη, ἀκούω. — ᾿Αθηναίους δ' οὐκ ἀν οἴει, ἔφη, μέχρι τῆς ἐλαφρᾶς ἡλικίας ⁴ ὑπλισμένους κουφοτέροις ὅπλοις, καὶ τὰ προκείμενα τῆς χώρας ὅρη κατέχοντας, βλαβεροὺς μὲν τοῖς πολεμίοις εἶναι, μεγάλην δὲ προβολὴν τοῖς πολίταις τῆς χώρας κατεσκευάσθαι; Καὶ δ Περικλῆς. Πάντ' οἷμαι, ἔφη, ὧ Σώκρατες, καὶ ταῦτα χρήσιμα εἶναι. Εἰ τοίνυν, ἔφη ὁ Σωκράτης, ἀρέσκει σοι ταῦτα, ἐπιχείρει αὐτοῖς, ὧ ἄριστε · ὅ τι μὲν γὰρ ἀν τούτων καταπράξης, καὶ σοὶ καλὸν ἔσται καὶ τῆ πόλει ἀγαθόν, ἐὰν δὲ τι ἀδυνατῆς, οὖτε τὴν πόλιν βλάψεις, οὖτε σεαυτὸν καταισχυνεῖς.»

dans notre pays que par des défilés étroits et difficiles, et que le cœnt de l'Attique est enveloppé de roches inaccessibles? — Assurément. — N'as-tu pas entendu dire que les Mysiens et les Pisidiens occupent dans la Perse des contrées tout à fait inaccessibles, et qu'armés à la tégère, ils font par leurs incursions beaucoup de mai au pays du grand roi, et conservent eux-mêmes la liberté? — J'en ai entendu parler. — Ne penses-tu donc pas que si la jeunesse agile d'Athènes s'armait à la légère et s'emparait des montagnes qui nous séparent de la Béotie, elle pourrait maltraiter nos ennemis, et assurerait un puissant rempart à nos concitoyens? — Je crois, Socrate, que ce serait là une chose fort avantageuse. — Puisque ces plans te plaisent, jeune homme, travaille à les exécuter un jour; ce que tu pourras en accomplir te rapportera de la gloire et rendra service à l'Etat; si tu echoues, tu ne nuiras pas à ta patrie, et tu ne te couvriras pas de honte. »

διά ών είσιν είζοδοι είς την γώραν στεναί τε καὶ προςάντεις, καὶ ὅτι μέση διέζωσται όρεσιν έρυμνοῖς; - Καὶ μάλα, ἔρη. - Τί δέ ; ούχ ἀχήχοας καὶ ἐχεῖνο, ότι Μυσοί καὶ Πισίδαι έν τη χώρα βασιλέως κατέχοντες χωρία πάνυ έρυμνά, καὶ ώπλισμένοι κούφως, δύνανται καταθέοντες μέν κακοποιεῖν πολλά τὴν χώραν βασιλέως, αὐτοὶ δὲ ζῆν ἐλεύθεροι; - Άχούω, ἔφη, καὶ τοῦτό γε. Οὐ δὲ ἄν οἴει, ἔφη, Άθηναίους ώπλισμένους οπλοις χουφοτέροις μέχρι τῆς ἡλικίας ἐλαφρᾶς, καὶ κατέχοντας τὰ ὄρη προχείμενα τῆς χώρας, είναι μεν βλαβερούς τοῖς πολεμίοις, κατεσκευάσθαι δὲ τοῖς πολίταις μεγάλην προδολήν της γώρας; - Καὶ ὁ Περικλῆς. Οίμαι, έφη, ὧ Σώχρατες, χαὶ πάντα ταῦτα εἶναι χρήσιμα. Εὶ τοίνυν, ἔφη ὁ Σωχράτης, ταῦτα ἀρέσκει σοι, έπιγείρει αύτοῖς, ὧ ἄριστε. ο τι μέν γάρ αν καταπράξης τούτων, ἔσται καὶ καλὸν σοὶ καὶ ἀγαθὸν τῆ πόλει, ἐὰν δὲ ἀδυνατῆς τι, ούτε βλάψεις την πόλιν. ούτε καταισχυνείς σεαυτόν. »

à travers lesquelles il y a des entrées dans le pays et étroites et escarpées, et que le milieu du pays est ceint de monts fortifiés? - Oui sans doute, dit-il. - Mais quoi? n'as-tu pas entendu dire encore ceci, que les Mysiens et les Pisidiens dans le pays du grand roi occupant des lieux tout à fait fortifiés, et étant armés légèrement, penvent faisant-des-incursions maltraiter beaucoup le pays du grand roi, et eux-mêmes vivre libres? - J'entends dire, dit-il, aussi cela certes. - Et ne penses-tu pas, dit-il. les Athéniens armés d'armes plus légères jusqu'à l'âge agile, et occupant les montagnes ' situées-au-devant du pays, pouvoir être nuisibles aux ennemis. et pouvoir procurer aux citoyens un grand rempart du pays? - Et Périclès : Je crois, dit-il, ô Socrate, aussi toutes ces choses être utiles. - Si donc, dit Socrate, ces choses plaisent à toi, tente-les, ô excellent; car ce que tu auras exécuté de ces choses, sera et beau pour toi et bon pour la ville, et si tu es-impuissant en quelque choet tu ne feras-pas-de-tort à la ville, et tu ne feras-pas-de-honte à toi-même. »

VI. Γλαύχωνα δὲ τὸν ἀρίστωνος ¹, ὅτ' ἐπεχείρει δημηγορεῖν, ἐπιθυμῶν προστατεύειν τῆς πόλεως, οὐδέπω εἴχοσιν ἔτη γεγονώς ², ὅν τῶν ἄλλων οἰχείων τε καὶ φίλων οὐδεὶς ἠδύνατο παῦσαι ἑλχόμενόν τε ἀπὸ τοῦ βήματος καὶ καταγέλαστον ὄντα ³, Σωκράτης δὲ εὐνους ὧν αὐτῷ διά τε Χαρμίδην ⁴ τὸν Γλαύχωνος καὶ διὰ Πλάτωνα ⁵ μόνος ἔπαυσεν. Ἐντυχὼν γὰρ αὐτῷ , πρῶτον μὲν εἰς τὸ ἐθελῆσαι ἀχούειν τοιάδε λέξας κατέσχεν ⁶. «Ἦ Γλαύχων, ἔφη, προστατεύειν ἡμῖν ² διανενόησαι τῆς πόλεως; — 下εγωγ', ἔφη, ὧ Σώχρατες. — Νὴ Δί', ἔφη, καλὸν γάρ, εἴπερ τι καὶ ἄλλο τῶν ἐν ἀνθρώποις· ὅῆλον γάρ, ὅτι, ἐὰν τοῦτο διαπράξη, δυνατὸς μὲν ἔση αὐτὸς τυγχάνειν ὅτου ὰν ἐπιθυμῆς, ἱχανὸς δὲ τοὺς φίλους ἀφελεῖν, ἐπαρεῖς δὲ τὸν πατρῷον οἶχον, αὐξήσεις δὲ τὴν πατρίδα, ὀνομαστὸς δ' ἔση πρῶτον μὲν ἐν τῆ πόλει, ἔπειτα ἐν τῆ Ἑλλάδι, ἴσως δὲ ὥςπερ Θεμιστοχλῆς καὶ

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ ΙΙΙ.

VI. Glaucon, fils d'Ariston, commençait à prendre la parole dans l'assemblée du peuple, quoiqu'il n'eût pas encore vingt ans ; il voulait arriver au gouvernement de l'État; ses amis, ses parents ne pouvaient l'empêcher de faire l'orateur, bien qu'on l'arrachât de la tribune et qu'on le couvrît de huées; Socrate, qui lui voulait du bien par amitié pour Charmide et pour Platon, parvint seul à le faire renoncer à ses prétentions. Le rencontrant un jour et voulant se faire écouter, il engagea ainsi la conversation avec lui : « Tu veux sans doute, Glaucon, parvenir à te mettre à la tête de notre république?—Il est vrai, répondit Glaucon. — De tous les projets qu'un homme puisse former, c'est le plus beau sans doute; car, si tu parviens à le remplir, tu pourras satisfaire tous tes desirs, obliger tes amis, élever la maison de tes pères, agrandir ta patrie; d'abord tu te feras un nom dans l'État, puis dans toute la Grèce, et peut-être même, comme Thémistocle, jusque chez les barbares; partout où tn iraș tu attireras sur

VI. Σωχράτης δέ, ῶν εὔνους αὐτῶ διά τε Χαρμίδην τὸν Γλαύχωνος χαὶ διὰ Πλάτωνα, ἔπαυσε μόνος Γλαύχωνα τὸν Ἀρίστωνος, ὃν οὐδεὶς τῶν ἄλλων οἰκείων τε καὶ φίλων ηδύνατο παύσαι έλκόμενόν τε ἀπὸ τοῦ βήματος καὶ ὄντα καταγέλαστον, ότε ἐπεχείρει δημηγορείν, ἐπιθυμῶν προστατεύειν της πόλεως, οὐδέπω γεγονώς εἴχοσιν ἔτη. Έντυχών γὰρ αὐτῶ, πρώτον μέν χατέσχεν είς τὸ έθελῆσαι ἀχούειν λέξας τοιάδε. « Τλαύχων, ἔφη, διανενόησαι ήμιν προστατεύειν της πόλεως; -- Έγωγε, ἔφη, ὧ Σώκρατες. - Nη Δία, ἔφη, καλὸν γάρ, είπερ τε καὶ ἄλλο τῶν ἐν ἀνθρώποις. δήλον γάρ ὅτι, έὰν διαπράξη τοῦτο, έση μέν δυνατός τυγγάνειν αὐτός ότου αν έπιθυμής. ίχανὸς δὲ ώφελεῖν τοὺς φίλους. έπαρεῖς δὲ τὸν οἶχον πατρῷον, αὐξήσεις δὲ τὴν πατρίδα. έση δὲ ὀνομαστὸς πρώτον μέν έν τη πόλει. ἔπειτα ἐν τῆ Ἑλλάδι.

ζοως δὲ ὥςπερ Θεμιστοχλής

καὶ ἐν τοῖς βαρβάροις.

VI. Mais Socrate. étant bienveillant pour lui (Glaucon) et à cause de Charmidas le fils de Glaucon et à cause de Platon, fit-cesser seul Glaucon le fils d'Ariston, que personne de ses autres et parents et amis ne pouvait faire-cesser et étant arraché de la tribune et étant couvert-de-ridicule, lorsqu'il essayait de haranguer-le-peuple, desirant être-à-la-tête de la ville. n'étant pas encore né de vingt ans. Car ayant rencontré lui, d'abord il le retint jusqu'au vouloir écouter avant dit de telles choses : « O Glaucon, dit-il, tu as songé à nous être-à-la-tête de la ville? - Moi certes, dit-il, ô Socrate. - Par Jupiter, dit-il. c'est en effet une belle chose, si aussi quelque antre l'est de celles au pouvoir des hommes; car il est évident que, si tu viens-à-bout de ceci, tu seras capable d'obtenir toi-même quoi que tu desires, et capable de servir tes amis, et tu élèveras la maison paternelle, et tu agrandiras la patrie, et tu seras renommé d'abord dans la ville. ensuite dans la Grèce, et peut-être comme Thémistocle

aussi chez les barbares.

έν τοις βαρδάροις, όπου δ' αν ής, πανταχοῦ περίδλεπτος έση.» Ταῦτ' οὖν ἀχούων ὁ Γλαύχων ἐμεγαλύνετο καὶ ἡδέως παρέμενε. Μετά δε ταῦτα ὁ Σωκράτης· « Οὐκοῦν, ἔφη, τοῦτο μέν, ὧ Γλαύχων, δήλον, ότι, είπερ τιμάσθαι βούλει, ώφελητέα σοι ή πόλις ἐστίν; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Πρὸς θεῶν, ἔφη, μὴ τοίνυν ἀποκρύψη Ι, ἀλλ' εἰπὸν ήμιν, ἐκ τίνος ἄρξη τὴν πόλιν εὐεργετεῖν;» Ἐπεὶ δὲ δ Γλαύχων διεσιώπησεν, ὡς ἄν τότε σχοπων 2, δπόθεν άργοιτο · «ἦρ', ἔφη δ Σωκράτης, ώςπερ, φίλου οίχον εί αὐξῆσαι βούλοιο, πλουσιώτερον αὐτὸν ἐπιγειροίης ἂν ποιείν, ούτω καὶ τὴν πόλιν πειράση πλουσιωτέραν ποιῆσαι; — Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Οὐχοῦν πλουσιωτέρα γ' ἂν εἴη, προςόδων αὐτῆ πλειόνων γενομένων; - Εἰκὸς γοῦν, ἔφη. - Λέξον δή, ἔφη, ἐχ τίνων³ νῦν αἱ πρόςοδοι τῆ πόλει καὶ πόσαι τινές 4 είσι; δηλον γάρ ότι ἔσχεψαι, ἵνα, εἰ μέν τινες αὐτῶν ἐνδεῶς

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ ΙΙΙ.

toi tous les veux. » Ces paroles remplissaient Glaucon d'orgueil, et il restait avec plaisir. Socrate continua en ces termes : « N'estil pas évident, Glaucon, que si tu veux être honoré de la république, il faut lui être utile? - Sans doute. - Au nom des dieux, ne me cache rien, dis-moi quel est le premier service que tu veux lui rendre?» Glaucon gardait le silence, cherchant en lui-même par où il commencerait. « Songerais-tu, reprit Socrate, à augmenter sa richesse, comme tu ferais pour un ami dont tu voudrais rendre la maison plus florissante? — C'est là mon dessein. — Le moyen de la rendre plus riche, n'est-ce pas de lui procurer de plus grands revenus? — Cela est clair. — Dis-nous donc d'où se tirent aujourd'hui les revenus de l'État et quel est leur chiffre? Il est évident que tu en as fait une étude, afin de pouvoir suppléer aux produits qui se trouveraient trop έση δὲ περίδλεπτος πανταγοῦ ὅπου ἄν ης. » Ο Γλαύκων οὖν ἀκούων ταῦτα ἐμεγαλύνετο καὶ παρέμενεν ἡδέως. Μετά δὲ ταῦτα ὁ Σωχράτης: « Οὐχοὺν, ἔφη, ὧ Γλαύχων, τοῦτο μέν δήλον, ὅτι, είπερ βούλει τιμάσθαι, ή πόλις έστιν ώφελητέα σοι; - Πάνυ μεν οὖν, ἔφη.

— Πρός θεῶν, ἔφη μή τοίνυν ἀποκρύψη, άλλὰ εἰπὸν ἡμῖν. έχ τίνος ἄρξη

εὐεργετεῖν τὴν πόλιν: »

Έπεὶ δὲ ὁ Γλαύκων διεσιώπησεν.

ώς ἄν σχοπῶν τότε δπόθεν ἄργοιτο .

« Άρα, ἔφη ὁ Σωκράτης, ώςπερ, εί βούλοιο αυξήσαι

οίχον φίλου, έπιγειροίης αν

ποιείν αὐτὸν πλουσιώτερον,

ούτω καὶ πειράση

Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη.

προςόδων πλειόνως γενομένων αὐτῆ;

- Είκὸς γοῦν,

ἔφη.

 $-\Lambda \dot{\epsilon} \xi o \nu \delta \dot{\eta}, \, \ddot{\epsilon} \phi \eta,$ 

έχ τίνων είσὶ νῦν

αί πρόςοδοι τῆ πόλει, καὶ πόσαι τινές;

δήλον γάρ ὅτι ἔσκεψαι.

ξνα έκπληρώσης μέν,

εί τινες αύτῶν

et tu seras regardé-de-tous-côtés partout où tu pourras être. » Glaucon donc entendant ces choses

se glorifiait

et demeurait avec plaisir. Mais après cela Socrate:

« Donc, dit-il, o Glaucon, ceci est évident, que,

si-toutefois tu veux être honoré, la ville est devant être servie par toi?

- Tout à fait certes, dit-il.

- Au nom des dieux, dit-il, ne dissimule donc pas,

mais dis-nous.

par quoi tu commenceras à faire-du-bien à la ville? »

Et comme Glaucon se tut. comme examinant alors par où il commencerait:

« Est-ce que, dit Socrate,

de même que, si tu voulais agrandir

la maison d'un ami, tu t'efforcerais

de rendre elle plus riche, ainsi aussi tu essayeras ποιήσαι την πόλιν πλουσιωτέραν; de rendre la ville plus riche?

- Tout à fait certes, dit-il.

- Ούχοῦν αν εἴη πλουσιωτέρα γε, - Or elle serait plus riche du moins, des revenus plus considérables

étant à elle?

- Il est du moins vraisemblable,

dit-il.

- Dis donc, dit Socrate,

de quelles choses

sont (se tirent) à présent les revenus pour la ville,

et quels ils sont?

car il est évident que tu l'as examiné,

afin que tu complètes, si quelques uns d'eux

έχουσιν, ἐκπληρώσης, εἰ δὲ παραλείπονται, προςπορίσης. — ἀλλά, μὰ Δί', ἔφη ὁ Γλαύκων, ταῦτά γε οὐκ ἐπέσκεμμαι. — ἀλλ', εἰ τοῦτο, ἔφη, παρέλιπες, τάς γε δαπάνας τῆς πόλεως ἡμῖν εἰπέ· δῆλον γὰρ ὅτι καὶ τούτων τὰς περιττὰς ἀφαιρεῖν ὁιανοῆ. — ἀλλά, μὰ τὸν Δί', ἔφη, οὐδὲ πρὸς ταῦτά πω ἐσχόλασα. — Οὐκοῦν, ἔφη, τὸ μὲν πλουσιωτέραν τὴν πόλιν ποιεῖν ἀναδαλούμεθα · πῶς γὰρ οἶόν τε μὴ εἰδότα γε τὰ ἀναλώματα καὶ τὰς προςόδους ἐπιμεληθῆναι τούτων; — ἀλλ', ὧ Σώκρατες, ἔφη ὁ Γλαύκων, δυνατόν ἐστι καὶ ἀπὸ πολεμίων τὴν πόλιν πλουτίζειν. — Νὴ Δία, σφόδρα γ', ἔφη ὁ Σωκράτης, ἐάν τις αὐτῶν κρείττων ἢ · ἤττων δὲ ὧν καὶ τὰ οἰκεῖα προςαποδάλοι ἄν. — ἀληθῆ λέγεις, ἔφη. — Οὐκοῦν, ἔφη, τόν γε βουλευσόμενον πρὸς οὕςτινας δεῖ πολεμεῖν τήν τε τῆς πόλεως δύναμιν καὶ τὴν τῶν ἐναντίων εἰδέναι δεῖ, ἵνα, ἐὰν μὲν ἡ τῆς πόλεως κρείττων

faibles, et remplacer ceux qui viendraient à manquer. — Mais, par Jupiter, je n'y ai jamais songé. — Puisque tu n'a pas pensé aux revenus, dis-nous au moins quelles sont les dépenses, car sans doute tu as l'intention de supprimer celles qui sont superflues. — Je n'ai pas encore fait non plus d'études à ce sujet. — Remettons donc à un autre temps ce projet d'enrichir l'État: il ne faut pas y songer avant de connaître les dépenses et les revenus. — Mais, Socrate, on peut encore enrichir la république des dépouilles de ses ennemis. — Oui, sans doute, si l'on est plus fort qu'eux; car, si l'on était plus faible, on perdrait même ce que l'on possède. — Tu dis vrai. — Celui qui veut à l'occasion pouvoir faire une guerre doit donc connaître la force de sa nation et celle des ennemis, afin que si sa patrie est la plus forte, il

sont en-insuffisance, έγουσιν ένδεῶς, et que tu fournisses, προςπορίσης δέ, εί παραλείπονται. s'ils manquent. - Άλλά, μὰ Δία, ἔφη ὁ Γλαύκων, - Mais, par Jupiter, dit Glaucon, ούκ ἐπέσκεμμαι je n'ai pas examiné ces choses du moins. ταῦτά γε. - Eh bien, dit-il, - 'Αλλά, ἔφη, εί παρέλιπες τούτο, si tu as laissé-de-côté ceci, dis-nous εἰπὲ ἡμῖν τάς γε δαπάνας τῆς πόλεως: au moins les dépenses de la ville; δήλον γὰρ ὅτι καὶ διανοή car il est évident que tu songes aussi ἀσαιρεῖν τὰς περιττὰς τούτων. à enlever les superflues d'elles. - Άλλά, μὰ τὸν Δία, ἔφη, - Mais, par Jupiter, dit-il. έσγόλασά πω je n'ai pas eu-de-loisir encore ούδὲ πρὸς ταῦτα. non plus pour ces choses. Οὐκοῦν, ἔφη, ἀναβαλούμεθα - Donc, dit-il, nous diffèrerons τὸ μὲν ποιεῖν τὴν πόλιν le rendre la ville πλουσιωτέραν. plus riche: πῶς γὰρ οξόν τε car comment est-il possible μη είδότα γε ne sachant pas du moins τὰ ἀναλώματα καὶ τὰς προςόδους les dépenses et les revenus έπιμεληθήναι τούτων: de prendre-soin d'eux? - Άλλά, ὧ Σώχρατες, - Mais, ô Socrate, ἔφη ὁ Γλαύκων, dit Glaucon, ἔστι δυνατὸν πλουτίζειν τὴν πόλιν il est possible d'enrichir la ville καὶ ἀπὸ πολευίων. aussi en enlevant aux ennemis. - Νή Δία, σφόδρα γε, - Par Jupiter, beaucoup certes, έφη ὁ Σωκράτης, dit Socrate. έάν τις ή κρείττων αὐτῶν. si l'on est plus fort qu'eux; ῶν δὲ ἥττων mais étant inférieur προςαποβάλοι αν καὶ on perdrait-de-plus aussi τὰ οἰχεῖα. ses biens propres. Λέγεις ἀληθη, ἔφη. - Tu dis des choses vraies, dit-il. - Οὐκοῦν δεῖ, ἔφη, - Donc il faut, dit-il, τόν γε βουλευσόμενον celui du moins qui doit délibérer

είδέναι τήν τε δύναμιν της πόλεως connaître et la force de la ville

contre qui il faut faire-la-guerre

et celle des adversaires,

est supérieure,

afin que, si celle de la ville

πρὸς οὕςτινας δεῖ πολεμεῖν

ίνα, ἐὰν μὲν ἡ τῆς πόλεως

καὶ τὴν τῶν ἐναντίων,

ή κρείττων.

67

η, συμδουλεύη ἐπιχειρεῖν τῷ πολέμῳ, ἐὰν δὲ ἤττων τῶν ἐναντίων, εὐλαδεῖσθαι πείθη. — 'Ορθῶς λέγεις, ἔφη. — Πρῶτον μὲν τοίνυν, ἔφη, λέζον ἡμῖν τῆς πόλεως τήν τε πεζικὴν καὶ τὴν ναυτικὴν δύναμιν, εἶτα τὴν τῶν ἐναντίων. — 'Αλλά, μὰ τὸν Δί', ἔφη, οὐκ ἀν ἔχοιμί σοι οὕτω γε ἀπὸ στόματος εἰπεῖν Ι. — 'Αλλ', εἰ γέγραπταί σοι, ἔνεγκε, ἔφη πάνυ γὰρ ἡδέως ἀν τοῦτο ἀκούσαιμι. — 'Αλλά, μὰ τὸν Δί', ἔφη, οὐδὲ γέγραπταί μοί πω. — Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ περὶ πολέμου συμβουλεύειν τήν γε πρώτην ² ἐπισχήσομεν τόως γὰρ καὶ διὰ τὸ μέγεθος αὐτῶν ἄρτι ἀρχόμενος τῆς προστατείας οὕπω ἔζήτακας. 'Αλλά τοι περί γε φυλακῆς τῆς χώρας οἶό' ὅτι σοι ἤδη μεμέληκε, καὶ οἶσθα, ὁπόσαι τε φυλακαὶ ³ ἐπίκαιροί εἰσι καὶ ὁπόσαι μή, καὶ ὁπόσοι τε φρουροὶ ἱκανοί εἰσι καὶ ὁπόσοι μή εἰσι, καὶ τὰς μὲν ἐπικαίρους

lui conseille de prendre les armes, ets'il reconnaît qu'elle est la plus faible, il lui persuade de ne rien hasarder. — Tu as raison. — Disnous donc d'abord quelles sont les forces d'Athènes sur terre et sur mer, puis quelles sont celles de nos ennemis. — Je ne saurais te répondre ainsi sur-le-champ. — Mais si tu as écrit là dessus quelque chose, apporte-le; je l'entendrai avec plaisir. — Non, par Jupiter, je n'ai rien écrit. — Nous attendrons donc aussi pour délibérer sur la guerre; c'est un objet si vaste que tu n'as pu l'étudier encore, puisque tu débutes dans l'administration. Mais je vois que tu t'es occupé déjà de la défense du pays; tu sais quelles garnisons sont nécessaires, quelles autres ne le sont pas; tu n'ignores pas que les unes sont trop nombreuses, les autres trop faibles; tu conseilleras d'augmenter celles qui ne

συμβουλεύη ἐπιχειρεῖντῷ πολέμῳ, il conseille d'entreprendre la guerre, ἐὰν δὲ ἥττων et si elle est inférieure τῶν ἐναντίων, à celle des adversaires, il persuade de prendre-garde.

— Λέγεις ὀρθῶς, ἔφη.

— Πρῶτον μὲν τοίνυν, ἔφη,

— Ainsi d'abord, dit-il,

λέξον ήμιν τήν τε δύναμιν πεζικήν dis-nous et la force de-terre καὶ τὴν ναυτικήν τῆς πόλεως, et celle de-mer de la ville, εἶτα τὴν τῶν ἐναντίων. puis celle des adversaires.

- ἸΑλλά, μὰ τὸν Δία, ἔτη,
 - Mais, par Jupiter, dit-il,
 οὐκ ἄν ἔχοιμι εἰπεῖν σοι
 οὕτω γε ἀπὸ στόματος.
 - Mais, par Jupiter, dit-il,
 je n'aurais pas à le dire à toi
 ainsi du moins de bouche.

— Άλλά, εἰ γέγραπταί σοι, — Mais, si cela a été écrit par toi,

ἐνεγκε, ἔφη· apporte-le, dit-il;
 ἀχούσαιμι γὰρ ᾶν τοὺτο car j'entendrais cela

πάνυ ἡδέως. tout à fait avec plaisir.

— ἸΑλλά, μὰ τὸν Δία, ἔση, — Mais, par Jupiter, d

- 'λλλά, μὰ τὸν Δία, ἔφη,
 - Mais, par Jupiter, dit-il,
 οὐδὲ γέγραπται
 cela n'a pas non plus été écrit

μοί πω. par moi encore.

— Οὐχοῦν, ἔρη, — Donc, dit-il,

επισχήσομεν nous nous abstiendrons τήν γε πρώτην d'abord du moins

τήν γε πρώτην d'abord du moins
καὶ συμβουλεύειν aussi de conseiller
περὶ πολέμου au sujet de la guerre;
ἴσως γὰρ καὶ car peut-être aussi
ἀρχόμενος ἄρτι commençant récemment

τῆς προστατείας le gouvernement

ούπω ἐζήταχας tu n'a pas encore recherché ces choses

διὰ τὸ μέγεθος αὐτῶν.à cause de la grandeur d'elles.Αλλά τοι οἶδα ὅτιMais certainement je sais queἥδη μεμέληκέ σοιdéjà réflexion-a-été à toi

περί τῆς γε φυλακῆς τῆς χώρας, au sujet du moins de la garde du pays,

καὶ οἶσθα, et que tu sais,

όπόσαι τε φυλακαὶ et combien de garnisons εἰσὶν ἐπίκαιροι, sont avantageuses,

καὶ ὁπόσαι μή, et combien ne le sont pas, καὶ ὁπόσοι τε φρουροὶ et combien de gardes

εἰσὶν ixavoí, sont suffisants,

καὶ ὁπόσοι μή εἰσι, et combien ne le sont pas,

καὶ συμβουλεύειν ποιεῖν μείζονας et conseiller de rendre plus fortes

30

φυλακὰς συμβουλεύειν μείζονας ποιεῖν, τὰς δὲ περιττὰς ἀφαιρεῖν.

Νὴ Δί', ἔφη ὁ Γλαύκων, ὁπάσας μὲν οὖν ἔγωγε, ἔνεκά γε τοῦ οὕτως αὐτὰς φυλάττεσθαι, ὥςτε κλέπτεσθαι τὰ ἐκ τῆς χώρας Ι.

"Ἐὰν δέ τις ἀφέλη γ', ἔφη, τὰς φυλακάς, οὐκ οἴει καὶ ἀρπάζειν ἐξουσίαν ἔσεσθαι τῷ βουλομένω; ἀτάρ, ἔφη, πότερον ἐλθῶν αὐτὸς ἐξήτακας τοῦτο, ἢ πῶς οῖσθα, ὅτι κακῶς φυλάττονται;

Εἰκάζω, ἔφη. — Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ περὶ τούτων, ὅταν μηκετι εἰκάζωμεν, ἀλλ' ἤδη εἰδῶμεν², τότε συμβουλεύσομεν; — Ἰσως, ἔφη ὁ Γλαύκων, βέλτιον. — Εἰς γε μήν, ἔφη, τὰργύρια οῖδ' ὅτι οὐκ ἀφῖξαι, ὥςτ' ἔχειν εἰπεῖν, διότι νῦν ἐλάττω ἢ πρόσθεν προςέρχεται αὐτόθεν. — Οὐ γὰρ οῦν³ ἐλήλυθα, ἔφη. Καὶ γάρ, νὴ Δί', ἔφη ὁ Σωκράτης, λέγεται βαρὸ τὸ χωρίον ⁴ εἶναι, ὥςτε, ὅταν περὶ τούτου δέη συμβουλεύειν, αὕτη σοι ἡ πρόφα-

sont pas assez fortes, de retirer celles qui ne sont pas nécessaires. — Je suis d'avis de les retirer toutes : car elles gardent si bieu le pays, que les ennemis dérobent tout impunément. — Mais si l'on retire les garnisons, ne sens-tu pas qu'il sera possible alors au premier venu, non plus seulement de dérober, mais d'enlever de vive force ? D'ailleurs, as-tu visité toi-même les garnisons ? Comment sais-tu qu'elles font mal leur devoir? — Je le soupçonne. — Quand nous aurons quelque chose de plus que des conjectures, alors nous délibérerons aussi sur cet objet. — Cela vaudra peut-être mieux. — Je sais, ajouta Socrate, que tu n'as pas visité les mines d'argent, et qu'ainsi tu ne peux pas dire pourquoi elles rapportent moins qu'autrefois. — En effet, je n'y ai pas encore été.—On dit que l'air y est malsain; c'est une fort bonne excuse que tu pourras donner quand on délibérera sur

τὰς μὲν φυλαχὰς ἐπιχαίρους, άφαιρεῖν δὲ τὰς περιττάς. - Νή Δία, ἔφη ὁ Γλαύκων, έγωγε μέν οὖν άπάσας, ενεκά γε τοῦ αὐτὰς φυλάττεσθαι ούτως, ώςτε τὰ ἐχ τῆς γώρας κλέπτεσθαι. - Ἐὰν δέ τις, ἔφη, ἀφέλη γε τὰς φυλακάς. ούχ οἴει καὶ ἐξουσίαν ἁρπάζειν ἔσεσθαι τῶ βουλομένω: ἀτάρ, ἔφη, πότερον αὐτὸς ἐλθὼν έζήταχας τοῦτο, η πως οίσθα, **ὅτι φυλάττονται κακῶς**; - Εἰκάζω, ἔρη. Οὐχοῦν, ἔση, συμβουλεύσομεν καὶ περὶ τούτων τότε, ὅταν μηκέτι εἰκάζωμεν, άλλὰ ήδη εἰδῶμεν; Τσως βέλτιον, έφη ὁ Γλαύκων. - Οξδά γε μήν, έφη, ότι ούχ ἀφῖξαι εἰς τὰ ἀργύρια, ώςτε έχειν είπεῖν, διότι νῦν έλάττω η πρόσθεν προςέρχεται αὐτόθεν. Οὐ γὰρ οὖν ἐλήλυθα, ἔση. - Καὶ γάρ, νὴ Δία, ἔφη ὁ Σωχράτης, τὸ χωρίον λέγεται είναι βαρύ, ώςτε, ὅταν δέη συμβουλεύειν περί τούτου, αύτη ή πρόφασις άρχέσει σοι.

les garnisons avantageuses. et de retrancher celles qui sont superflues. - Par Jupiter, dit Glaucon, moi assurément je conseillerais de les retrancher toutes. à cause du elles veiller de telle sorte, que les choses du pays être volées. -- Mais si quelqu'un, dit-il, enlève les garnisons. ne crois-tu pas même la faculté de ravir devoir être à celui voulant? mais, dit-il, est-ce que toi-même étant allé tu as fait-des-recherches-sur cela, on comment sais-tu, que les garnisons veillent mal? - Je le conjecture, dit-il. - Donc, dit-il, nous délibèrerons aussi sur ces choses alors que nous ne conjecturerons plus. mais que déjà nous saurons? - Cela est peut-être mieux. dit Glaucon. - Je sais assurément, dit-il, que tu n'a pas été aux mines-d'argent. de manière à avoir à dire. pourquoi maintenant des fonds moindres qu'auparavant reviennent de là. - En effet je n'y ai pas été, dit-il. - Et en effet, par Jupiter, dit Socrate, le pays est dit être malsain, de sorte que, lorsqu'il faudra délibérer sur cela, ce prétexte suffira à toi.

σις ἀρχέσει. — Σκώπτομαι, ἔφη ὁ Γλαύχων. — ᾿Αλλ' ἐχείνου γέ τοι, ἔφη, οἶδ' ὅτι οὐκ ἡμέληκας, ἀλλ' ἔσκεψαι, καὶ πόσον γρόνον ίχανός έστιν δ έχ τῆς χώρας γιγνόμενος σῖτος διατρέφειν την πόλιν, καὶ πόσου εἰς τὸν ἐνιαυτὸν προςδεῖται!, ἵνα μὴ τοῦτό νε λάθη σέ ποτε ή πόλις ἐνδεής γενομένη², ἀλλ' εἰδὼς ἔγης, ὑπὲρ τῶν ἀναγχαίων συμβουλεύων, τῆ πόλει βοηθεῖν τε χαὶ σώζειν αὐτήν. Λέγεις, ἔφη ὁ Γλαύκων, παμμέγεθες πρᾶγμα, εἴγε καὶ τῶν τοιούτων ἐπιμελεῖσθαι δεήσει. ἀλλὰ μέντοι 3, ἔφη δ Σωχράτης, οὐος ἄν τὸν έαυτοῦ ποτε οἶχον καλῶς τις οἰχήσειεν, εἰ μὴ πάντα μεν είσεται4, ὧν προςδεῖται, πάντων δε ἐπιμελούμενος έχπληρώσει: άλλ' έπει ή μεν πόλις έχ πλειόνων ή μυρίων οίχιῶν συνέστηκε<sup>5</sup>, γαλεπόν δέ έστιν άμα τοσούτων οίκων <sup>6</sup> έπιμελεῖσθαι. πῶς οὐγ ἔνα , τὸν τοῦ θείου 7, πρῶτον ἐπειράθης αὐζῆσαι; δεῖται δέ· κᾶν μὲν τοῦτον δύνη, καὶ πλείοσιν ἐπιγειρήσεις· ἕνα δὲ μὴ

AHOMNHMONEΥMATΩN BIBAION III.

cette partie. - Tu railles, Socrate. - Mais je suis sûr du moins que tu as soigneusement examiné combien de temps le blé qu'on récolte dans le pays peut nourrir la ville, et combien on en consomme de plus chaque année, afin que si l'État venait à éprouver une disette, tu pusses, grâce à tes connaissances, prévenir ses besoins et sauver tes concitoyens. - Mais, Socrate, on ne finirait jamais, s'il fallait entrer dans tous ces détails. - Cependant on n'est pas même capable de gouverner sa maison, si l'on n'en connaît pas les besoins, si l'on ne sait pas les satisfaire; mais puisqu'Athènes contient plus de dix mille maisons et qu'il n'est pas facile de s'occuper de toutes à la fois, pourquoi n'as-tu pas essayé d'abord de relever la maison de ton oucle? et elle en a besoin. Après en être venu à bout, tu aurais entrepris

- Σχώπτομαι, ἔφη ὁ Γλαύχων. - Je suis raillé, dit Glaucon. Αλλὰ οἶοά γέ τοι, ἔφη, δτι ούχ ημέληχας έχείνου. άλλὰ ἔσκεψαι. καὶ πόσον χρόνον

ἐστὶν ξιανὸς διατρέσειν τὴν πόλιν, est suffisant pour nourrir la ville,

καὶ πόσου προςδεῖται είς τὸν ἐνιαυτόν,

ΐνα μή ποτε ή πόλις

λάθη σέ γε

γενομένη ἐνδεὴς τοῦτο, άλλα είδως έγης.

συμβουλεύων ὑπὲρ τῶν ἀναγκαίων, conseillant sur les choses nécessaires,

βοηθεῖν τε τῆ πόλει καὶ σώζειν αὐτήν.

- Λέγεις πρᾶγμα παμμέγεθες.

έφη ὁ Γλαύχων, εί γε δεήσει έπιμελεῖσθαι

τών τοιούτων.

- Άλλὰ μέντοι, ἔφη ὁ Σωχράτης,

οὐδέ τις

αν οἰκήσειέ ποτε καλῶς τὸν οἶχον έαυτοῦ.

εὶ μὴ εἴσεται μὲν πάντα

ών προςδείται. έχπληρώσει δὲ έπιμελούμενος πάντων.

άλλὰ ἐπεὶ ἡ μὲν πόλις συνέστηχεν έχ πλειόνων ή μυρίων οἰχιῶν,

έστι δὲ γαλεπὸν ἐπιμελεῖσθαι τοσούτων οίχων άμα,

πῶς οὐκ ἐπειράθης αύξῆσαι ένα πρώτον,

τὸν τοῦ θείου; δεϊται δέ.

καὶ ἄν μὲν δύνη τοῦτον,

έπιγειρήσεις καὶ πλείοσι.

- Mais je sais certes, dit-il, que tu n'as pas négligé cela, mais que tu as examiné,

et combien de temps

ό σῖτος γιγνόμενος ἐκ τῆς γώρας le blé qui provient du pays

et de combien elle a-besoin-en-plus

pour l'année,

afin que jamais la ville n'échappe à toi du moins

étant devenue manquant de cela,

mais que le sachant tu aies,

et à secourir la ville

et à sauver elle.

- Tu dis une chose tout à fait grande,

dit Glaucon,

si du moins il faudra prendre-soin

des choses telles.

- Mais assurément, dit Socrate,

ni personne

n'administrerait jamais bien la maison de lui-même.

s'il ne savait pas toutes les choses

dont elle a besoin,

et ne *les* remplissait pas prenant-soin de toutes:

mais puisque la ville se compose de plus de dix mille maisons.

et qu'il est difficile de prendre-soin de tant de maisons en même temps,

comment n'as-tu pas essayé d'en agrandir une d'abord,

celle de ton oncle? et elle en a besoin;

et si tu peux agrandir celle-ci.

tu en prendras-en-main

aussi plusieurs:

ουνάμενος ώφελησαι, πῶς ἀν πολλούς γε δυνηθείης; ὅςπερ εἴ τις ἐν τάλαντον μὴ δύναιτο φέρειν, πῶς οὐ φανερόν, ὅτι πλείω γε φέρειν οὐδ' ἐπιχειρητέον αὐτῷ; ᾿Αλλ' ἔγωγ', ἔφη ὁ Γλαύχων, ὑφελοίην ἀν τον τοῦ θείου οἶχον, εἴ μοι ἐθέλοι πείθεσθαι. Εἶτα, ἔφη ὁ Σωχράτης, τὸν θεῖον οὐ δυνάμενος πείθειν, ᾿Αθηναίους πάντας μετὰ τοῦ θείου νομίζεις δυνήσεσθαι ποιῆσαι πείθεσθαί σοι ¹; Φυλάττου, ἔφη, ὧ Γλαύχων, ὅπως μή, τοῦ εὐδοξεῖν ἔπιθυμῶν, εἰς τοὐναντίον ἔλθης: ἢ οὐχ ὁρᾶς, ὡς σφαλερόν ἐστι τό, ἀ μὴ οἶδέ τις, ταῦτα λέγειν ἢ πράττειν; ἐνθυμοῦ δὲ τῶν ἄλλων ὅσους οἶσθα τοιούτους, οἷοι φαίνονται καὶ λέγοντες ἀ μὴ ἴσασι καὶ πράττοντες, πότερά σοι δοχοῦσιν ἐπὶ τοῖς τοιούτοις ἐπαίνου μᾶλλον ἢ ψόγου τυγχάνειν; καὶ πότερον θαυμάζεσθαι μᾶλλον ἢ καταφρονεῖσθαι; Ἐνθυμοῦ δὲ καὶ τῶν εἰδότων ὅ τί τε λέγουσι καὶ ὅ τι ποιοῦσι, καί, ὡς ἔγὼ νομίζω, εὑρήσεις

d'en diriger plusieurs; mais si tu ne peux pas rendre service à un seul homme, comment pourras-tu être utile à tout un peuple? Quand on ne peut soulever un fardeau du poids d'un talent, il ne faut pas essayer de porter une charge encore plus pesante. — Ah! certes, j'aurais rendu bien des services à la maison de mononcle, s'il avait voulu m'écouter. — Ainsi, tu n'a pas pu persuader ton oncle et tu voudrais te faire écouter de tous les Athéniens et de ton oncle avec eux! Prends garde, Glaucon, tandis que tu recherches la gloire, de t'attirer tout le contraire. Ne vois-tu pas combien il est dangereux de parler de ce qu'on ne connaît pas, et d'entreprendre sans savoir? Songe à tous les hommes de ta connaisance, qui parlent, qui agissent comme toi : te paraissent-ils obtenir des éloges ou des reproches? Sont-ils respectés on méprisés? Regarde au contraire les hommes qui savent ce qu'ils disent, ce qu'ils font, et tu verras que, dans toutes circonstances, ceux

μή δυνάμενος δὲ ώσελησαι ένα. πῶς ἄν δυνηθείης πολλούς γε; ώς περ εί τις μη δύναιτο φέρειν εν τάλαντον, πῶς οὐ φανερόν, ότι οὐδὲ ἐπιχειρητέον αὐιῶ φέρειν πλείω γε; - Άλλὰ ἔγωγε, ἔφη ὁ Γλαύχων, ώσελοίην ἂν τὸν οἶχον τοῦ θείου, εί έθέλοι πείθεσθαί μοι. - Είτα, ἔφη ὁ Σωκράτης, ού δυνάμενος πείθειν τὸν θεῖον, νομίζεις δυνήσεσθαι ποιῆσαι πάντας Άθηναίους μετά τοῦ θείου πείθεσθαί σοι; Φυλάττου, ἔφη, ὧ Γλαύκων, όπως, ἐπιθυμῶν τοῦ εὐδοξεῖν, μή έλθης είς τὸ έναντίον: η ούχ όρᾶς, ώς ἔστι σφαλερόν τὸ λέγειν ἢ πράττειν ταῦτα ά τις μή οίδεν; ένθυμοῦ δὲ τῶν ἄλλων δσους οξσθα τοιούτους. οξοι φαίνονται καὶ λέγοντες καὶ πράττοντες α μή ίσασι, πότερα δοχοῦσί σοι τυγγάνειν έπὶ τοῖς τοιούτοις ἐπαίνου μᾶλλον ἢ ψόγου; καὶ πότερον θαυμάζεσθα:μαλλον ή καταφρονείσθαι; Ένθυμοῦ δὲ καὶ τῶν εἰδότων ὅ τι τε λέγουσι καὶ ὅ τι ποιοῦσι, χαί, ώς έγω νομίζω,

mais ne pouvant pas être utile à une seule, comment pourrais-tu l'être à plusieurs? comme si quelqu'un ne pouvait pas porter un seul talent, comment n'est-il pas évident, qu'il n'est pas même à tenter pour lui d'en porter plusieurs? - Mais moi certes, dit Glaucon, je serais-utile à la maison de mon oncle, s'il voulait croire moi. - Et puis, dit Socrate, ne pouvant persuader ton oncle, tu crois pouvoir faire tous les Athéniens avec ton oncle croire toi? Prends-garde, dit-il, ô Glaucon, afin que, desirant le avoir-une-bonne-réputation, tu n'ailles pas vers le contraire; ou bien ne vois-tu pas, combien est hasardeux le dire ou faire ces choses que l'on ne sait pas? et rélléchis parmi les autres à tous ceux que tu connais tels. qui se montrent et disant et faisant des choses qu'ils ne savent pas. s'ils paraissent à toi obtenir au sujet des choses telles de l'éloge plutôt que du blâme? et s'ils te semblent être admirés plutôt qu'être méprisés? Et réfléchis aussi à ceux qui savent et ce qu'ils disent et ce qu'ils font. et, comme je pense,

ENTRETIENS MÉMORABLES - III.

4

74

εν πασιν έργοις τοὺς μέν εὐδοχιμοῦντάς τε χαὶ θαυμαζομένους έχ τῶν μάλιστα ἐπισταμένων ὄντας, τοὺς οὲ κακοδοξοῦντάς τε καὶ καταφρονουμένους ἐκ τῶν ἀμαθεστάτων. Εἰ οὖν ἐπιθυμεῖς εὐδοχιμεῖν τε καὶ θαυμάζεσθαι ἐν τἢ πόλει, πειρώ κατεργάσασθαι ώς μάλιστα τὸ εἰδέναι ἃ βούλει πράττειν εἀν γάρ, τούτω διενέγχας των άλλων, ἐπιγειρῆς τὰ τῆς πόλεως πράττειν, ούχ αν θαυμάσαιμι, εί πάνυ ραδίως τύχοις ών έπιθυμεῖς.»

VII. Χαρμίδην δε τον Γλαύχωνος 1 όρων αξιόλογον μεν ανδρα όντα, καὶ πολλῷ δυνατώτερον τῶν τὰ πολιτικὰ τότε πραττόντων, δανούντα δε προςιέναι τῷ δήμω² καὶ τῶν τῆς πόλεως πραγμάτων ἐπιμελεῖσθαι: «Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Χαρμίδη, εἴ τις, ἱχανὸς ών τους στεφανίτας άγωνας νικών και διά τοῦτο αὐτός τε τιμάσθαι καὶ τὴν πατρίδα ἐν τῆ Ἑλλάδι εὐδοκιμωτέραν ποιεῖν3, μὴ

qui réunissent les suffrages, qui s'attirent l'admiration, sont précisément les hommes les plus éclairés, et que les ignorants ne recueillent que de la honte et de l'opprobre. Puisque tu aimes la gloire et que tu veux te faire admirer de ta patrie, travaille à t'instruire dans ce que tu desires entreprendre; si tu parviens à l'emporter sur les autres par tes connaissances, et qu'alors tu prennes en mains les affaires de l'État, je ne serai pas étonné que tu arrives facilement au but de ton ambition. »

VII. Connaissant Charmide, fils de Glaucon, pour un homme rempli de mérite et bien supérieur à tous les politiques d'alors, mais qui n'osait ni parler devant le peuple, ni s'occuper des affaires: « Dismoi, Charmide, lui dit-il, si quelqu'un était capable de gagner les couronnes dans les jeux de la Grèce, d'acquérir de la gloire pour luimême, et de donner un nouvel éclat à sa patrie, et que cependant il

εύρήσεις έν πᾶσιν ἔργοις τούς μέν εύδοχιμοῦντάς τε καὶ θαυμαζομένους ὄντας ἐχ τῶν ἐπισταμένων μάλιστα, τούς δὲ χαχοδοξούντάς τε καὶ καταφρονουμένους έχ τῶν ἀμαθεστάτων. Εί οὖν ἐπιθυμεῖς εύδοχιμεῖν τε καὶ θαυμάζεσθαι ἐν τῆ πόλει, πειρῶ κατεργάσασθαι τὸ εἰδέναι ώς μάλιστα ά βούλει πράττειν. ἐὰν γάρ, διενέγχας τούτω τῶν ἄλλων, ἐπιχειρῆς πράττειν τὰ τῆς πόλεως, ούχ ἂν θαυμάσαιμι εὶ τύχοις πάνυ ραδίως ών έπιθυμεῖς. » VII. 'Ορῶν δὲ Χαρμίδην τὸν Γλαύχωνος όντα μὲν ἄνδρα ἀξιόλογον, καὶ πολλῷ δυνατώτερον τῶν πραττόντων τότε τὰ πολιτικά, όχνοῦντα δὲ προςιέναι τῷ δήμω καὶ ἐπιμελεῖσθαι τῶν πραγμάτων τῆς πόλεως: « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Χαρμίδη, εί τις, ὢν ίχανὸς νιχᾶν τοὺς ἀγῶνας στεφανίτας χαὶ διὰ τοῦτο τιμᾶσθαί τε αὐτὸς καὶ ποιεῖν τὴν πατρίδα εὐδοχιμωτέραν ἐν τῆ Ἑλλάδι,

μή θέλοι άγωνίζεσθαι,

tu trouveras dans toutes actions ceux et qui ont-bonne-réputation et qui sont admirés étant du nombre de ceux qui savent le mieux, mais ceux et qui ont-mauvaise-réputation et qui sont méprisés étant du nombre des plus ignorants. Si donc tu desires et avoir-une-bonne-réputation et être admiré dans la ville, efforce-toi d'accomplir le savoir le mieux possible les choses que tu veux faire; car si, l'emportant en cela sur les autres, tu tentes de faire les affaires de la ville, je ne m'étonnerais pas si tu obtenais tout à fait facilement les choses que tu desires. » VII. Mais voyant Charmidas

le fils de Glaucon étant un homme estimable, et beaucoup plus capable que ceux qui faisaient alors les affaires politiques, mais hésitant à s'approcher du peuple et à prendre-soin des affaires de la ville : « Dis-moi, dit-il, ô Charmidas, si quelqu'un, étant capable de vaincre dans les combats de-couronnes et par cela et d'être honoré lui-même et de rendre sa patrie plus glorieuse dans la Grèce. ne voulait pas combattre,

θέλοι ἀγωνίζεσθαι, ποῖόν τινα τοῦτον νομίζοις ἀν τὸν ἀνδρα εἶναι; — Δῆλον ὅτι, ἔφη ¹, μαλακόν τε καὶ δειλόν. — Εἰ δέ τις, ἔφη, δυνατὸς ὤν, τῶν τῆς πόλεως πραγμάτων ἐπιμελούμενος, τήν τε πόλιν αὕζειν καὶ αὐτὸς διὰ τοῦτο τιμᾶσθαι, ὀκνοίη τοῦτο πράττειν, οὐκ ἀν εἰκότως δειλὸς νομίζοιτο; — Ἰσως, ἔφη ἀτὰρ πρὸς τί με ταῦτ' ἐρωτᾶς; — "Οτι, ἔφη, οἶμαί σε δυνατὸν ὄντα ὀκνεῖν ἐπιμελεῖσθαι, καὶ ταῦτα ὧν ἀνάγκη σοι μετέχειν πολίτη γε ὄντι. — Τὴν δὲ ἐμὴν δύναμιν, ἔφη ὁ Χαρμίδης, ἐν ποίω ἔργω καταμαθών ταῦτά μου καταγιγνώσκεις; — Έν ταῖς συνουσίαις, ἔφη, αῖς σύνει τοῖς τὰ τῆς πόλεως πράττουσι καὶ γάρ, ὅταν τι ἀνακοινῶνταί σοι, ὁρῶ σε καλῶς συμ- δουλεύοντα, καὶ ὅταν τι ἀμαρτάνωσιν, ὀρθῶς ἐπιτιμῶντα. —

refusât de combattre, quel nom lui donnerais-tu? — Il est clair que ce serait un lâche et un efféminé. — Et si un citoyen capable, s'il voulait s'adonner aux affaires publiques, de faire du bien à l'État et de se couvrir lui-même de gloire, refusait de s'en occuper, n'aurait-on pas raison de le traiter de lâche? — Peut-être; mais pourquoi me fais-tu cette question? — C'est que je crois que, malgré ton mérite, tu n'oses pas t'occuper des affaires; et tu le dois cependant, en qualité de citoyen. — Et dans quelle circonstance as-tu reconnu mon talent, pour me parler ainsi? — Dans tes entretiens avec nos hommes politiques; car s'ils te communiquent quelques affaires, je vois que tu leur donnes de bons conseils, et que s'ils font des fautes, tu sais les

ποζόν τινα νομίζοις αν τοῦτον τὸν ἄνδρα εἶναι; - Δηλον, ἔφη, őτι μαλαχόν τε χαὶ δειλόν. - Εὶ δέ τις, ἔφη, ὢν δυνατός. ἐπιμελούμενος τῶν πραγμάτων της πόλεως, αύξειν τε τὴν πόλιν καὶ τιμᾶσθαι αὐτὸς διά τοῦτο. όχνοίη πράττειν τοῦτο. ούχ αν νομίζοιτο δειλός εἰκότως; - "Ισως, ἔφη· άτὰρ πρὸς τί έρωτᾶς με ταῦτα; — "Οτι, ἔφη, οξμαί σε δντα δυνατόν όχνεῖν ἐπιμελεἴσθαι, καὶ ταῦτα ὧν ἀνάγχη σοι όντι πολίτη γε μετέγειν. - Έν ποίω δὲ ἔργω χαταμαθών την έμην δύναμιν, ἔρη ὁ Χαρμίδης, καταγιγνώσκεις ταῦτά μου; - Έν ταῖς συνουσίαις, ἔφη, αξς σύνει τοῖς πράττουσι τὰ τῆς πόλεως. καὶ γάρ. όταν ἀναχοινῶνταί τί σοι. όρῶ σε συμβουλεύοντα καλῶς, καὶ ὅταν ἄμαρτάνωσι τì,

ἐπιτιμῶντα ὀρθῶς.

quel penserais-tu cet homme être? - Il est évident, dit-il, que je penserais lui être et mou et lâche. - Et si quelqu'un, dit-il, étant capable. s'occupant des affaires de la ville. et d'agrandir la ville et d'être honoré lui-même par ce moyen, hésitait à faire cela, ne serait-il pas jugé lâche avec raison? - Sans doute, dit-il; mais en vue de quoi demandes-tu à moi ces choses? - Parce que, dit-il, je crois toi étant capable hésiter à t'occuper des affaires, et cela lorsqu'il s'agit d'affaires desquelles il y a nécessité pour toi étant citoyen du moins de prendre-une-part. - Mais dans quelle action ayant reconnu mon talent, dit Charmidas, penses-tu ces choses de moi? - Dans les réunions, dit-il, dans lesquelles tu es-avec ceux qui font les *affaires* de la ville; et en effet. lorsqu'ils communiquent quelque chose à toi, je vois toi conseillant bien, et lorsqu'ils pèchent en quelque chose, je te vois les blâmant avec justesse.

Οὐ ταὐτόν ἐστιν, ἔνη, ὧ Σώκρατες, ἰδία τε διαλέγεσθαι καὶ ἐν τῷ πλήθει ἀγωνίζεσθαι. - Καὶ μήν, ἔση, ο γε ἀριθμεῖν δυνάμενος οὐδὲν ἦττον ἐν τῶ πλήθει ἢ μόνος ἀριθμεῖ, καὶ οἱ κατὰ μόνας Ι άριστα χιθαρίζοντες, οδτοι χαλ έν τῶ πλήθει χρατιστεύουσιν. - Αίδῶ δὲ καὶ φόδον, ἔφη, οὐχ δρᾶς ἔμφυτά τε ἀνθρώποις όντα, καὶ πολλῶ μᾶλλον ἐν τοῖς όγλοις  $^2$  ἢ ἐν ταῖς ἰδίαις όμιλίαις παριστάμενα; - Καὶ σέ γε διδάξων, ἔφη, ὥρμημαι, ότι ούτε τους φρονιμωτάτους αιδούμενος ούτε τους ισγυροτάτους φοδούμενος εν τοῖς ἀφρονεστάτοις τε καὶ ἀσθενεστάτοις αἰσγύνει λέγειν πότερον γάρ τους χναφεῖς αὐτῶν, ἢ τους σχυτεῖς, ἢ τους τέχτονας, ή τους γαλχείς, ή τους γεωργούς, ή τους έμπόρους 3, ή τούς εν τη άγορα μεταβαλλομένους 4 και φροντίζοντας, δ΄ τι ελάττονος πριάμενοι πλείονος ἀποδῶνται, αἰσγύνει; ἐκ γὰρ τούτων άπάντων ή έχκλησία συνίσταται 5. Τί δε οίει διαφέρειν 6

reprendre justement. -- Ce n'est pas la même chose, Socrate, de s'entretenir en particulier ou de parler devant une multitude. - Cependant, quand on sait calculer, on peut aussi bien le faire devant la foule que dans la solitude; et les musiciens qui jouent le mieux du luth quand ils sont seuls, l'emportent aussi en public. — Ne vois-tu donc pas que la honte et la timidité sont naturelles à l'homme, et qu'elles se manifestent plus dans les assemblées publiques que dans les entretiens particuliers? — Eh bien, je veux t'apprendre que ce ne sont pas les plus sages ni les plus puissants des citoyens qui t'intimident, mais que tu rougis de parler devant les plus faibles et les moins éclairés. Quels sont en effet ces hommes devant lesquels tu te sens de la timidité? des foulons, des cordonniers, des maçons, des chaudronniers, des laboureurs, de petits marchands, des colporteurs, des brocanteurs, qui cherchent à vendre cher ce qu'ils ont acheté à bas prix : car voilà de quoi se compose l'assemblée du peuple. Ne

 Ούκ ἔστι τὸ αὐτό, ὧ Σώχρατες, ἔφη, διαλέγεσθαί τε ίδία καὶ ἀγωνίζεσθαι ἐν τῷ πλήθει. - Καὶ μήν, ἔφη, ő γε δυνάμενος άριθμείν άριθμεῖ οὐδὲν ήττον έν τῷ πλήθει ἢ μόνος, καὶ οἱ κιθαρίζοντες άριστα χατά μόνας, οὖτοι καὶ κρατιστεύουσιν έν τῷ πλήθει. Οὐχ ὁρᾶς δέ, ἔφη, αίδῶ καὶ φόδον όντα τε έμφυτα άνθρώποις, καὶ παριστάμενα πολλῷ μᾶλλον έν τοῖς ὄχλοις η έν ταῖς δμιλίαις ἰδίαις; Καὶ ὥρμημαί γε, ἔφη, διδάξων σε ὅτι ούτε αίδούμενος τούς φρονιμωτάτους ούτε φοδούμενος τούς ισχυροτάτους αἰσχύνει λέγειν έν τοῖς ἀφρονεστάτοις τε καὶ ἀσθενεστάτοις. πότερον γάρ αἰσχύνει αὐτῶν τούς χναφείς, η τούς σχυτείς, η τούς μεταβαλλομένους έν τη άγορα, καὶ φροντίζοντας ο τι πριάμενοι έλάττονος ἀποδῶνται πλείονος; ή γὰρ ἐχκλησία συνίσταται έξ ἀπάντων τούτων. Τί δὲ οἶει διαφέρειν

- Ce n'est pas la même chose. ô Socrate, dit-il, et de converser en particulier et de lutter devant la multitude. - Et pourtant, dit-il, celui du moins qui peut (sait) compter ne compte en rien moins devant la multitude que seul, et ceux qui jouent-de-la-cithare le mieux en particulier, ceux-là aussi ont-la-supériorité devant la multitude. - Mais ne vois-tu pas, dit-il, la pudeur et la crainte et étant nées-dans les hommes, et se présentant beaucoup plutôt dans les assemblées-nombreuses que dans les réunions particulières? - Et j'ai pris-mon-élan, dit-il, devant enseigner à toi que et ne craignant pas les plus sensés et ne redoutant pas les plus forts tu as-honte de parler devant et les plus déraisonnables et les plus faibles : est-ce qu'en effet tu respectes parmi eux les tisserands, ou les cordonniers, η τους τέχτονας, η τους χαλχείς, ou les charpentiers, ou les forgerons, η τους γεωργούς, η τους έμπόρους, ou les laboureurs, ou les marchands, ou ceux qui font-des-échanges sur la place, et se soucient quelle chose ayant achetée moins ils la revendront plus? car l'assemblée se compose de tous ceux-ci. Mais en quoi penses-tu différer

δ σὺ ποιεῖς, ἢ τῶν ἀσχητῶν ὅντα χρείττω τοὺς ἰδιώτας ¹ φοβεῖσθαι; οὐ γὰρ τοὶς πρωτεύουσιν ἐν τῷ πόλει, ὧν ἔνιοι χαταφρονοῦσί σου, ραδίως διαλεγόμενος, καὶ τῶν ἐπιμελουμένων τοῦ τῷ πόλει² διαλέγεσθαι πολὺ περιών, ἐν τοῖς μηδὲ πώποτε φροντίσασι τῶν πολιτιχῶν, μηδὲ ³ σοῦ χαταπεφρονηχόσιν ὀχνεῖς λέγειν, δεδιὼς μὴ χαταγελασθῆς; — Τί δ'; ἔφη, οὐ δοχοῦσί σοι πολλάχις οἱ ἐν τῷ ἐχκλησία τῶν ὀρθῶς λεγόντων χαταγελᾶν; — Καὶ γὰρ οἱ ἔτεροι, ἔφη · διὸ χαὶ θαυμάζω σου, εἰ ⁴ ἐχείνους, ὅταν τοῦτο ποιῶσι, ραδίως χειρούμενος, τούτοις μηδένα τρόπον οἴει ὁυνήσεσθαι προςενεχθῆναι. Ὠγαθέ ⁵, μὴ ἀγνόει σεαυτόν, μηδὲ ἐμάρτανε ὰ οἱ πλεῖστοι ἁμαρτάνουσιν οἱ γὰρ πολλοί, ὡρμηχότες ἐπὶ τὸ σχοπεῖν τὰ τῶν ἄλλων πράγματα, οὐ τρέπονται ἐπὶ τὸ σχοπεῖν τὰ τῶν ἄλλων πράγματα, οὐ τρέπονται ἐπὶ τὸ μᾶλλον πρὸς τὸ σεαυτῷ προςέχειν · χαὶ μὴ ἀμέλει τῶν τῆς πό-

fais-tu pas la même chose qu'un homme plus fort que les athlètes, qui craindrait de se mesurer avec des ignorants? Tandis que tu parles avec facilité devant les plus illustres citoyens, dont quelques uns montrent pour toi peu d'estime sans pouvoir t'intimider, tandis que tu l'emportes sur ceux qui ont l'habitude de parler en public, tu crains de prendre la parole devant une multitude qui ne s'est jamais occupée des affaires, et qui est bien loin d'avoir pour toi du mépris! Tu crains peut être qu'elle ne te tourne en ridicule? - Quoi? ne vois-tu pas en effet, Socrate, que, dans les assemblées du peuple, on se moque souvent de ceux qui parlent le mieux? - Mais ceux devant lesquels tu parles en font tout autant; aussi je t'admire, toi qui sais si bien repousser leurs railleries, de croire que tu ne saurais te mesurer avec la populace! O mon ami, ne t'ignore pas toi-même; ne commets pas une faute qui est celle de la plupart des hommes; ils ont toujours l'œil sur les actions des autres, et ne s'examinent jamais euxmêmes; défends-toi d'une pareille indolence, et applique tous tes efsorts à te considérer et à te connaître; et si tu peux rendre quelque

δ σύ ποιείς, η όντα κρείττω τῶν ἀσκητῶν φοβεῖσθαι τοὺς ἰδιώτας; διαλεγόμενος γαρ δαδίως τοῖς πρωτεύουσιν έν τη πόλει, ών ένιοι καταφρονοῦσί σου, καὶ περιών πολύ τῶν ἐπιμελουμένων τοῦ διαλέγεσθαι τῆ πόλει, ούχ όχνεῖς λέγειν έν τοῖς μηδὲ πώποτε φροντίσασι τῶν πολιτικῶν, μηδέ καταπεφρονηκόσι σου, δεδιώς μή καταγελασθής; Τί δέ; ἔφη, οί εν τη έχχλησία ού δοχόῦσί σοι καταγελᾶν πολλάκις τῶν λεγόντων ὀρθῶς; - Καὶ γὰρ οἱ ἔτεροι, ἔφη: διό καὶ θαυμάζω σου, εί χειρούμενος ράδίως έκείνους, **ὅταν ποιῶσι τοῦτο**, οξει δυνήσεσθαί μηδένα τρόπον προςενεχθηναι τούτοις. 3 αγαθέ, μὴ αγνόει σεαυτόν, μηδὲ άμάρτανε ά οί πλειστοι άμαρτάνουσιν. οί γαρ πολλοί. ώρμηχότες έπὶ τὸ σχοπεῖν τὰ πράγματα τῶν ἄλλων, ού τρέπονται έπὶ τὸ ἐξετάζειν ἐαυτούς. μη οὖν ἀποβραθύμει τούτου, άλλά διατείνου μ. άλλον πρός τὸ προςέχειν σεαυτῶ. καὶ μὴ ἀμέλει τῶν τῆς πόλεως,

ce que tu fais, on étant plus fort que les lutteurs redouter les particuliers? car conversant facilement avec ceux qui ont-le-premier-rang dans la ville, dont quelques uns méprisent toi, et étant-supérieur de beaucoup à ceux qui s'appliquent à entretenir la ville, n'hésites-tu pas à parler devant ceux qui jamais ne se sont occupés des affaires politiques, et qui ne méprisent pas toi. craignant que tu ne sois moqué? — Mais quoi? dit-il, ceux qui sont dans l'assemblée ne paraissent-ils pas à toi se moquer souvent de ceux qui parlent bien? -- Et aussi les autres, dit-il; c'est pourquoi aussi j'admire toi, si domptant facilement ceux-ci. lorsqu'ils font cela, tu crois ne pouvoir en aucune façon t'approcher de ceux-là. O mon bon, n'ignore pas toi-même, et ne pèche pas en ces choses en lesquelles la plupart pèchent; car la plupart, s'étant élancés vers le considérer les affaires des autres, ne se tournent pas vers le examiner eux-mêmes; donc ne t'abstiens-pas-par-nonchalande cela, mais applique-toi davantage à faire-attention à toi-même; et ne néglige pas les affaires de la ville,

λεως, εἴ τι οὐνατόν ἐστι οιὰ σὲ βέλτιον ἔχειν τούτων γὰρ καλῶς ἐχόντων, οὐ μόνον οἱ ἄλλο: πολῖται, ἀλλὰ καὶ οἱ σοὶ φίλοι καὶ αὐτὸς σὸ οὐκ ἐλάχιστα ώφελήση.»

VIII. ᾿Αριστίππου ¹ δ' ἐπιχειροῦντος ἐλέγχειν τὸν Σωκράτην ², ὅςπερ αὐτὸς ὑπ' ἐκείνου τὸ πρότερον ³ ἢλέγχετο, βουλόμενος τοὺς συνόντας ἀφελεῖν ὁ Σωκράτης ἀπεκρίνατο, οὐχ ὥςπερ οἱ φυλαττόμενοι, μή πη ὁ λόγος ἐπαλλαχθῆ, ἀλλ' ὡς ἄν πεπεισμένοι μάλιστα πράττειν τὰ δέοντα. Ὁ μὲν γὰρ αὐτὸν ἤρετο, εἴ τι εἰδείη ἀγαθόν, ἵνα, εἴ τι εἴποι τῶν τοιούτων, οἷον ἢ σιτίον, ἢ ποτόν, ἢ χρήματα, ἢ ὑγίειαν, ἢ ῥώμην, ἢ τόλμαν ⁴, δεικνύη δὴ τοῦτο κακὸν ἐνίοτε ὄν. ὁ δὲ εἰδὼς ὅτι, ἐάν τι ἐνοχλῆ ἡμᾶς ⁵, δεόμεθα τοῦ παύσοντος, ἀπεκρίνατο, ἦπερ καὶ ποιεῖν κράτιστον « Ἅρά γε ⁶, ἔφη, ἐρωτᾶς με, εἴ τι οἷδα πυρετοῦ ἀγαθόν; —

service, ne t'éloigne pas des affaires; leur prospérité fera le bonheur non seulement des autres citoyens et de tes amis, mais encore de toimême. »

VIII. Aristippe, que Socrate avait confondu quelquefois, cherchait aussi à le confondre à son tour; Socrate, pour le bien de ses disciples, ne répondit pas en homme qui se tient sur ses gardes, et qui craint qu'on n'intervertisse ses paroles, mais comme un homme persuadé qu'il remplit tous ses devoirs. Aristippelui demanda s'il connaissait quelque chose de bon, afin que, si Socrate venait à citer la boisson, la nourriture, la richesse, la santé, la force, le courage, il pût lui démontrer que c'est quelquefois un mal. Mais Socrate, considérant que nous cherchons surtout à nous délivrer de ce qui nous fait souffrir, lui fit la réponse la plus convenable : « Me demandes-tu, lui dit-il, si je connais quelque chose de bon pour la fièvre ? — Non. — Pour les

εί έστι δυνατόν τι **ἔγειν βέλτιον διὰ σέ**. τούτων γὰρ ἐχόντων καλῶς, ού μόνον οι άλλοι πολίται, άλλά καὶ οἱ σοὶ φίλοι καὶ σὺ αὐτὸς ώφελήση οὐκ ἐλάγιστα. » VIII. Άριστίππου δὲ ἐπιγειροῦντος ἐλέγγειν τὸν Σωχράτην, ώςπερ αὐτὸς τὸ πρότερον ηλέγχετο ύπὸ ἐχείνου, ό Σωχράτης βουλόμενος ώφελεῖν τούς συνόντας ἀπεκρίνατο, ούχ ὥςπερ οί φυλαττόμενοι μή ό λόγος έπαλλαχθη πη, άλλὰ ὡς ἄν πεπεισμένοι πράττειν μάλιστα τὰ δέοντα. 'Ο μὲν γὰρ ἤρετο αὐτόν, εὶ εἰδείη τι ἀγαθόν, ΐνα, εὶ εἴποι τὶ τῶν τοιούτων, οίον η σιτίον, η ποτόν, η χρήματα, η ύγίειαν, η ρώμην, η τόλμαν, δειχνύη δή τοῦτο ον ένίστε χαχόν. ό δὲ εἰδώς ὅτι. ἐάν τι ἐνογλῆ ἡμᾶς, δεόμεθα τοῦ παύσοντος, ἀπεκρίνατο, ήπερ καὶ χράτιστον ποιείν: « Άρά γε, ἔφη, ἐρωτᾶς με . εὶ οἰδά τι ἀγαθὸν πυρετοῦ: - Οὐκ ἔγωγε, ἔφη.

s'il est possible en quelque chose elles être mieux à cause de toi : car ces affaires étant bien, non seulement les autres citoyens, mais encore tes amis et toi-même tu seras avantagé non très peu. » VIII. Mais Aristippe essayant de convaincre Socrate, comme lui-même précédemment avait été convaincu par lui. Socrate voulant être-utile à ceux qui étaient-avec lui répondit. non pas comme ceux qui prennentque le discours ne soit détourné de quelque manière, mais comme ceux qui sont persuadés de faire surtout les choses nécessaires. Car celui-là interrogea lui, s'il connaissait quelque chose de bon. afin que, s'il disait quelqu'une des choses telles. comme ou le manger, ou le boire. ou les richesses, ou la santé, ou la force, ou le courage. il lui fit-voir alors cela étant quelquefois un mal; mais lui sachant que, si quelque chose afflige nous. nous avons-besoin de ce qui le fera-cesser, répondit, comme aussi il était le mieux de faire; « Est-ce que, dit-il, tu interroges moi. si je sais quelque chose de bon

pour la fièvre?

- Non pas moi, dit-il.

Οὐχ ἔγωγ', ἔφη. — ᾿Αλλ' ὀφθαλμίας; — Οὐοὲ τοῦτο. — ᾿Αλλὰ λιμοῦ; — Οὐοὲ λιμοῦ. — ᾿Αλλὰ μήν, ἔφη, εἴ γ' ἐρωτῆς με, εἴ τι ἀγαθὸν οἶὸα, ὁ μηδενὸς ἀγαθόν ἐστιν  $^{1}$ , οὕτ' οἶοα, ἔφη, οὕτε δέρμαι  $^{2}$ . »

Πάλιν δὲ τοῦ ᾿Αριστίππου ἐρωτῶντος αὐτόν, εἴ τι εἰδείη καλόν; — «Καὶ πολλά, ἔφη. — Ἅρ' οὖν, ἔφη, πάντα ὅμοια ἀλλήλοις; — Ὠς οἷόν τε μὲν οὖν ³, ἔφη, ἀνομοιότατα ἔνια. — Πῶς οὖν, ἔφη, τὸ τῷ καλῷ ἀνόμοιον καλὸν ἀν εἴη; — Ὅτι, νὴ  $\Delta$ ί', ἔφη, ἔστι μὲν τῷ καλῷ πρὸς δρόμον ἀνθρώπῳ ἄλλος ἀνόμοιος, καλὸς πρὸς πάλην, ἔστι δὲ καὶ ἀσπίς, καλὴ πρὸς τὸ προδαλέσθαι, ὡς ἔνι ἀνομοιοτάτη τῷ ἀκοντίῳ, καλῷ πρὸς τὸ σφόδρα τε καὶ ταχὸ φέρεσθαι. — Οὐδὲν διαφερόντως, ἔφη, ἀποκρίνη μοι ἢ ὅτε σε ἢρώτησα, εἴ τι ἀγαθὸν εἰδείης. — Σὸ δ' οἵει, ἔφη, ἄλλο μὲν ἀγαθόν, ἄλλο δὲ καλὸν εῖναι; οὐκ οἷσθ΄,

maux d'yeux? — Pas davantage. — Pour la faim? — Pas encore. — Eh bien! si tu medemandes si je connais quelque chose de bon qui ne soit bon à rien, je ne le connais pas et n'ai nul besoin de le connaître. »

Aristippe lui demanda une autre fois s'il connaissait quelque belle chose.—« Oui, et j'en connais beaucoup, répondit Socrate.—Eh bien, sont-elles toutes semblables?—Il y en a qui diffèrent les unes des autres autant qu'il est possible. — Et comment ce qui diffère du beau pent-il être beau? — Comme un homme habile à la course diffère d'un autre homme adroit à la lutte; comme la beauté d'un bouclier, qui est fait pour protéger le corps, diffère de celle d'un javelot qui est fait pour voler avec force et vitesse.—Tu me réponds absolument comme lorsque je te demandais s'il y a quelque chose de bon.—Crois-tu donc que le bon et le beau soient deux choses différentes? Ne sais-tu pas que

΄Αλλὰ ὀφθαλμίας;
Οὐδὲ τοῦτο.
΄Αλλὰ λιμοῦ;
Οὐδὲ λιμοῦ.
΄Αλλὰ μήν, ἔφη,
εἴ γε ἐρωτᾶς με,
εἰ οἰδά τι ἀγαθόν,
ὄ ἐστιν ἀγαθὸν μηδενός,
οὕτε οἶδα, ἔφη,

οὖτε δέομαι.»
Πάλιν δὲ τοῦ Ἀριστίππου ἐρωτῶντος αὐτόν,
εἰ εἰδείη τι καλόν;
— « Καὶ πολλά, ἔφη.
— Ἀρα οὖν, ἔφη ,
πάντα ὅμοια
ἀλλήλοις;

-- Ένια μὲν οὖν, ἔφη, ἀνομοιότατα ὡς οἶόν τε.

— Πῶς οὖν, ἔφη, τὸ ἀνόμοιον τῷ καλῷ

ᾶν εἴη καλόν ;

- "Οτι, νη Δία, ἔφη,ἄ)λος μέν, καλὸς πρὸς πάλην,

έστιν ἀνόμοιος

τῷ ἀνθρώπῳ καλῷ πρὸς δρόμον,

άσπὶς δὲ καί,

καλή πρὸς τὸ προδαλέσθαι,

ἔστιν ἀνομοιοτάτη

ώς ἔνι

τῷ ἀχοντίῳ,

καλῷ πρὸς τὸ φέρεσθαι σφόδρα τε καὶ ταχύ.

- 'Αποχρίνη μοι, ἔφη, οὐδὲν διαφερόντως, ἢ ὅτε ἠρώτησά σε,

εὶ εἰδείης τι ἀγαθόν.

Σὺ δὲ οἴει, ἔφη,
 ἄλλο μὲν εἶναι ἀγαθόν,

άλλο δὲ καλόν;

- Mais pour l'ophthalmie?

- Non plus ceci.

- Mais pour la faim?

Non plus pour la faim.
Mais assurément, dit-il,

si du moins tu interroges moi, si je connais quelque chose de bon.

qui n'est bon pour rien, et je ne le connais pas, dit-il,

et je n'en ai pas besoin.»

Et une autre fois Aristippe

interrogeant lui,

s'il connaissait quelque belle chose?

- « Oui, et beaucoup, dit-il.

— Est-ce que donc, dit-il, toutes *sont* semblables les unes aux autres?

- Quelques unes cependant, dit-il,

sont le plus différentes que possible.

— Comment donc, dit-il,

ce qui est dissemblable du beau

pourrait-il être beau?

— Parce que, par Jupiter, dit-il, un autre *homme*, beau pour la lutte,

est dissemblable

de l'homme beau pour la course,

et que le bouclier aussi,

beau pour le être mis-au-devant,

est le plus dissemblable qu'il est possible

du javelot.

beau pour le être porté *au but* et vigoureusement et promptement.

— Tu ne réponds à moi, dit-il,

en rien disséremment,

que lorsque j'ai demandé à toi,

si tu connaissais quelque chose de bon. — Mais toi penses-tu, dit-il,

une autre chose être bonne, et une autre être belle?

ότι πρὸς ταὐτὰ πάντα καλά τε κάγαθά ἐστιν; Πρῶτον μὲν γὰρ ή ἀρετή οὐ πρὸς ἄλλα μὲν ἀγαθόν, πρὸς ἄλλα δὲ καλόν ἐστιν, έπειτα οξ άνθρωποι τὸ αὐτό τε καὶ πρὸς τὰ αὐτὰ καλοὶ κάγαθοὶ λέγονται, πρὸς τὰ αὐτὰ δὲ καὶ τὰ σώματα τῶν ἀνθρώπων καλά τε κάγαθὰ φαίνεται, πρὸς ταὐτὰ δὲ καὶ τἄλλα πάντα, οἷς ἄνθρωποι χρώνται, καλά τε κάγαθὰ νομίζεται, πρὸς ἄπερ ᾶν εὔγρηστα η. - Αρ' οὖν, ἔφη, καὶ κόφινος κοπροφόρος καλόν έστιν: - Νή Δί', έψη, καὶ γρυσή γε ἀσπὶς αἰσγρόν, ἐὰν πρὸς τὰ ξαυτῶν ἔργα ὁ μὲν καλῶς πεποιημένος ἢ, ἡ οὲ κακῶς. — Λέγεις σύ, έφη, καλά τε καὶ αἰσχρὰ τὰ αὐτὰ εἶναι; — Καὶ νὴ Δί' ἔγωγ', ἔφη, ἀγαθά τε καὶ κακά · πολλάκις γὰρ τό γε λιμοῦ άγαθὸν Ι πυρετοῦ κακόν ἐστι, καὶ τὸ πυρετοῦ ἀγαθὸν λιμοῦ κακόν έστι, πολλάχις δὲ τὸ μὲν πρὸς δρόμον χαλὸν πρὸς πάλην αἰ-

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΑΙΟΝ ΙΙΙ.

tout ce qui est beau pour une raison, est bon pour la même raison? La vertu n'est pas bonne dans une occasion et belle dans une autre; l'homme qu'on appelle beau sous un certain rapport, est bon sous ce même rapport, et les proportions qui constituent la beauté de son corps en font aussi la bonté; enfin tout ce qui peut être utile est bon et beau relativement à l'usage qu'on en peut faire. - Un panier à mettre des ordures est donc aussi une belle chose? - Oui, par Jupiter, et un bouclier d'or est laid, si toutefois l'un est convenablement fait pour son usage, et l'autre non. - Tu dis donc que les mêmes objets peuvent être beaux et laids? — Oui certes, et ils peuvent être aussi bons et mauvais; car ce qui est bon pour la faim est souvent mauvais pour la fièvre, et ce qui est bon pour la fièvre est mauvais pour la faim; souvent aussi ce qui est beau pour la course ne l'est pas

ούκ οἶσθα, ὅτι πάντα έστὶ καλά τε καὶ ἀγαθὰ πρὸς τὰ αὐτά; Πρῶτον μὲν γὰρ ἡ ἀρετὴ ούχ ἔστιν ἀγαθὸν μὲν πρὸς ἄλλα, χαλόν δὲ πρὸς ἄλλα, ἔπειτα οἱ ἄνθρωποι λέγονται καλοί καὶ ἀγαθοί τὸ αὐτό τε καὶ πρὸς τὰ αὐτά. τὰ δὲ χαὶ σώματα τῶν ἀνθρώπων φαίνεται καλά τε καὶ ἀγαθὰ πρὸς τὰ αὐτά, πάντα δὲ καὶ τὰ ἄλλα, οξς άνθρωποι χρώνται, νομίζεται καλά τε καὶ ἀγαθὰ πρὸς τὰ αὐτά, πρὸς ἄπερ αν ή εύγρηστα. - Άρα οὖν, ἔφη, καὶ κόφινος κοπροφόρος έστὶ καλόν; - Nη Δία, ἔφη, καὶ ἀσπίς γε χρυση αἰσχρόν, έὰν πρὸς τὰ ἔργα έαυτῶν ό μὲν πεποιημένος ἢ καλῶς, ή δὲ κακῶς. - Λέγεις σύ, ἔφη, τὰ αὐτὰ εἶναι καλά τε καὶ αἰσχρά; - Καὶ νὴ Δία, ἔφη, έγωγε άγαθά τε καὶ κακά. πολλάχις γὰρ τό γε ἀγαθὸν λιμοῦ έστὶ κακὸν πυρετοῦ, καὶ τὸ ἀγαθὸν πυρετοῦ έστὶ χαχὸν λιμοῦ. πολλάχις δέ

τὸ μὲν χαλὸν πρὸς δρόμον

ne sais-tu pas, que toutes choses sont et belles et bonnes pour les mêmes fins? Car d'abord la vertu n'est pas une bonne chose pour ceci, et une belle chose pour cela, ensuite les hommes sont dits beaux et bons et en la même chose et pour les mêmes choses, et aussi les corps des hommes paraissent et beaux et bons pour les mêmes choses, et anssi tous les autres objets, dont les hommes se servent, sont jugés et beaux et bons pour les mêmes choses, celles pour lesquelles ils sont d'un-bon-usage. - Est-ce que donc, dit-il, aussi un panier à-porter-le-fumier est une belle chose? - Oui par Jupiter, dit-il, et un bouclier d'or une chose laide, si pour les ouvrages d'eux-mêmes l'un a été fait bien, et l'autre mal. - Dis-tu, dit Aristippe, les mêmes choses être et belles et laides? - Et par Jupiter, dit-il, je dis que les mêmes choses sont et bonnes et mauvaises : car souvent ce qui est bon pour la faim est mauvais pour la fièvre, et ce qui est bon pour la sièvre est mauvais pour la faim, et souvent ce qui est beau pour la course

σχρόν, τὸ δὲ πρὸς πάλην καλὸν πρὸς δρόμον αἰσχρόν πάντα γὰρ ἀγαθὰ μὲν καὶ καλά ἐστι, πρὸς ἃ ἄν εὖ ἔχῃ, κακὰ δὲ καὶ αἰσχρά, πρὸς ἃ ἄν κακῶς.»

Καὶ οἰκίας δὲ λέγων τὰς αὐτὰς καλάς τε εἶναι καὶ χρησίμους, παιδεύειν ἔμοιγ' ἐδόκει, οἴας χρὴ οἰκοδομεῖσθαι. Ἐπεσκόπει δὲ ὧδε: «Ἄρά γε τὸν μέλλοντα οἰκίαν, οἴαν χρή, ἔχειν, τοῦτο δεῖ μηχανᾶσθαι, ὅπως ἡδίστη τε ἐνδιαιτᾶσθαι καὶ χρησιμωτάτη ἔσται; Τούτου δὲ διμολογουμένου Ι. Οὔκουν ἡδὸ μὲν θέρους ψυχεινὴν ἔχειν, ἡδὸ δὲ χειμῶνος ἀλεεινήν; — Ἐπειδὴ δὲ καὶ τοῦτο συμφαίη. Οὔκουν ἐν ταῖς πρὸς μεσημβρίαν βλεπούσαις οἰκίαις τοῦ μὲν χειμῶνος ὁ ἥλιος εἰς τὰς παστάδας² ὑπολάμπει, τοῦ δὲ θέρους ὑπὲρ ἡμῶν αὐτῶν καὶ τῶν στεγῶν πορευόμενος σκιὰν παρέχει; Οὔκουν, εἴ γε καλῶς ἔχει ταῦτα

pour la lutte, et réciproquement; enfin les choses sont belles et bonnes pour l'usage auquel elles conviennent; elles sont laides et mauvaises pour l'usage auquel elles ne conviennent pas. »

Lorsque Socrate disait que la beauté d'un édifice consiste dans sa commodité, il me semblait qu'il donnaitle meilleur principe de construction. Voici comment il raisonnait : « Quand on fait bâtir une maison, disait-il, ne veut-on pas qu'elle soit en même temps agréable et commode? » Cette vérité une fois reconnue : « N'est-il pas agréable qu'elle soit fraiche pendant l'été, et chaude pendant l'hiver? » Lorsqu'on lui avait encore accordé ce point : « Eh bien, continuait-il, quand les maisons regardent le midi, le soleil ne pénètre-t-il pas en hiver dans les appartements, et, en été, passant au-dessus de nos têtes et par-dessus les toits, ne nous procure-t-il pas de l'ombre? Si ce

αἰσχρὸν πρὸς πάλην,
τὸ δὲ καλὸν πρὸς πάλην
αἰσχρὸν πρὸς δρόμον·
πάντα γὰρ
ἔστὶ μὲν ἀγαθὰ καὶ καλά,
πρὸς ᾶ
ἀν ἔχη εὖ,
κακὰ δὲ καὶ αἰσχρά,
πρὸς ᾶ
ἄν κακῶς.»

αν κακως.» Καὶ λέγων δὲ τὰς αὐτὰς οἰκίας είναι καλάς τε καὶ χρησίμους, έδόχει έμοιγε παιδεύειν, οΐας χρή οἰχοδομεῖσθαι. 'Επεσχόπει δὲ ὧδε· α Άρά γε δεῖ τὸν μέλλοντα ἔχειν οἰκίαν, οξαν χρή, μηχανᾶσθαι τοῦτο, ὅπως ἔσται ήδίστη τε ένδιαιτᾶσθαι καὶ γρησιμωτάτη; » Τούτου δὲ ὁμολογουμένου. « Ούχουν ήδύ μέν έχειν ψυχεινήν θέρους, ήδύ δὲ άλεεινήν γειμώνος; » Έπειδη δὲ συμφαίη καὶ τοῦτο: « Ούχουν έν ταῖς οἰχίας βλεπούσαις πρός μεσημβρίαν ό μὲν ἥλιος τοῦ γειμῶνος ύπολάμπει είς τὰς παστάδας, τοῦ δὲ θέρους . πορευόμενος ύπερ ήμ.ων αὐτων χαὶ τῶν στεγῶν παρέχει σχιάν; Ούχουν, εί γε έχει καλώς ταῦτα γίγνεσθαι οὕτω,

est laid pour la lutte,
et ce qui est beau pour la lutte
est laid pour la course;
car toutes choses
sont bonnes et belles,
pour les choses pour lesquelles
elles sont bien,
mais mauvaises et laides,
pour celles pour lesquelles
elles sont mal. »

elles sont mal. » Et aussi disant les mêmes maisons être et belles et utiles, il paraissait à moi du moins enseigner, quelles il faut elles être bâties. Et il examinait ainsi: « Est-ce que certes il faut celui qui veut avoir une maison telle qu'il faut, arranger ceci, comment elle sera et très agréable pour y-séjourner et très utile?» Et ceci étant accordé: « N'est-il donc pas agréable de l'avoir fraîche en été, et agréable de l'avoir chaude en hiver?» Et après qu'il était convenu aussi de cela: « N'est-il donc pas vrai que dans les maisons qui regardent vers le midi le soleil pendant l'hiver brille dans les appartements, et pendant l'été marchant au-dessus de nous-mêmes et des toits procure de l'ombre? N'est-il donc pas vrai que, si du moins il est bien ces choses se trouver ainsi.

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

ούτω γίγνεσθαι, οἰχοδομεῖν δεῖ ὑψηλότερα μέν τὰ πρὸς μεσημβρίαν, ΐνα ό γειμερινός ήλιος μή ἀποκλείηται, γθαμαλώτερα δὲ τὰ πρὸς ἄρχτον, ἵνα οἱ ψυχροὶ μὴ ἐμπίπτωσιν ἄνεμοι; ὑΩς δε συνελόντι είπειν, όποι πάσας ώρας αὐτός 1 τε αν ήδιστα καταφεύγοι καὶ τὰ ὄντα ἀσφαλέστατα τιθοῖτο, αὕτη ἀν εἰκότως ήδίστη τε καὶ καλλίστη οἴκησις αν εἴη. γραφαὶ δὲ καὶ ποικιλίαι2 πλείονας εὐφροσύνας ἀποστεροῦσιν<sup>3</sup> ἢ παρέγουσι.» Ναοὶς γε μὴν καὶ βωμοῖς χώραν ἔφη εἶναι πρεπωδεστάτην, ήτις ἐμφανεστάτη οὖσα ἀστιβεστάτη εἴη ήδὺ μὲν γὰρ ἰδόντας προςεύζασθαι4, ἡδὶ δὲ άγνῶς ἔχοντας προςιέναι.

ΙΧ. Πάλιν δε ερωτώμενος, ή ανδρία πότερον είη διδακτόν, ή φυσικόν· «Οίμαι μέν, έφη, ώςπερ καὶ σῶμα σώματος ἰσγυρότερον πρός τους πόνους φύεται, ούτω και ψύχην ψυχης έββωμενε-

sont là de bonnes conditions, n'est-il pas vrai qu'il faut donner de l'élévation aux édifices qui regardent le midi, pour que les appartements puissent recevoir le soleil en hiver, et tenir fort bas ceux qui sont exposés au nord, afin qu'ils soient moins battus des vents les plus froids? En un mot, le plus beau, le plus charmant des édifices est celui qui fournit la plus agréable retraite en toute saison, et dans lequel on renferme avec le plus de sûreté ce qu'on possède; les peintures, les ornements, ôtent bien plus de plaisirs qu'ils n'en procurent. » Il disait encore que les autels et les temples doivent être placés dans les endroits les plus élevés et les moins fréquentés; car il est agréable pour prier de n'avoir point une vue bornée, et il est agréable aussi d'approcher les autels sans se souiller.

IX. On lui demandait si le courage est une qualité naturelle ou acquise. « Comme on voit, répondit-il, des corps qui résistent naturellement mieux que d'autres aux fatigues, je crois que la nature forme

δει οιχοδομείν ύψηλότερα μέν τὰ πρὸς μεσημβρίαν, ίνα ό ήλιος χειμερινός μη ἀποκλείηται, γθαμαλώτερα δὲ τὰ πρὸς ἄρχτον, ΐνα οί ἄνεμοι ψυχροί μη έμπίπτωσιν; Ώς δὲ εἰπεῖν συνελόντι, **ὅποι** πάσας ώρας αὐτός τε ἂν καταφεύγοι ήδιστα καὶ τιθοῖτο ἀσφαλέστατα τὰ ὄντα. αύτη οίχησις αν είη είκότως ήδίστη τε καὶ καλλίστη γραφαί δὲ καὶ ποικιλίαι

η παρέχουσιν. » Έφη γε μὴν γώραν είναι πρεπωδεστάτην ναοῖς καὶ βωμοῖς, ήτις οὖσα ἐμφανεστάτη είη ἀστιδεστάτη. ήδύ μέν γάρ προςεύξασθαι ιδόντας. ήδὺ δὲ προςιέναι ἔχοντας άγνῶς. ΙΧ. 'Ερωτώμενος δὲ

πάλιν, πότερον ή ἀνδρία είη διδακτόν. η φυσικόν. « Οξμαι μέν, ἔφη, ώςπερ σῶμα φύεται ζσχυρότερον σώματος πρός τούς πόνους, ούτω και ψυγήν

il faut construire plus élevés les édifices qui sont vers le midi, afin que le soleil d'hiver ne soit pas intercepté. et plus-voisins-de-terre les édifices qui sont vers l'ourse, afin que les vents froids ne tombent-pas-sur eux? Mais comme il est possible de dire à un homme abrégeant, partout où en toutes saisons et lui-même peut se retirer très agréablement et il peut déposer très sûrement les biens qui sont à lui, cette habitation serait vraisemblablement et très agréable et très belle; mais les tableaux et les peintures αποστερούσι πλείονας εύφροσύνας privent de plus de plaisirs qu'elles n'en procurent. » Il disait encore un emplacement être très convenable pour des temples et des autels, qui étant très-évident était très-peu-fréquenté; car il disait qu'il est agréable de prier en voyant, et agréable de s'approcher se trouvant en état-de-pureté. »

IX. Mais étant interrogé une autre fois, si le courage était chose qu'on-peut-enseigner, ou naturelle: « Je pense, dit-il, de même qu'un corps est produit plus fort qu'un autre corps pour les fatigues. ainsi aussi, une âme

στέραν πρὸς τὰ δεινὰ Ι φύσει γίγνεσθαι • ὁρῶ γὰρ ἐν τοῖς αὐτοῖς νόμοις τε καὶ ἔθεσι τρεφομένους πολὺ διαφέροντας άλλήλων τόλμη. Νομίζω μέντοι πάσαν φύσιν μαθήσει καὶ μελέτη πρὸς ἀνδρίαν αύξεσθαι · δῆλον μέν γάρ ὅτι Σκύθαι καὶ Θρᾶκες οὐκ αν τολμήσειαν, ασπίδας και δόρατα λαβόντες, Λακεδαιμονίοις διαμάχεσθαι, φανερόν δέ ὅτι καὶ Λακεδαιμόνιοι οὐτ' αν  $\Theta$ ραζὶν ἐν πέλταις καὶ ἀκοντίοις, οὖτε  $\Sigma$ κύθαις ἐν τόζοις $^2$  ἐθέλοιεν αν διαγωνίζεσθαι. Όρω δ' έγωγε και έπι των άλλων πάντων 3 όμοίως καὶ φύσει διαφέροντας ἀλλήλων τοὺς ἀνθριόπους, καὶ επιμελεία πολύ επιδιδόντας εκ δε τούτων δηλόν έστιν, ότι πάντας χρή καὶ τοὺς εὐφυεστέρους καὶ τοὺς ἀμβλυτέρους τὴν φύσιν, εν οξς αν αξιόλογοι βούλωνται γενέσθαι, ταῦτα καὶ μανθάνειν καὶ μελετᾶν.»

Σοφίαν δὲ καὶ σωφροσύνην οὐ διώριζεν, ἀλλὰ τὸ τὰ μέν

aussi des âmes plus fermes que les autres pour affronter les dangers : car je vois des hommes nés sous les mêmes lois, élevés dans les mêmes mœurs, différer beaucoup entre eux par le courage. Mais je crois que la valeur naturelle peut être augmentée par l'instruction et l'exercice : il est clair que les Scythes et les Thraces n'oseraient attaquer les Lacédémoniens avec la pique et le bouclier et que les Lacédémonieus ne tenteraient pas de résister aux Thraces avec le petit bouclier et le javelot, ni aux Scythes avec la slèche. Je vois qu'en tout les hommes diffèrent naturellement les uns des autres, qu'en tout ils font des progrès par l'exercice : et de là il est évident pour moi, que les hommes les plus favorisés aussi bien que les plus maltraités de la uature, doivent prendre des leçons et s'exercer, s'ils veulent exceller dans quelque partie que ce soit. »

Il ne séparait pas le savoir du jugement, et regardait comme un hom-

γίγνεσθαι φύσει έρρωμενεστέραν ψυχής πρός τὰ δεινά: όρῶ γὰρ τρεφομένους

εν τοῖς αὐτοῖς νόμοις τε καὶ ἔθεσι dans les mêmes lois et mœurs διαφέροντας πολύ άλλήλων τόλμη.

Νομίζω μέντοι πᾶσαν φύσιν αύξεσθαι πρός ἀνδρίαν

μαθήσει καὶ μελέτη. δηλον μέν γάρ ότι Σκύθαι καὶ. Θρᾶκες ούκ ἂν τολμήσειαν.

λαβόντες ἀσπίδας καὶ δόρατα, διαμάγεσθαι Λακεδαιμονίοις,

φανερόν δὲ ὅτι καὶ Λαχεδαιμόνιοι

αν εθέλοιεν διαγωνίζεσθαι

ούτε ἂν Θραξίν

έν πέλταις καὶ ἀκοντίοις.

ούτε Σχύθαις εν τόξοις.

Όρῶ δὲ ἔγωγε καὶ ἐπὶ

πάντων τῶν ἄλλων τούς ἀνθρώπους όμοίως καὶ διαφέροντας ἀλλήλων

φύσει.

καὶ ἐπιδιδόντας πολὸ ἐπιμελεία. ἔστι δὲ δῆλον ἐκ τούτων,

ότι γρη πάντας καὶ τοὺς εὐφυεστέρους καὶ τοὺς ἀμβλυτέρους

την φύσιν.

έν οξς αν βούλωνται γενέσθαι άξιόλογοι. » Ού διώριζε δὲ

σοφίαν καὶ σωφροσύνην,

άλλὰ ἔχρινε

être naturellement

plus vigoureuse qu'une autre âme

contre les choses terribles; car je vois des hommes

qui sont nourris

différant beaucoup les uns des autre

par l'audace.

Je pense néanmoins tout naturel s'accroître vers le courage par étude et par exercice; car il est évident que

les Scythes et les Thraces

n'oseraient pas,

ayant pris des boucliers et des lances, combattre contre les Lacédémoniens,

et il est clair que aussi les Lacédémoniens ne voudraient lutter ni contre les Thraces

avec des écus et des javelots,

ni contre les Scythes avec des arcs.

Et je vois moi certes

aussi au sujet

de toutes les autres choses les hommes également et différant les uns des autres

par nature,

et progressant beaucoup par l'exerciet il est évident d'après ces choses.

qu'il faut tous les hommes et ceux qui-ont-un-meilleur-naturel

et ceux qui sont plus obtus

quant au naturel,

καὶ μανθάνειν καὶ μελετᾶν ταῦτα, et apprendre et exercer ces choses,

dans lesquelles ils veulent devenir dignes-d'estime. »

Et il ne séparait pas la sagesse et le jugement.

mais il jugeait

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

chose et de-sagesse et de-sens

95

τὸ γιγνώσχοντα μὲν

τὰ καλά τε καὶ ἀγαθὰ

χρησθαι αὐτοῖς,

καὶ τὸ εἰδότα τὰ αἰσγρά

σοφόν τε καὶ σῶφρον

εύλαβεῖσθαι.

Προςερωτώμενος δέ, εί νομίζοι τούς ἐπισταμένους μὲν

ά δεῖ πράττειν,

ποιούντας δὲ τὰ ἐναντία.

ε ναι σοφούς τε καὶ έγκρατεῖς. « Οὐδέν γε μᾶλλον, ἔφη,

η ασόφους τε

χαὶ ἀχρατεῖς.

οξμαι γάρ πάντας, προαιρουμένους car je crois tous, choisissant

έχ τῶν ἐνδεγομένων

ά αν οίωνται είναι

συμφορώτατα αὐτοῖς,

πράττειν ταῦτα. Νομίζω οὖν

τοὺς μὴ πράττοντας ὀρθῶς

είναι ούτε σοφούς ούτε σώφρονας.»

Έφη δὲ καὶ τὴν δικαιοσύνην καὶ πᾶσαν τὴν ἄλλην ἀρετὴν

είναι σοφίαν.

τά τε γὰρ δίχαια,

καὶ πάντα

όσα πράττεται άρετῆ,

είναι καλά τε καὶ ἀγαθά. χαὶ οὔτε τοὺς εἰδότας ταῦτα

αν προελέσθαι οὐδὲν άλλο

άντὶ τούτων,

ούτε τοὺς μὴ ἐπισταμένους

δύνασθαι πράττειν,

άλλά καὶ ἐὰν ἐγχειρῶσιν,

άμαρτάνειν.

τὰ καλά τε καὶ ἀγαθά, τούς δὲ μὴ σοφούς

ού δύνασθαι,

le connaissant

les choses et belles et bonnes

se servir d'elles,

et le sachant les choses honteuses

les éviter.

Et étant interrogé-en-outre,

s'il pensait ceux qui savent les choses qu'il faut faire,

mais qui font les contraires,

être et sages et tempérants :

« En rien certes plus, dit-il,

que et manquant-de-sagesse

et intempérants;

parmi les choses possibles celles qu'ils pensent pouvoir être

les plus utiles pour eux,

faire ces choses.

Je juge donc

ceux qui ne font pas bien

n'être ni sages ni sensés. »

Et il disait aussi la justice

et toute autre vertu

être sagesse:

car et les choses justes,

et toutes celles

qui se font par la vertu,

être et belles et bonnes;

et ni ceux qui connaissent ces choses

ne pouvoir choisir rien autre

au lieu d'elles,

ni ceux qui ne les savent pas

ne pouvoir les faire,

mais même s'ils essayent,

se tromper;

ούτω καὶ τοὺς μὲν σοφοὺς πράττειν ainsi et les sages faire

les choses et belles et bonnes.

mais ceux qui ne sont pas sages

ne pas pouvoir les faire,

καλά τε καὶ ἀγαθὰ γιγνώσκοντα χρῆσθαι αὐτοῖς, καὶ τὸ τὰ αίσγρα είδότα εύλαδεῖσθαι, σοφόν τε καὶ σῶφρον ἔκρινεν. Προςερωτώμενος δέ, εί τοὺς ἐπισταμένους μὲν ἃ δεῖ πράττειν, ποιοῦντας δε ταναντία, σοφούς τε καὶ εγκρατεῖς εἶναι νομίζοι «Οὐδέν γε μαλλον, έφη, ή ἀσόφους τε καὶ ἀκρατεῖς: πάντας γὰρ οἶμαι, προαιρουμένους έχ τῶν ἐνδεγομένων ἃ ᾶν οἴωνται συμποοώτατα αὐτοῖς εἶναι, ταῦτα πράττειν. Νομίζω οὖν τοὺς μὴ ὀρθῶς πράττοντας ούτε σοφούς ούτε σώφρονας είναι.» \*Εφη δε και την δικαιοσύνην καὶ τὴν ἄλλην πᾶσαν ἀρετὴν σοφίαν εἶναι· τά τε γὰρ δίχαια, καὶ πάντα ὅσα ἀρετῆ πράττεται, καλά τε καὶ ἀγαθὰ εἶναι καὶ οὐτ' ἄν τοὺς ταῦτα εἰδότας ἄλλο ἀντὶ τούτων οὐδέν προελέσθαι, ούτε τους μή ἐπισταμένους δύνασθαι πράττειν, ἀλλὰ καὶ ἐὰν ἐγγειρῶσιν, άμαρτάνειν · οὕτω καὶ τὰ καλά τε καὶ ἀγαθὰ

me savant et sensé celui qui connaît le bon et l'honnête et le met en pratique, qui connaît le mal et sait le fuir. On lui demanda encores'il regardait comme des gens instruits et maîtres d'eux-mêmes, ceux qui savent ce qu'on doit saire, et qui sont néanmoins le contraire. « Ils ne sont pas moins ignorants que déréglés, répondit-il; car je pense que tous les hommes choisissent entre toutes les actions qu'ils peuvent faire, celles qui doivent leur être les plus avantageuses. Je crois donc que ceux qui font le mal sont à la fois ignorants et insensés. » Il assurait que la justice et les autres vertus n'étaient que la sagesse; car il disait que toutes les actions justes et vertueuses sont en même temps belles et bonnes; que ceux qui les connaissent ne pourront plus leur rien préférer, et que ceux qui ne les connaissent pas, non-seulement ne peuvent y

τούς μέν σοφούς πράττειν, τούς δέ μή σοφούς οὐ δύνασθαι, άλλά

καὶ ἐἀν ἐγχειρῶσιν, ἄμαρτάνειν · ἐπεὶ οὖν τά τε δίκαια καὶ τὰ πλλα καλά τε καὶ ἀγαθὰ πάντα ἀρετἢ πράττεται, δἢλον εἶναι ὅτι καὶ δικαιοσύνη καὶ ἡ ἄλλη πᾶσα ἀρετὴ σοφία ἐστί. Μανίαν γε μὴν ἐναντίον μὲν ἔφη εἶναι σοφία, οὐ μέντοι γε τὴν ἀνεπιστημοσύνην μανίαν ἐνόμιζε, τὸ δὲ ἀγνοεῖν ἑαυτόν, καὶ ἃ μὴ οἶδε¹ δοξάζειν τε καὶ οἴεσθαι γιγνώσκειν, ἐγγυτάτω μανίας ἐλογίζετο εἶναι²· τοὺς μέντοι πολλοὺς ἔφη, ἃ μὲν οἱ πλεῖστοι ἀγνοοῦσι, τοὺς διημαρτηκότας τούτων οὐ φάσκειν μαίνεσθαι, τοὺς δὲ διημαρτηκότας, ὧν οἱ πολλοὶ γιγνώσκουσι, μαινομένους παλεῖν· ἐάν τε γάρ τις μέγας οὕτως οἴηται εἶναι, ὅςτε κύπτειν τὰς πύλας τοῦ τείχους διεξιών, ἐάν τε οὕτως ἰσχυρός, ὥςτ' ἔπιχειρεῖν οἰκίας αἴρεσθαι, ἢ ἀλλιρ τῳ ἐπιτίθεσθαι τῶν πᾶσι ἔπλων ὅτι ἀδύνατά ἐστι, τοῦτον μαίνεσθαι φάσκειν, τοὺς δὲ μιροὸν διαμαρτάνοντας οὐ δοκεῖν τοῖς πολλοῖς μαίνεσθαι, ἀλλ',

atteindre, mais que s'ils l'essayent, ils ne font que des fautes. Puisqu'on ne peut rien faire de beau, de bon, d'honnête, que par la vertu, la justice et toutes les autres vertus sont donc la sagesse. Il regardait bien la folie comme contraire à la sagesse, cependant il ne traitait pas l'ignorance de folie; mais ne se pas connaître soi-même, et croire que l'on sait ce qu'on ignore, c'est, à ce qu'il disait, toucher de près à la démence. Il ajoutait que la multitude ne regarde pas comme des insensés ceux qui se trompent sur des objets inconnus à la plupart des hommes, tandis qu'elle traite de fous ceux qui se trompent dans des choses qui sont connues de tout le monde. On appelle insensé ce-lui qui se croit assez grand pour ne pouvoir, sans se baisser, passer sous la porte de la ville, ou assez fort pour essayer d'enlever des maisons, qui entreprend enfin des choses dont tout le monde reconnaît l'impossibilité: mais si l'on ne fait que de petites fautes, on n'est pas

άλλα καὶ έὰν έγγειρῶσιν, άμαρτάνειν. ἐπεὶ οὖν τά τε δίχαια καὶ πάντα τὰ ἄλλα καλά τε καὶ ἀγαθὰ πράττεται άρετη. είναι δήλον, ὅτι καὶ δικαιοσύνη καὶ πᾶσα ἡ ἄλλη ἀρετή ἐστι σοφία. Έρη γε μὴν μανίαν είναι έναντίον μέν σοφία, ού μέντοι γε ενόμιζε την άνεπιστημοσύνην μανίαν, έλογίζετο δὲ τὸ ἀγνοεῖν έαυτόν. χαὶ δοξάζειν τε χαὶ οἴεσθαι γιγνώσχειν ά μη οίδεν. είναι έγγυτάτω τῆς μανίας. έφη μέντοι τοὺς πολλοὺς ού σάσχειν τούς διημαρτηχότας τούτων, ά μεν οί πλεῖστοι άγνοοῦσι, μαίνεσθαι, χαλείν δὲ μαινομένους τούς διημαρτηχότας, ών οί πολλοί γιγνώσχουσιν. έάν τε γάρ τις οἴηται εἶναι οὕτω μέγας, ώςτε χύπτειν διεξιών τὰς πύλας τοῦ τείγους, έάν τε ούτως ίσχυρός, ώςτε έπιγειρείν αίρεσθαι οἰχίας, η ἐπιτίθεσθαί τω άλλω τῶν δήλων πᾶσιν οτι ἐστὶν ἀδύνατα, φάσχειν τοῦτον μαίνεσθαι, τούς δὲ διαμαρτάνοντας μιχρόν ού δοχεῖν τοῖς πολλοῖς μαίνεσθαι.

mais même s'ils essayent, se tromper: puisque donc et les choses justes et toutes les autres choses et belles et bonnes se font par la vertu, être évident, que et la justice et toute autre vertu est sagesse. Il disait certes encore la folie être le contraire de la sagesse, toutefois il ne jugeait pas l'ignorance être folie, mais il pensait le s'ignorer soi-même. et prétendre et croire connaître les choses qu'on ne sait pas. être très près de la folie : il disait toutefois la multitude ne pas dire ceux qui se trompent en ces choses. que la plupart ignorent, être-fous, mais appeler insensés ceux qui se trompent en des choses que la plupart connaissent; car et si quelqu'un croît être tellement grand, que se baisser en traversant les portes du rempart. et s'il croit être si fort, que entreprendre d'enlever des maisons, ou s'appliquer à quelque autre des choses évidentes pour tous qu'elles sont impossibles, dire celui-là être-fou, et ceux qui se trompent peu ne pas paraître à la multitude être fous.

ENTRETIENS MÉMORABLES. -- III.

\*

Φθόνον δὲ σχοπῶν, ὅ τι εἴη, λύπην μέν τινα ἐξεύρισχεν αὐτὸν ὄντα, οὔτε μέντοι τὴν ἐπὶ φίλων ἀτυχίαις, οὔτε τὴν ἐπὶ έγθρων εὐτυγίαις γιγνομένην, αλλά μόνους ἔφη φθονεῖν τοὺς ἐπὶ ταῖς τῶν φίλων εὐπραξίαις! ἀνιωμένους. Θαυμαζόντων δέ τινων. εἴ τις φιλῶν τινα ἐπὶ τἢ εὐπραξία αὐτοῦ λυποῖτο, ὑπεμίμνησκεν, ότι πολλοί ούτω πρός τινας έχουσιν, ώςτε χαχώς μέν πράττοντας μὴ δύνασθαι περιορᾶν, ἀλλὰ βοηθεῖν ἀτυγοῦσιν, εὐτυγούντων δὲ λυπεῖσθαι · τοῦτο δὲ φρονίμω μὲν ἀνδρὶ οὐκ ᾶν συμδῆναι , τοὺς ήλιθίους δὲ ἀεὶ πάσχειν αὐτό.

Σχολήν δέ σκοπών, τί είη, ποιούντας μέν τι τούς πλείστους έφη εύρίσκειν. και γάρ και τους πεττεύοντας και τους γελωτοποιούντας ποιείν τι πάντας δε τούτους έφη σγολάζειν .

traité de fou par le vulgaire; et de même qu'il ne donne le nom d'amour qu'à la plus violente affection, il ne donne le nom de folie qu'à la plus forte démence.

Examinant quelle est la nature de l'envie, il ne trouvait pas que l'envie fût ce sentiment douloureux causé par les malheurs d'un ami. ou par la prospérité d'un ennemi; mais il n'appelait envieux que ceux qui s'affligent du bonheur de leurs amis. Quelques personnes s'étonnaient qu'on pût éprouver de l'amitié pour quelqu'un et souffrir de son bonheur, il leur faisait remarquer que bien des gens sont incapables d'abandonner leurs amis dans le malheur, et secourent leur infortune, et que cependant ils se désolent de leur prospérité. Il ajoutait que ce sentiment n'entre jamais dans le cœur du sage, mais qu'il est ordinaire aux sots.

Il recherchait ce qu'est l'oisiveté et disait qu'il voyait la plupart des hommes toujours en action : car enfin les joueurs de dés, les bouffons, s'occupent à quelque chose; mais il les traitait néanmoins de

άλλά, ώςπερ καλούσιν ἔρωτα την επιθυμίαν ισχυράν, ούτω καὶ αὐτοὺς καλεῖν μανίαν τὴν μεγάλην παράνοιαν. Σχοπῶν δὲ φθόνον, ο τι είη, έξεύρισκε μέν αὐτὸν ὄντα τινά λύπην. ούτε μέντοι τὴν γιγνομένην έπὶ ἀτυχίαις φίλων, ούτε την έπὶ εύτυγίαις έγθρῶν, άλλὰ ἔφη μόνους φθονείν. τούς άνιωμένους ἐπὶ ταῖς εὐπραξίαις τῶν φίλων. Τινών δέ θαυμαζόντων, εί τις φιλών τινα λυποίτο ἐπὶ τῆ εὐπραξία αὐτοῦ, ύπεμίμνησκεν. οτι πολλο: μεν έχουσιν ούτω πρός τινας, ώςτε μή δύνασθαι μέν περιορᾶν ποάττοντας κακῶς, άλλά βοηθείν άτυγοῦσι, λυπεῖσθαι δὲ εὐτυχούντων. τοῦτο δὲ οὐκ ἄν συμβῆναι άνδρὶ μέν φρονίμω, τούς δὲ ἡλιθίους ἀεὶ πάσγειν αὐτό. Σκοπῶν δὲ σγολήν, τί είη, έφη εύρίσκειν τούς πλείστους ποιούντας μέν τι καὶ γὰρ καὶ τοὺς πεττεύοντας καὶ τοὺς γελωτοποιούντας ποιείν τι. έφη δὲ πάντας τούτους σχολάζειν.

mais, de même qu'on appelle amour le desir violent, ainsi aussi eux appeler folie la grande démence. Et examinant l'envie, ce qu'elle est, il découvrait elle étant une certaine affliction, ni toutefois celle qui se produit au sujet des infortunes d'amis, ni celle qui se produit au sujet des bonnes-fortunes d'ennemis, mais il disait ceux-là seuls être-envieux, ceux qui s'affligent au sujet des succès de leurs amis. Et quelques uns s'étonnant, si quelqu'un aimant quelqu'un s'affligeait du succès de lui, il leur rappelait, que beaucoup d'hommes sont ainsi envers quelques uns, que ne pouvoir pas négliger eux faisant mal (étant malheureux), mais secourir eux qui sont-dans-l'infortune, et s'affliger eux étant-heureux; et cela ne pouvoir arriver du moins à un homme sensé, mais les sots Et examinant le loisir,

toujours éprouver cela. ce qu'il est, il disait trouver la plupart faisant quelque chose; et en effet et ceux qui jouent-aux-dés et ceux qui font-rire faire quelque chose; mais il disait tous ceux-là être-oisifs;

εξείναι γάρ αὐτοίς ἐέναι πράξοντας τὰ βελτίω τούτων · ἀπὸ μέντοι τῶν βελτιόνων ἐπὶ τὰ χείρω ἰέναι οὐδένα σγολάζειν 1, εἰ δέ τις ζοι, τοῦτον ἀσγολίας αὐτῷ οὔσης χαχῶς ἔφη τοῦτο πράτ- $\tau \epsilon \iota v^2$ .

Βασιλείς δέ καὶ ἄργοντας οὐ τοὺς τὰ σκῆπτρα ἔγοντας ἔφη είναι, οὐοὲ τοὺς ὑπὸ τῶν τυχόντων 3 αίρεθέντας, οὐοὲ τοὺς κλήρω λαγόντας, οὐδε τοὺς βιασαμένους, οὐδε τοὺς εξαπατήσαντας, άλλά τους ἐπισταμένους ἄργειν. Όπότε γάρ τις όμολογήσειε τοῦ μέν ἄργοντος εἶναι τὸ προςτάττειν ὅ τι γρὴ ποιεῖν, τοῦ δὲ ἀργομένου τὸ πείθεσθαι, ἐπεδείχνυεν ἔν τε νηὶ τὸν μὲν επιστάμενον άργοντα, τὸν δὲ ναύκληρον καὶ τοὺς άλλους τοὺς ἐν τῆ νηἱ πάντας πειθομένους τῷ ἐπισταμένῳ, καὶ ἐν γεωργία τους χεχτημένους άγρους, και έν νόσω τους νοσούντας, και έν σωμασκία τους σωμασκούντας, και τους άλλους πάντας, οίς ύπάργει τι ἐπιμελείας δεόμενον, αν μέν αὐτοὶ ἡγῶνται ἐπίστασθαι, ἐπιμελεῖσθαι, εἰ δὲ μή, τοῖς ἐπισταμένοις οὐ μόνον

gens oisifs, car ils pourraient faire quelque chose de mieux; quand on fait le mieux, on n'a pas le loisir de passer du mieux au pire; et, si on s'y laisse aller, on est bien coupable, puisqu'on ne manquait pas d'occupation.

Il trouvait que les rois ne sont pas ceux qui portent un sceptre, ni ceux qui ont réuni les suffrages d'une nation, ou qui ont été favorisés par le sort, ou qui ont usurpé le pouvoir par la force ou par la ruse, mais ceux qui savent régner. Si l'on convenait que le devoir d'un roi est d'ordonner ce qu'il est utile de faire, et le devoir des sujets, d'obéir, il faisait voir que, dans un vaisseau, s'il se rencontre un homme plus habile que les autres, il donne des ordres auxquels les matelots et le pilote lui-même obéissent ; que le maître d'un champ écoute les avis de son laboureur qui en sait plus que lui; que les malades obéissent au médecin; ceux qui veulent s'exercer, aux maîtres d'exercice; que, dans tout ce qui demande de l'industrie, on agit par soi-même, si l'on se sent capable, qu'autrement, on obéit aux gens habiles que l'on

έξεῖναι γάρ αὐτοῖς ἰέναι πράξοντας τὰ βελτίω τούτων. οὐδένα μέντοι σχολάζειν ιέναι ἀπὸ τῶν βελτιόνων ἐπὶ τὰ γείρω, εί δέ τις ίοι,

ἀσγολίας ούσης αὐτῶ.

"Εφη δὲ είναι βασιλείς και άργοντας ού τούς ἔγοντας τὰ σχηπτρα, ούδὲ τοὺς αξρεθέντας ύπὸ τῶν τυχόντων, ούδὲ τοὺς λαγόντας κλήρω. ούδὲ τοὺς βιασαμένους, οὐδὲ τοὺς ἐξαπατήσαντας, άλλα τους έπισταμένους άργειν. Όπότε γάρ τις δμολογήσειε είναι του άρχοντος, τὸ δὲ πείθεσθαι τοῦ ἀρχομένου, έπεδείχνυεν ἔν τε νηὶ τὸν μὲν ἐπιστάμενον ἄργοντα. τὸν δὲ ναύχληρον πειθομένους τῷ ἐπισταμένω, καὶ ἐν γεωργία τούς χεχτημένους άγρούς, καὶ ἐν νόσω τούς νοσούντας, καὶ ἐν σωμασκία τούς σωμασκούντας. καὶ πάντας τοὺς ἄλλους. οίς υπάρχει τι δεόμενον έπιμελείας.

έπιμελεῖσθαι, εί δὲ μή.

ού μόνον πειθομένους

car être possible à eux d'aller devant faire les choses meilleures que celles-là; or personne n'avoir-le-loisir d'aller des choses meilleures vers les pires. et si quelqu'un y allait,

ἔφη τοῦτον πράττειν κακῶς τοῦτο, il disait celui-là faire mal cela, de l'occupation étant à lui. Et il disait être rois et commandants non ceux qui ont les sceptres, ni ceux qui ont été élus par la multitude, ni ceux qui ont obtenu par le sort, ni ceux qui ont fait-violence, ni ceux qui ont usé-de-tromperie, mais ceux qui savent commander. Car lorsque l'on avait reconnu το μέν προςτάττειν ο τι γρή ποιείν le enjoindre ce qu'il faut faire être de celui qui commande, mais le obéir être de celui qui est commandé, il montrait et sur un vaissean celui qui sait commandant. et le pilote καὶ πάντας τοὺς ἄλλους ἐν τῆ νηὶ et tous les autres sur le vaisseau obéissant à celui qui sait, et en agriculture ceux qui possèdent des champs, et dans une maladie ceux qui sont-malades, et dans l'exercice-du-corps ceux qui-exercent-leur-corps, et tous les autres. auxquels appartient quelque chose ayant-besoin de soin, αν μεν ήγωνται επίστασθαι αὐτοί, s'ils pensent savoir eux-mêmes, prendre-soin, mais sinon,

non seulement obéissant

παρούσι πειθομένους, άλλά καὶ ἀπόντας μεταπεμπομένους, όπως, έχείνοις πειθόμενοι, τὰ δέοντα πράττωσιν: ἐν δὲ ταλασία καὶ τὰς γυναῖκας ἐπεδείκνυεν ἀργούσας τῶν ἀνδρῶν, διὰ τὸ τὰς μέν είδεναι όπως γρή ταλασιουργείν, τους δέ μη είδεναι. Εὶ δέ τις πρὸς ταῦτα λέγοι, ὅτι τῷ τυράννῳ ἔξεστι μὴ πείθεσθαι τοῖς ὀρθῶς λέγουσι · «Καὶ πῶς ἄν, ἔφη, ἐξείη μὴ πείθεσθαι, ἐπικειμένης γε ζημίας, ἐάν τις τῷ εὖ λέγοντι μὴ πείθηται; ἐν ῷ γὰρ ἄν τις πράγματι μὴ πείθηται τῷ εὖ λέγοντι. άμαρτήσεται δήπου, άμαρτάνων δὲ ζημιωθήσεται 1.» Εἰ δὲ φαίη εις τῷ τυράννω ἐξεῖναι καὶ ἀποκτεῖναι τον εὖ Φοονοῦντα· « Τὸν δὲ άποχτείνοντα, έφη, τους χρατίστους τῶν συμμάγων οἴει ἀζήμιον γίγνεσθαι, η ώς έτυχε 2 ζημιοῦσθαι; πότερον γάρ αν μαλλον οἶει σώζεσθαι τὸν ταῦτα ποιοῦντα, ἢ οὕτω καὶ τάχιστ' ἄν ἀπολέσθαι;»

rencontre, que l'on fait venir même, s'ils ne sont pas présents, pour se mettre à leurs ordres et pour exécuter ce qu'ils prescrivent; que, dans l'art de filer, les femmes elles-mêmes commandent aux hommes, parce qu'elles s'y connaissent et que les hommes n'y entendent rien. Si on lui objectait qu'un tyran est maître de ne pas suivre les bons avis qu'on lui donne : « Et comment en est-il maître, répondait-il, puisque la punition est toujours prête quand il refuse de les écouter? Si l'on rejette un sage conseil, on fait des fautes, et ces fautes causent du dommage à leur auteur. » Si on lui disait encore que le tyran peut ôter la vie au plus sage de ses conseillers : « Eh bien, répondait-il, en donnant la mort à ses plus fermes appuis, croyez-vous qu'il ne soit pas puni, ou même qu'il le soit légèrement? Pensez-vous qu'il tronve sa sûreté dans une telle conduite et qu'elle ne l'entraîne pas bien plutôt à sa perte? »

103

τοῖς ἐπισταμένοις παροῦσιν, άλλὰ καὶ μεταπεμπομένους ἀπόντας. όπως, πειθόμενοι έχείνοις, πράττωσι τὰ δέοντα: έπεδείχνυε δὲ χαὶ έν ταλασία τὰς γυναϊκας άρχούσας τῶν ἀνδρῶν, διά τὸ τὰς μὲν εἰδέναι όπως χρή ταλασιουργείν, τούς δὲ μὴ εἰδέναι. Εί δέ τις λέγοι πρὸς ταῦτα, **ὅτι ἔξεστι τῷ τυράννῳ** μη πείθεσθαι τοῖς λέγουσιν ὀρθῶς. « Καὶ πῶς, ἔφη, αν έξείη μη πείθεσθαι, ζημίας γε ἐπικειμένης. ἐάν τις μὴ πείθηται τῷ λέγοντι εὖ; έν ῷ γὰρ πράγματι τic αν μή πείθηται τῷ λέγοντι εὖ, άμαρτήσεται δήπου, άμαρτάνων δὲ ζημιωθήσεται.» Εὶ δέ τις φαίη έξεῖναι τῷ τυράννῳ καὶ ἀποκτεῖναι τὸν φρονοῦντα εὖ. « Oĭει δέ, ἔφη, τὸν ἀποχτείνοντα τοὺς χρατίστους celui qui tue les meilleurs τῶν συμμάχων γίγνεσθαι άζήμιον. η ζημιούσθαι ώς ἔτυγε: πότερον γάρ οἴει τὸν ποιούντα ταῦτα αν σώζεσθαι μαλλον. η ούτως αν απολέσθαι καὶ τάχιστα; »

à ceux qui savent étant-présents. mais encore envoyant-chercher eux qui sont-absents, afin que, obéissant à eux, ils fassent les choses nécessaires; et il faisait-voir aussi dans l'art-de-filer les femmes commandant aux hommes. à cause du elles savoir comment il faut filer, et eux ne le savoir pas. Et si quelqu'un disait à ces choses, qu'il est permis au tyran de ne pas obéir à ceux qui parlent bien : « Et comment, disait-il, lui serait-il permis de ne pas obéir, du moins un châtiment étant préparé, si quelqu'un n'obéit pas à celui qui parle bien? car dans quelque affaire que quelqu'un n'obéisse pas à celui qui parle bien, il se trompera certes, et se trompant il sera puni. » Et si quelqu'un disait être permis au tyran même de tuer celui qui pense bien pour lui : « Mais penses-tu, disait-il, de ses alliés être sans-châtiment, ou être châtié comme il s'est rencontré? car lequel des deux crois-tu celui qui fait ces choses pouvoir être sauvé plutôt, ou bien ainsi devoir être perdu même très promptement? »

Έρομένου δέ τινος αὐτόν, τί δοχοίη αὐτῷ χράτιστον ἀνδρὶ ἐπιτήδευμα εἶναι, ἀπεχρίνατο, Εὐπραξίαν Ι. 'Ερομένου δὲ πάλιν, εἰ χαὶ τὴν εὐτυχίαν ἐπιτήδευμα νομίζοι εἶναι · « Πᾶν μὲν οὖν τοὐναντίον ἔγωγ', ἔρη, τύχην χαὶ πρᾶξιν ἡγοῦμαι τὸ μὲν γὰρ μὴ ζητοῦντα ἐπιτυχεῖν τινι τῶν δεόντων, εὐτυχίαν οἶμαι εἶναι, τὸ δὲ μαθόντα τε χαὶ μελετήσαντά τι εὖ ποιεῖν, εὐπραξίαν νομίζω, χαὶ οἱ τοῦτο ἐπιτηδεύοντες δοχοῦσί μοι εὖ πράττειν.» Καὶ ἀρίστους δὲ χαὶ θεοφιλεστάτους ἔφη εἶναι ἐν μὲν γεωργία τοὺς τὰ γεωργιχὰ εὖ πράττοντας, ἐν δ' ἰατρεία τοὺς τὰ ἰατριχά, ἐν δὲ πολιτεία τοὺς τὰ πολιτιχά, τὸν δὲ μηδὲν εὖ πράττοντα οὖτε γρήσιμον οὐδὲν ἔχη εἶναι, οὖτε θεοφιλῆ.

Χ. Άλλὰ μὴν καὶ εἴ ποτε τῶν τὰς τέχνας ἐχόντων καὶ ἐργασίας ενεκα χρωμένων αὐταῖς διαλέγοιτό τινι, καὶ τούτοις ἀφέλιμος ἦν. Εἰςελθών μὲν γάρ ποτε πρὸς Παββάσιον τὸν ζωγράφον 2

On lui demandait quelle est la plus belle occupation de l'homme?

« Bien faire, » répondit-il. S'il y a des principes pour faire fortune?

— « Non, disait Socrate; car je crois que la fortune et l'action sont deux choses opposées. Trouver son bien-être sans le chercher, voilà ce que j'appelle faire fortune: devoir son bonheur à ses soins, à son travail, c'est ce que j'appelle une honne conduite, et avoir une bonne conduite, c'est faire le bien. » Il disait qu'il regardait comme des hommes estimables et chéris des dieux, le laboureur qui travaille bien la terre, le médecin qui pratique bien l'art de guérir, l'homme d'État qui doit à ses études de bons principes de gouvernement; mais que ne rien faire de bien, c'est être complétement inutile et indigne de plaire aux dieux.

X. Quand il lui arrivait de converser avec des artistes qui vivaient de leur profession, il leur était encore utile. Il alla voir un jour le

Τινός δὲ ἐρομένου αὐτόν, τί ἐπιτήδευμα δοχοίη αὐτῷ είναι χράτιστον ἀνδρί, ἀπεκρίνατο, εὐπραξίαν. Έρομένου δὲ πάλιν, εί νομίζοι καὶ τὴν εὐτυχίαν είναι έπιτήδευμα: « Έγωγε μέν οὖν, ἔφη, ήγοῦμαι τύγην καὶ πρᾶξιν πᾶν τὸ ἐναντίον · οίμαι μέν γάρ είναι εύτυχίαν τὸ μὴ ζητοῦντα ἐπιτυχεῖν τινὶ τῶν δεόντων, νομίζω δὲ εὐπραξίαν, τὸ ποιεῖν εὖ τι μαθόντα τε καὶ μελετήσαντα, καὶ οἱ ἐπιτηδεύοντες τοῦτο δοχοῦσί μοι πράττειν εὖ. » Καὶ ἔφη δὲ εἶναι ἀρίστους καὶ θεοφιλεστάτους έν μέν γεωργία τούς πράττοντας εὖ τὰ γεωργικά, έν δὲ ἰατρεία τοὺς τὰ ἰατρικά, έν δὲ πολιτεία τοὺς τὰ πολιτικά, žon δà τὸν πράττοντα εὖ μηδὲν ούτε είναι χρήσιμον οὐδέν, ούτε θεοφιλή.

Χ. 'Αλλά μὴν καὶ εἴ ποτε διαλέγοιτό τινι τῶν ἐχόντων τὰς τέχνας καὶ χρωμένων αὐταῖς ἔνεκα ἐργασίας, ἡν ὑφέλιμος καὶ τούτοις. Εἰςελθὼν μὲν γάρ ποτε πρὸς Παβράσιον τὸν ζωγράφον καὶ διαλεγόμενος αὐτῷ.

Et quelqu'un interrogeant lui, quel plan-de-conduite paraissait à lui être le meilleur pour un homme, il répondit, le-bien-faire. Et étant interrogé une autre fois, s'il pensait aussi le bonheur être un plan-de-conduite: « Moi certes donc, dit-il, ie pense fortune et action être tout le contraire; car je crois être un bonheur le ne cherchant pas rencontrer quelqu'une des choses nécessaires, et je juge être une bonne-conduite, le faire bien quelque chose et ayant appris et ayant exercé, et ceux qui prennent-pour-plan ceci paraissent à moi agir bien. » Et il disait encore être les meilleurs et les plus aimés-des-dieux en agriculture ceux qui font bien les choses de-l'agriculture, et en médecine ceux qui font bien les choses de-la-médecine. et en politique ceux qui font bien les choses de-la-politique, mais il disait celui qui ne fait bien rien et n'être utile en rien, et ne pas être aimé-des-dieux.

X. Au reste encore si quelquefois il s'entretenait avec quelqu'un de ceux qui avaient les arts et qui se servaient d'eux pour industrie, il était utile aussi à ceux-là. Car étant entré un jour chez Parrhasius le peintre, et s'entretenant avec lui :

καὶ διαλεγόμενος αὐτῷ · « Ἄρα, ἔψη, ῷ Παβράσιε, γραφική ἐστιν ἡ εἰκασία τῶν ὁρωμένων; τὰ γοῦν κοῖλα καὶ τὰ ὑψηλά, καὶ τὰ σκοτεινὰ καὶ τὰ φωτεινά, καὶ τὰ σκληρὰ καὶ τὰ μαλακά, καὶ τὰ τραχέα καὶ τὰ λεῖα, καὶ τὰ νέα καὶ τὰ παλαιὰ σώματα διὰ τῶν χρωμάτων ἀπεικάζοντες ἐκμιμεῖσθε. — ἀληθῆ λέγεις, ἔψη. — Καὶ μήν, τά γε καλὰ εἴδη ἀφομοιοῦντες, ἐπειδὴ οὐ ράδιον ενὶ ἀνθρώπω περιτυχεῖν ἄμεμπτα πάντα ἔχοντι, ἐκ πολλῶν συνάγοντες τὰ ἐξ ἑκάστου κάλλιστα, οὕτως δλα τὰ σώματα ι καλὰ ποιεῖτε φαίνεσθαι; — Ποιοῦμεν γάρ, ἔψη, οὕτως. — Τί γάρ; ἔψη, πιθανώτατόν τε καὶ ἥδιστον καὶ φιλικώτατον καὶ ποθεινότατον καὶ ἐρασμιώτατον ἀπομιμεῖσθε τῆς ψυχῆς τὸ ἦθος²; ἡ οὐδὲ μιμητόν ἐστι τοῦτο; — Πῶς γὰρ ἄν, ἔψη, μιμητέον εῖη, ῷ Σώκρατες, ὁ μήτε συμμετρίαν³, μήτε χρῶμα, μήτε ὧν σὺ εἶπας ἄρτι μηδὲν ἔχει, μηδὲ ὅλως ὁρατόν ἐστιν; — Ἅρ' οὖν, ἔψη, γίγνεται ἐν ἀνθρώπω τό τε φιλοφρόνως καὶ τὸ ἐχθρῶς

peintre Parrhasius: « La peinture, lui dit-il, n'est-elle pas une représentation de ce que l'on voit? Vous imitez avec des couleurs les enfoncements et les saillies, le clair et l'obscur, la mollesse et la dureté, le poli et la rudesse, la fraîcheur et la décrépitude. — Cela est vrai. — Et si vous voulez représenter une beauté parfaite, comme il est difficile de trouver un homme qui n'ait aucune imperfection, vous rassemblez plusieurs modèles, et vous prenez à chacun ce qu'il a de beau pour en composer un tout accompli? — C'est ainsi que nous procédons. — Mais quoi! ce qu'il y a de plus aimable dans le modèle, ce qui lui gagne la confiance et les cœurs, ce qui le fait desirer, le caractère de l'âme enfin, parvenez-vous à l'imiter, ou faut-il le regarder comme inimitable? — Eh! comment le représenter, puisqu'il n'a ni proportion, ni couleur, ni ancune des choses que tu as détaillées, puisqu'enfin il n'est pas visible? — Mais ne voit-on pas

α Άρα, ἔφη, ὧ Παβράσιε, γραφική έστιν ή είκασία τῶν όρωμένων; έχμιμεζσθε γοῦν, ἀπεικάζοντες διά τῶν χρωμάτων, τὰ σώματα χοῖλα χαὶ τὰ ὑψηλά, χαὶ τὰ σχοτεινὰ χαὶ τὰ φωτεινά, καὶ τὰ σκληρὰ καὶ τὰ μαλακά, καὶ τὰ τραγέα καὶ τὰ λεῖα, καὶ τὰ νέα καὶ τὰ παλαιά. Λέγεις ἀληθη, ἔφη. Καὶ μήν, ἀφομοιοῦντες τά γε καλὰ εἴδη, επειδή ού δάδιον περιτυχεῖν ένὶ ἀνθρώπω έχοντι πάντα ἄμεμπτα, συνάγοντες έχ πολλῶν τὰ χάλλιστα ἐξ ἑχάστου, ποιεῖτε οὕτω τὰ σώματα ὅλα φαίνεσθαι καλά; - Ποιούμεν γάρ, ἔφη, ούτως. - Τί γάρ; ἔφη, ἀπομιμεῖσθε τὸ ἦθος τῆς ψυχῆς πιθανώτατόν τε καὶ ἥδιστον καὶ φιλικώτατον καὶ ποθεινότατον καὶ ἐρασμιώτατον; η τούτο οὐδέ ἐστι μιμητόν; Πῶς γάρ, ἔφη, ὧ Σώχρατες, αν είη μιμητέον. ο έχει μήτε συμμετρίαν, μήτε χρώμα, μήτε μηδέν ών σύ εἶπας ἄρτι, μηδέ έστιν όλως δρατόν; -- Άρα οὖν, ἔφη. τό τε βλέπειν φιλοφρόνως καὶ τὸ ἐχθρῶς πρός τινας

« Est-ce que, dit-il, ô Parrhasius. la peinture est la représentation des choses qui sont vues (que l'on voit)? vous imitez en effet, les représentant au moyen des couleurs, les corps creux et les saillants. et les ténébreux et les lumineux. et les rudes et les doux. et les raboteux et les polis, et les jeunes et les vieux. --- Tu dis des choses vraies, dit-il. - Et pourtant, représentant du moins les belles formes, puisqu'il n'est pas facile de rencontrer un seul homme ayant toutes choses irréprochables, réunissant de plusieurs les plus belles parties de chacun, vous faites ainsi les corps tout entiers paraître beaux? -- Nous faisons en effet, dit-il, ainsi. --Eh quoi? dit-il, imitez-vous l'affection de l'âme et la plus persuasive et la plus douce et la plus amicale et la plus aimable et la plus séduisante? ou bien cela n'est-il pas imitable? -Comment en effet, dit-il, ô Socrate. serait-il imitable, ce qui n'a ni proportion, ni couleur, ni aucune des choses que toi tu as dites récemment, et n'est absolument pas visible? - Est-ce que donc, dit-il, et le regarder avec-bienveillance et le regarder avec haine vers certains

βλέπειν πρός τινας; - "Εμοιγε δοχεί, έφη. - Ούχουν τοῦτό γε μιμητόν εν τοῖς όμμασιν; - Καὶ μάλα, ἔφη. - Ἐπὶ δὲ τοῖς τῶν φίλων ἀγαθοῖς καὶ τοῖς κακοῖς δμοίως σοι δοκοῦσιν έχειν τὰ πρόςωπα οί τε φροντίζοντες καὶ οί  $\mu \dot{\eta}$ ; — Μὰ  $\Delta i$  οὐ δητα, έφη · επί μεν γάρ τοις άγαθοις φαιδροί, επί δε τοις κακοις σχυθρωποί γίγνονται. - Ούχουν, έφη, καὶ ταῦτα δυνατὸν ἀπειχάζειν; - Καὶ μάλα, ἔφη. - Άλλὰ μὴν καὶ τὸ μεγαλοπρεπές τε χαὶ έλευθέριον, χαὶ τὸ ταπεινόν τε χαὶ ἀνελεύθερον, καὶ τὸ σωφρονητικόν τε καὶ φρόνιμον, καὶ τὸ δβριστικόν τε καὶ ἀπειρόχαλον καὶ διὰ τοῦ προςώπου καὶ διὰ τῶν σχημάτων καὶ έστώτων και κινουμένων ανθρώπων διαφαίνει. -- Άληθη λέγεις, έρη. - Ούχουν καὶ ταῦτα μιμητά; -- Καὶ μάλα, έρη. --Πότερον οὖν, ἔφη, νομίζεις ἥδιον όρᾶν τοὺς ἀνθρώπους, δι' ὧν τὰ καλά τε κάγαθὰ καὶ άγαπητὰ ήθη φαίνετσι, ἡ δι' ὧν τὰ

dans les regards tantôt l'amitié, tantôt la haine? - Cela est vrai. -Il faut donc rendre ces expressions dans les yeux? - J'en conviens. - Trouves-tu le même caractère de physionomie dans ceux qui prennent part au bonheur, au malheur de leurs amis, et dans ceux qui n'en sont pas touchés? - Non assurément. Dans le bonheur de nos amis, nous avons un visage joyeux; il est triste au contraire dans leur infortune. — On peut donc aussi représenter ces sentiments? — Oui certes. - La fierté, l'orgueil, l'humilité, la modestie, la prudence, la rusticité, la vivacité, la bassesse, tout cela se fait remarquer sur le visage et dans le geste, dans les poses et dans les mouvements. - Tu as raison. — On peut donc encore exprimer ces différents caractères? - Je l'avoue. - Et qui crois-tu qu'on aime le plus à voir, les hommes qui se font remarquer par un caractère doux, heureux, aimable,

se produit dans l'homme? γίγνεται έν άνθρώπω; - Δοχεῖ ἔμοιγε, ἔφη. - Il paraît à moi du moins, dit-il. Ούχουν τοῦτό γε μιμητὸν - Cela n'est-il donc pas imitable dans les veux? έν τοῖς ὄμμασι; - Καὶ μάλα, ἔφη. — Et fortement, dit-il. -- Οἱ δέ τε φροντίζοντες - Mais ceux qui s'inquiètent έπὶ τοῖς ἀγαθοῖς au sujet des biens καὶ τοῖς κακοῖς τῶν φίλων et des maux de leurs amis et ceux qui ne s'en inquiètent point xai of un δοχοῦσί σοι paraissent-ils à toi έγειν όμοίως être semblablement quant aux visages? τὰ πρόςωπα; - Μὰ Δία, οὐ δῆτα, ἔφη. - Par Jupiter, non certes, dit-il: car ils deviennent brillants γίγνονται μέν γάρ φαιδροί au sujet des biens de leurs amis, έπὶ τοῖς ἀγαθοῖς, σχυθρωποί δὲ ἐπὶ τοῖς χαχοῖς. et sombres au sujet de leurs maux - N'est-il donc pas possible, dit-il. Οὔχουν δυνατόν, ἔφη, de représenter aussi ces choses? ἀπεικάζειν καὶ ταῦτα; - Καὶ μάλα, ἔφη. - Oui sans doute, dit-il. - Άλλαμην καὶ τὸ μεγαλοποεπές τε - Mais certes et la majesté et l'indépendance, χαὶ ἐλευθέριον, χαὶ τὸ ταπεινόν τε et la bassesse et la servilité, καὶ ἀνελεύθερον, καὶ τὸ σωρρονητικόν τε καὶ φρόνι· et la sagesse et la prudence. καὶ τὸ ὑβριστικόν τε [µov, et l'insolence καὶ ἀπειρόκαλον et la grossièreté

διαφαίνει καὶ διὰ τοῦ προζώπου se manifestent et par le visage καὶ διὰ τῶν σχημάτων et par les poses d'hommes et qui restent-en-place άνθρώπων καὶ έστώτων καὶ κινουμένων. et qui se mettent-en-mouvement. - Tu dis des choses vraies, dit-il. - Λέγεις άληθη, έφη. - N'est-il donc pas vrai que καὶ ταῦτα μιμητά; aussi ces choses sont imitables? - Καὶ μάλα, ἔφη. - Assurément, dit-il. - Πότερον οὖν, ἔφη, - Lequel donc, dit-il. νομίζεις ήδιον. juges-tu plus agréable, de voir les hommes, δράν τους άνθρώπους,

-- Ούκουν

διὰ ὧν φαίνεται

καὶ ἀγαπητά,

τὰ ἤθη καλά τε καὶ ἀγαθὰ

à travers lesquels se montrent les mœurs et belles et bonnes et aimables.

Πρός δὲ Κλείτωνα Ι τὸν ἀνδριαντοποιὸν εἰςελθών ποτε καὶ διαλεγόμενος αὐτῶ · « Οτι μέν, ἔφη, ὧ Κλείτων, λαίνους ποιείς ορομεῖς τε καὶ παλαιστάς καὶ πύκτας καὶ παγκρατιαστάς, δοῶ τε καὶ οἶδα. δ δὲ μάλιστα ψυχαγωγεῖ διὰ τῆς ὄψεως τοὺς άνθρώπους, τὸ ζωτικὸν φαίνεσθαι, πῶς τοῦτο ἐνεργάζη τοῖς ἀνοριασιν:» Ἐπεὶ δὲ ἀπορών ὁ Κλείτων οὐ ταγὺ ἀπεκρίνατο: « Ãρ', ἔφη, τοῖς τῶν ζώντων εἴδεσιν ἀπειχάζων τὸ ἔργον, ζωτι~ κωτέρους ποιείς φαίνεσθαι τους ανδριάντας; - Καὶ μάλα, έφη. - Ούχουν, τά τε ύπὸ τῶν σχημάτων κατασπώμενα καὶ τὰ ἀνασπώμενα ἐν τοῖς σώμασι, καὶ τὰ συμπιεζόμενα καὶ τὰ διελχόμενα, καὶ τὰ ἐντεινόμενα καὶ τὰ ἀνιέμενα ἀπεικάζων, όμιοιότερά τε τοῖς ἀληθινοῖς καὶ πιθανώτερα ποιεῖς φαίνεσθαι;

ou ceux qui n'offrent que des inclinations haïssables, méchantes et honteuses? — Il y a, par Jupiter, bien de la différence. »

Il alla un jour chez Cliton le statuaire, et s'entretint avec lui de son art : « Je vois bien, lui dit-il, et je sais, que tu représentes l'athlète à la course, le lutteur, le pugile, le pancratiaste. Mais ce caractère de vie, qui charme surtout l'œil des spectateurs, comment peux-tu l'imprimer ainsi à tes œuvres?» Et comme Cliton hésitait et tardait à répondre : « Est-ce, continua Socrate, en conformant tes ouvrages à ce que t'offrent tes modèles vivants, que tu les fais paraître plus animés? -C'est cela même. — Nos mouvements font élever certaines parties tandis que d'autres s'abaissent; certains muscles fléchissent et se gonslent tandis que d'autres s'étendent : c'est donc en exprimant ces effets que tu donnes à ton œuvre la ressemblance de la vérité? —

διὰ ὧν

καὶ μισητά;

Νη Δία, ἔφη,

Είςελθών δέ ποτε

« 'Ορῶ τε καὶ οἶδα.

καὶ παγκρατιαστάς.

τὸ φαίνεσθαι ζωτικόν,

πῶς ἐνεργάζη τοῦτο

ούχ ἀπεχρίνατο ταγύ:

ἀπεικάζων τὸ ἔργον

- Καὶ μάλα, ἔφη.

τά τε κατασπώμενα

καὶ τὰ συμπιεζόμενα

καί τὰ διελκόμενα.

καὶ τὰ ἐντεινόμενα

καὶ τὰ ἀνιέμενα.

ποιείς φαίνεσθαι

τοῖς εἴδεσι τῶν ζώντων,

φαίνεσθαι ζωτικωτέρους;

ποιεῖς τοὺς ἀνδριάντας

τοῖς ἀνδριᾶσιν; »

« Apa, ἔợn,

Οὕκουν,

ἀπειχάζων

ο δὲ μάλιστα

διά τῆς ὄψεως,

ῶ Κλείτων, ἔφη,

καὶ διαλεγόμενος αὐτῶ.

καὶ παλαιστάς καὶ πύκτας

ψυχαγωγεί τοὺς ἀνθρώπους

Έπεὶ δὲ ὁ Κλείτων ἀπορῶν

τὰ αἰσγρά τε καὶ πονηρὰ

διαφέρει πολύ, ὧ Σώχρατες. »

ou ceux

à travers lesquels se montrent les mœurs et laides et vicieuses

et haïssables?

- Par Jupiter, dit-il,

cela diffère beaucoup, ô Socrate. »

Et étant entré un jour πρὸς Κλείτωνα τὸν ἀνδριαντοποιὸν chez Cliton le statuaire et s'entretenant avec lui: « Et je vois et je sais,

ô Cliton, dit-il,

ότι μέν ποιείς λαίνους δρομείς τε que tu fais en-pierre et des coureurs

et des lutteurs et des pugiles

et des pancratiastes; mais ce qui surtout enchante les hommes

par la vue,

le paraître animé, comment mets-tu cela dans tes statues? »

Et comme Cliton embarrassé ne répondait pas sur-le-champ :

« Est-ce que, dit-il,

faisant-ressembler ton ouvrage

aux formes des vivants,

tu fais tes statues paraître plus vivantes?

--- Oui sans doute, dit-il.

- N'est-il donc pas vrai que,

imitant

et les *parties* tirées-en-bas

et celles tirées-en-haut

χαὶ τὰ ἀνασπώμενα έν τοῖς σώμασιν ὑπὸ τῶν σχημάτων, dans les corps par les poses,

et celles qui sont contractées

et celles qui sont allongées.

et celles qui sont tendues et celles qui sont relâchées,

tu fais tes statues paraître fbles et plus semblables aux corps vérita-

et plus persuasives (plus naturelles)?

δμοιότερά τε τοῖς άληθινοῖς καὶ πιθανώτερα;

- Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Τὸ δὲ καὶ τὰ πάθη τῶν ποιούντων τι σωμάτων ἀπομιμεῖσθαι οὐ ποιεῖ τινα τέρψιν τοῖς θεωμένοις; - Είχὸς γοῦν, ἔφη. - Οὔχουν καὶ τῶν μὲν μαγομένων άπειλητικά τὰ όμματα ἀπεικαστέον, τῶν δὲ νενικηκότων έξ εὐφραινομένων ή όψις μιμητέα; - Σφόδρα γ', ἔφη. - Δεῖ ἄρα, έφη, τὸν ἀνδριαντοποιὸν τὰ τῆς ψυχῆς έργα τῷ εἴδει προςει-κάζειν.

Πρός δὲ Πιστίαν τον θωραχοποιὸν εἰςελθών, ἐπιδείξαντος αὐτοῦ τῷ Σωχράτει θώρακας εὖ εἰργασμένους «Νή τὴν "Ηραν, έφη, καλόν γε, δ Πιστία, τὸ εύρημα τῷ τὰ μέν δεόμενα σκέπης τοῦ ἀνθρώπου σχεπάζειν τὸν θώραχα, ταῖς δὲ γερσὶ μή κωλύειν χρησθαι. Άτάρ, έφη, λέξον μοι, ω Πιστία, διά τί οὖτε ἐσχυροτέρους οὖτε πολυτελεστέρους  $^2$  τῶν ἄλλων ποιῶν τους θώρακας πλείονος πωλεῖς; — "Οτι, ἔφη, ὧ Σώκρατες, εὐρυθμοτέρους ποιῶ. -- Τὸν δὲ ρυθμόν 3, ἔρη, πότερα μέτρω ἢ

Précisément. — Cette imitation si précise de l'action des corps et de leurs divers mouvements, ne procure-t-elle pas un certain plaisir aux spectateurs? — Je le crois. — Il faut donc faire ressortir la menace dans les yeux des combattants, et la joie sur le visage des vainqueurs? - Sans nul doute. - Il faut donc aussi que le statuaire exprime par les formes toutes les impressions de l'âme. »

Un jour il entra dans la boutique de l'armurier Pistias, qui lui montra des cuirasses très-bien faites. « Voilà, dit-il, par Junon, une excellente invention: avec cette armure, les parties qui ont besoin d'être défendues se trouvent couvertes, et les bras conservent toute leur liberté. Mais, dis-moi, pourquoi vends-tu tes cuirasses plus cher que les autres armuriers, quoiqu'elles ne soient ni plus fortes, ni d'une matière plus précieuse? — C'est, Socrate, que les miennes sont mieux proportionnées. - Est-ce par le poids, ou par la mesure, que

 Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. Τὸ δὲ καὶ τὰ πάθη τῶν σωμάτων ποιούντων τι ἀπομιμεῖσθαι ού ποιεῖ τινα τέρψιν τοις θεωμένοις; -- Εἰκὸς γοῦν, ἔφη. Ο ὔχουν ἀπειχαστέον καὶ τὰ μὲν ὄμματα ἀπειλητικὰ τῶν μαγομένων, ή δὲ ὄψις τῶν νενικηκότων μιμητέα έξ εὐφραινομένων; - Σφόδρα γε, ἔφη. - Δεῖ ἄρα, ἔφη, τὸν ἀνδριαντοποιὸν προςεικάζειν τῷ εἴδει τὰ ἔργα τῆς ψυχῆς.» Είζελθών δὲ πρὸς Πιστίαν τὸν θωρακοποιόν, αὐτοῦ ἐπιδείξαντος τῷ Σωκράτει θώρακας εξ εξργασμένους. « Νή την "Ηραν, ἔση, τὸ εύρημα καλόν γε, ὧ Πιστία, τῷ τὸν θώραχα σχεπάζειν μὲν τὰ τοῦ ἀνθρώπου δεόμενα σχέπης, μή κωλύειν δὲ χρησθαι ταῖς χερσίν. Άτάρ, ἔφη, λέξον μοι, ὧ Πιστία. διὰ τί ποιῶν τοὺς θώρακας ούτε ισχυροτέρους ούτε πολυτελεστέρους τῶν ἄλλων πωλεῖς πλείονος: "Οτι, ἔφη, ὧ Σώχρατες, ποιῶ εὐρυθμοτέρους. - Πότερα δέ, ἔφη,

έπιδειχνύων τὸν ρυθμὸν

μέτρω η σταθμώ

113 - Tout à fait certes, dit-il. - Mais le aussi les impressions des corps qui font quelque chose être imitées ne fait-il pas une certaine jouissance à ceux qui regardent? - Cela est certes naturel, dit-il. - Ne faut-il donc pas représenter aussi les yeux menacants de ceux qui combattent, et le visage des vainqueurs ne doit-il pas être imité de celui d'hommes qui se réjouissent? - Tout à fait certes, dit-il. - Il faut donc, dit-il, le statuaire représenter par la forme les actions de l'àme. » Et étant entré chez Pistias le fabriquant-de-cuirasses. lui ayant fait-voir à Socrate des cuirasses bien travaillées : « Par Junon, dit-il, l'invention est certes belle, ô Pistias, par le la cuirasse couvrir les parties de l'homme qui ont besoin de protection, et ne pas empêcher de se servir de ses mains. Mais, dit-il, dis-moi, ô Pistias, pourquoi ne faisant tes cuirasses ni plus fortes ni de-matière-plus-précieuse que les autres tu les vends plus cher?

- Parce que, dit-il, ô Socrate,

- Mais est-ce, dit-il,

faisant-voir la proportion

par mesure ou par poids

je les fais mieux-proportionnées.

σταθμῶ ἐπιδειχνύων πλείονος τιμᾶ; οὐ γὰρ δὴ ἴσους γε πάντας οὐδὲ δμοίους Ι οἶμαί σε ποιεῖν, εἴ γε άρμόττοντας ποιεῖς.— Αλλά νη Δί', έφη, ποιώ: οὐδὲν γὰρ ὄφελός ἐστι θώραχος ἄνευ τούτου. - Ούχουν, έφη, σώματά γε ανθρώπων τὰ μέν εὔρυθμά έστι, τὰ δὲ ἄδρυθμα; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Πῶς οὖν, ἔφη. τῷ ἀρρύθμος σώματι άρμόττοντα τὸν θώραχα εὔρυθμον ποιεῖς; -  $\Omega$ ςπερ καὶ άρμόττοντα, έφη ο άρμόττων γάρ έστιν εὔρυθμος. - Δοχεῖς μοι, ἔση ὁ Σωχράτης, τὸ εὔρυθμον οὖ καθ' έαυτὸ λέγειν, άλλά πρὸς τὸν χρώμενον, ὅςπερ ᾶν εἶ φαίης ἀσπίδα, ῷ ᾶν άρμόττη, τούτω εύρυθμον είναι, και γλαμύδα, και τάλλα ωςαύτως ἔοιχεν ἔχειν τῷ σῷ λόγω. Ίσως δὲ καὶ ἄλλο τι οὐ μικρὸν ἀγαθὸν τῷ άρμόττειν πρόςεστι. — Δίδαζον, ἔφη, ὧ Σώκρατες, εἴ τι ἔχεις. — Ἡττον, ἔφη, τῷ βάρει πιέζουσιν οί

tu juges de cette proportion? car je pense que tu ne les fais pas toutes de même poids ni de même grandeur, s'il est vrai qu'elles soient proportionnées. — Elles le sont, n'en doute pas; car autrement elles ne pourraient servir. - Mais il y a des corps bien proportionnés et d'autres qui ne le sont pas? - Cela est vrai. - Comment donc fais-tu pour que tes cuirasses aillent bien à des corps mal proportionnés, et qu'elles soient d'une belle proportion? — Elles ont la meilleure proportion qu'elles doivent avoir, précisément parce qu'elles vont bien. -A ce qu'il me semble, tu ne considères pas ici la beauté de la proportion en elle-même, mais par rapport à son utilité, comme si tu disais qu'un bouclier est bien proportionné, s'il est commode à celui qui doits'en servir, et tu pourrais en dire tout autant d'un manteau ou d'autres choses semblables. Il y a peut-être dans cette convenance un autre avantage qui n'est pas à mépriser. - Apprends-le moi, Socrate, si tu en connais quelqu'un. -- C'est qu'une armure qui va bien à celui qui τιμα πλείονος; que tu les estimes plus? ού γάρ δή οξμαί σε car certes je ne pense pas toi ποιείν πάντας ίσους γε les faire toutes égales au moins ούδε όμοίους. ni semblables, είγε ποιείς άρμόττοντας. si toutefois tn les fais s'adaptant. - Άλλά, νη Δία, ἔφη, - Mais, par Jupiter, dit-il, ποιω. οὐδὲν γὰρ ὄφελός ἐστι θώραχος άνευ τούτου. sans cela. Οὔχουν, ἔφη, σώματά γε άνθρώπων έστὶ τὰ μὲν εὔουθμα, τὰ δὲ ἄρρυθμα; --- Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Πῶς οὖν, ἔση, ποιείς εύρυθμον τὸν θώραχα άρμόττοντα τῷ σώματι ἀρδύθμῳ;

δ άρμόττων γάρ έστιν εύρυθμος. Δοκεῖς μοι, ἔφη ὁ Σωκράτης, λέγειν τὸ εὔρυθμον οὺ κατὰ έαυτό, άλλὰ πρὸς τὸν χρώμενον, ώςπερ αν εί φαίης ασπίδα είναι ευρυθμον τούτω ῷ ἄν άρμόττη, καὶ γλαμύδα, καὶ τὰ ἄλλα ἔοιχεν ἔγειν ὡςαύτως τῷ σῷ λόγω.

- "Ωςπερ καί, έση,

άρμόττοντα:

Ίσως δὲ καὶ άλλο τι άγαθόν οὐ μικρόν πρόςεστι τῷ ἀρμόττειν.

 Δίδαξον, ἔση, ὧ Σώχρατες. εί έγεις τι.

- Οἱ ἀρμόττοντες,

ěφη,

έχοντες τὸν αὐτὸν σταθμόν,

je les fais s'adaptant; car aucune utilité n'est d'une cuirasse - N'est-il donc pas vrai, dit-il, que les corps des hommes sont les uns bien-proportionnés, les autres sans-proportion? --- Tout à fait certes, dit-il. - Comment donc, dit-il, fais-tu bien-proportionnée la cuirasse s'adaptant au corps sans-proportion? - Comme aussi, dit-il, je la fais s'adaptant; car celle qui s'adapte

est bien-proportionnée. - Tu paraîs à moi, dit Socrate, dire le bien-proportionné non pas en lui-même, mais par rapport à celui qui s'en sert, comme si tu disais un bouclier être bien-proportionné pour celui auquel il s'adapte, et une chlamyde, et les autres choses paraissent être de même d'après ton discours. Mais peut-être aussi quelque autre avantage non petit s'ajoute au s'adapter.

- Apprends-le moi, dit-il, ô Socrate, si tu en as quelqu'un à m'apprendre - Les cuirasses qui s'adaptent, dit-il, avant le même poids,

άρμόττοντες τῶν ἀναρμόστων, τὸν αὐτὸν σταθμὸν ἔγοντες : οί μέν γὰρ ἀνάρμοστοι, ἢ ὅλοι ἐχ τῶν ὅμων χρεμάμενοι, ἢ χαὶ άλλο τι τοῦ σώματος σφόδρα πιέζοντες, δύςφοροι καὶ γαλεποὶ γίγνονται, οί δὲ άρμόττοντες, διειλημμένοι τὸ βάρος, τὸ μὲν ύπο των κλειδών καὶ ἐπωμίδων Ι, το δὲ ὑπο των ώμων, το δὲ ύπὸ τοῦ στήθους, τὸ δὲ ὑπὸ τοῦ νώτου, τὸ δὲ ὑπὸ τῆς γαστρός. ολίγου δείν ου φορήματι, άλλά προςθήματι ἐοίχασιν. — Εἴρηχας, ἔφη, αὐτό, οι' ὅπερ² ἔγωγε τὰ ἐμὰ ἔργα πλείστου ἄξια νομίζω είναι ένιοι μέντοι τούς ποιχίλους χαὶ τούς ἐπιγρύσους θώρακας μαλλον ώνοῦνται. - 'Αλλά μήν, ἔφη, εἴ γε διά ταῦτα3 μή άρμόττοντας ώνοῦνται, κακὸν ἔμοιγε δοκοῦσι ποικίλον τε καὶ ἐπίγρυσον ὢνεῖσθαι. ἀτάρ, ἔφη, τοῦ σώματος μὴ μένοντος, αλλά τοτέ μέν χυρτουμένου, τοτέ δε δρθουμένου, πως αν ακριβεῖς θώρακες άρμόττοιεν; — Οὐδαμῶς, ἔφη. — Λέγεις,

la porte, le fatigue moins de son poids, sans être en effet plus légère que celle qui ne lui va pas bien; celle-ci est incommode et difficile à porter, parce qu'elle ne s'ajuste pas bien à la forme des épaules, ou parce qu'elle presse fortement quelque partie du corps; l'autre se partage avec un juste équilibre sur les clavicules, sur les épaules, sur le dos, sur la poitrine, sur l'estomac : on dirait que ce n'est pas un fardeau étranger, mais un appendice du corps. -- Et voilà pour quoi je mets un grand prix à mes ouvrages; néanmoins, je sais que bien des gens aiment mieux acheter des cuirasses bien peintes, bien dorées.—Si elles ne s'ajustent pas à leur corps, je trouve que c'est acheter une incommodité couverte d'ornements et de dorure. Mais comme on n'est pas toujours immobile, que tantôt on se courbe, tantôt on se redresse, comment des cuirasses trop justes peuvent-elles se prêter aux mouvements? - Elles ne le peuvent pas. - Tu dis donc que des cuirasses

πιέζουσιν ήττον τῷ βάρει των αναρμόστων. οί μέν γάρ ανάρμοστοι, η χρεμάμενοι όλοι έχ τῶν ὤμων, η και πιέζοντες σφόδρα τὶ ἄλλο τοῦ σώματος, γίγνονται δύςφοροι καὶ γαλεποί, οί δὲ άρμόττοντες, διειλημμένοι τὸ βάρος, τὸ μὲν ὑπὸ τῶν κλειδῶν καὶ ἐπωμίδων, τὸ δὲ ὑπὸ τῶν ὤμων, τὸ δὲ ὑπὸ τοῦ στήθους, τὸ δὲ ὑπὸ τοῦ νώτου, τὸ δὲ ὑπὸ τῆς γαστρός, έοίχασιν όλίγου δείν ού φορήματι, άλλα προςθήματι. - Εἴρηχας, ἔφη, αὐτό, είναι άξια πλείστου. ένιοι μέντοι ώνοῦνται μᾶλλον τούς θώραχας ποιχίλους καὶ τοὺς ἐπιχρύσους. Αλλὰ μήν, ἔφη, εί γε διὰ ταῦτα ώνοῦνται μὴ άρμόττοντας, δοχούσιν έμοιγε ώνεῖσθαι χαχὸν ποιχίλον τε χαὶ ἐπίγρυσον. Άτάρ, ἔφη, τοῦ σώματος μή μένοντος. άλλὰ τοτὲ μὲν χυρτουμένου, τοτέ δὲ ὀρθουμένου, πῶς θώραχες ἀχριβεῖς αν άρμόττοιεν: - Οὐδαμῶς, ἔση. - Λέγεις άρμόττειν, ἔφη,

gênent moins par la pesanteur que celles qui-s'adaptent-mal; car celles qui-s'adaptent-mal. on étant suspendues tout entières des épaules, ou encore génant fortement quelque autre partie du corps, deviennent difficiles-à-porter et pénibles. mais celles qui s'adaptent. divisées quant à la pesanteur, d'un côté sur les clavicules et le haut-des-épaules, de l'autre sur les épaules, de l'autre sur la poitrine, de l'autre sur le dos, de l'autre sur le ventre, ressemblent de peu s'en falloir non pas à un fardeau, mais à une addition. - Tu as dit, dit-il, cela même, διὰ ὅπερ ἔγωγε νομίζω τὰ ἐμὰ ἔργα pour quoi moi j'estime mes ouvrages être dignes du plus grand prix; quelques uns pourtant achètent plutôt les cuirasses variées et les cuirasses dorées. - Mais cependant, dit-il si du moins à cause de ces ornements ils les achètent ne s'adaptant pas, ils semblent à moi du moins acheter un mauvais objet et ciselé et doré. Mais, dit-il, le corps ne restant pas dans la même position, mais tantôt se courbant et tantôt se tenant-droit, comment des cuirasses justes pourraient-elles s'adapter? - Nullement, dit-il. - Tu dis celles-là s'adapter, dit-il,

έφη, άρμόττειν οὐ τοὺς ἀχριβεῖς<sup>1</sup>, ἀλλὰ τοὺς μή λυποῦντας ἐν τῆ γρεία. - Αὐτός, ἔφη, τοῦτο λέγω, ὧ Σώχρατες, καὶ πάνυ ορθώς ἀποδέγη<sup>2</sup>.»

ΧΙΙ. Έπιγένην 3 δε των ζυνόντων τινά, νέον τε όντα και το σωμα κακώς έγοντα, ίδων· «'Ως ίδιωτικώς, έφη, τὸ σωμα έγεις4, 👸 Ἐπίγενες.—Καὶ ός: Ἰδιώτης γάρ, ἔφη, εἰμί, ὧ Σώκρατες. θοδέν γε μαλλον 5, έφη, των έν 'Ολυμπία μελλόντων άγωνίζεσθαι· ή δοχεί σοι μιχρός είναι δ περί της ψυγής πρός τούς πολεμίους αγών, ον Αθηναΐοι θήσουσιν, όταν τύγωσιν; Καὶ αλν ούκ ολίγοι μέν διά την των σωμάτων καγεζίαν αποθνήσκουσί τε έν τοῖς πολεμικοῖς κινδύνοις, καὶ αἰσχρῶς σώζονται. πολλοί δὲ δι' αὐτὸ τοῦτο ζῶντες άλίσχονται, καὶ άλόντες ἤτοι δουλεύουσι τὸν λοιπὸν βίον, ἐὰν οὕτω τύχωσι, τὴν χαλεπωτάτην οουλείαν, ή εἰς τὰς ἀνάγκας τὰς ἀλγεινοτάτας ἐμπεσόντες, καὶ έχτίσαντες ένίστε πλείω τῶν ὑπαργόντων αὐτοῖς, τὸν λοιπὸν

qui vont bien ne sont pas celles qui pressent le corps pour en montrer toutes les formes, mais celles qui ne lui font de mal dans aucune attitude? — C'est ce que je veux dire, Socrate, et tu le comprends bien. »

XI...........

XII Il voyait qu'Épigène, l'un des jeunes gens qui le fréquentaient, était d'une mauvaise complexion : « Que tu as un air vulgaire, lui dit-il, mon cher Épigène! - Aussi ne suis-je qu'un homme du commun. — Pas plus cependant que ceux qui combattent dans les jeux olympiques. Si les Athéniens font la guerre, comptes-tu pour rien le combat que tu soutiendras pour défendre ta vie contre les ennemis? Dans les combats, combien d'hommes périssent à cause de leur manvaise constitution, ou gardent leur vie au prix du déshonneur! combien d'autres sont faits prisonniers, et passent misérablement le reste de leurs jours dans la plus dure captivité, ou, tombant dans la plus triste des nécessités, après avoir pavé une rançon supéENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE III.

ού τούς άχριδεῖς, άλλὰ τοὺς μὴ λυποῦντας έν τη γρεία.

- Αὐτός, ἔφη, λέγω τοῦτο, ω Σώχρατες,

καὶ ἀποδέγη πάνυ ὀρθώς.»

XI. ..... ΧΙΙ. Ίδων δὲ Ἐπιγένην,

τινά τῶν ξυνόντων, όντα τε νέον

καὶ ἔγοντα κακῶς τὸ σῶμα: « Ώς ἔχεις ιδιωτικῶς

τὸ σῶμα,

ω Ἐπίγενες, ἔφη.

- Καὶ ὅς Εἰμὶ γάρ, ἔρη, ιδιώτης, ὧ Σώχρατες.

 Οὐδέν γε μᾶλλον, ἔφη, τῶν μελλόντων ἀγωνίζεσθαι

έν 'Ολυμπία'

η δ άγων περί της ψυχης πρός τούς πολεμίους, ον Άθηναῖοι θήσουσιν,

**ὅταν τύχωσιν**,

δοχεί σοι

είναι μικοός:

Καὶ μὴν οὐχ ὀλίγοι μὲν διά τὴν χαγεζίαν τῶν σωμάτων

αποθνήσχουσί τε

έν τοῖς χινδύνοις πολεμιχοῖς. καὶ σώζονται αἰσχρῶς,

πολλοί δε διά τοῦτο αὐτό άλίσκονται ζώντες, καὶ άλόντες

ήτοι, ἐὰν τύχωσιν οὕτω,

δουλεύουσι τὸν λοιπὸν βίον δουλείαν την γαλεπωτάτην, η έμπεσόντες είς τὰς ἀνάγκας

τὰς ἀλγεινοτάτας.

καὶ ἐκτίσαντες ἐνίστε πλείω τῶν ὑπαρχόντων αὐτοῖς,

non pas celles qui sont justes, mais celles qui ne gênent pas dans l'usage.

- Moi-même, dit-il, je dis cela, ô Socrate,

et tu concois tout à fait bien. »

XI.....

XII. Mais ayant vu Épigène, l'un de ceux qui étaient-avec lui, et étant jeune et étant mal quant au corps : « Que tu es d'une-manière-commune quant au corps,

ô Epigène, dit-il. - Et lui : Je suis en effet, dit-il,

un simple-particulier, ô Socrate. - En rien certes plus, dit-il,

que ceux qui doivent combattre à Olympie;

ou bien le combat pour la vie contre les ennemis,

que les Athéniens établiront, lorsqu'ils trouveront à l'établir.

paraît-il à toi être de-peu-d'importance?

Et cependant non de peu nombreux à cause de la mauvaise-constitution

de leurs corps

et meurent

dans les dangers de-la-guerre, et sont sauvés honteusement. et beaucoup à cause de cela même sont pris vivants, et ayant été pris ou certes, s'ils rencontrent ainsi, ils sont-esclaves le reste de leur vie de l'esclavage le plus pénible. ou étant tombés dans les nécessités les plus douloureuses, et avant pavé quelquefois plus

que les biens qui appartiennent à eux,

διαζώσι τὸν λοιπὸν βίον

ὄντες ἐνδεεῖς τῶν ἀναγκαίων

καὶ κακοπαθούντες,

πολλοί δὲ

κτῶνται δόξαν αἰσχράν, δοκοῦντες ἀποδειλιὰν,

διά την άδυναμίαν του σώματος:

η καταφρονείς

τούτων τῶν ἐπιτιμίων

τής καγεξίας,

καὶ οἴει ἄν φέρειν ραδίως

τὰ τοιαὺτα ; καὶ μὴν οἶμαί γε

αိ ∂εῖ

τὸν ἐπιμελούμενον

τῆς εὐεξίας τοῦ σώματος

ύπομένειν εΐναι πολλῷ ῥάω καὶ ἡδίω τούτων:

η νομίζεις την καχεξίαν είναι ύγιεινότερόν τε

καὶ γρησιμώτερον εἰς τὰ ἄλλα

της ευεξίας;

η καταφρονείς τῶν γιγνομένων διὰ τὴν εὐεξίαν; Καὶ μήν γε

πάντα τὰ ἐναντία συμδαίνει τοῖς ἔγουσιν εὖ

τὰ σώματα, ἢ τοῖς κακῶς: καὶ γὰρ

οί ἔχοντες εὖ τὰ σώματα

ύγιαίνουσι καὶ ἰσγύουσι,

καὶ πολλοὶ μὲν διὰ τοῦτο σώζονταὶ τε εὐσχημόνως ἐκ τῶν ἀγώνων πολεμικῶν,

καὶ διαφεύγουσι πάντα τὰ δεινά.

ils vivent le reste de leur vie étant dépourvus

des choses nécessaires et éprouvant-des-maux,

et beaucoup

acquièrent une réputation honteuse

121

paraissant être-lâches,

à cause de l'impuissance de leur corps,

ou bien méprises-tu ces châtiments

de la mauvaise-constitution,

et penses-tu pouvoir supporter facileles choses telles ? [men!

et pourtant je crois certes les choses qu'il faut celui qui prend-soin de la bonne-tenue du corps

supporter

être beaucoup plus faciles et plus agréables que celles-là;

on crois-tu la mauvaise-constitution

être une chose et plus saine

et plus utile pour les antres choses

que la bonne-constitution?

ou bien méprises-tu

les avantages qui se produisent grâce à la bonne-constitution?

Et pourtant certes

toutes les choses contraires arrivent à ceux qui sont bien

quant à leurs corps, qu'à ceux qui sont mal :

et en effet

ceux qui sont bien de leurs corps

ont-une-bonne-santé et sont-robustes,

et plusieurs à cause de cela et se sauvent honorablement des combats de-la-guerre,

et échappent à tous les dangers,

ENTRETIENS MÉMORABLES.—III.

6

1 4

βίον ἐνδεεῖς τῶν ἀναγχαίων ὄντες χαὶ χαχοπαθοῦντες διαζῶσι, πολλοὶ δὲ δόζαν αἰσχρὰν χτῶνται, διὰ τὴν τοῦ σώματος ἀδυναμίαν δοχοῦντες ἀποδειλιἄν · ἢ χαταφρονεῖς τῶν ἐπιτιμίων τῆς χαχεξίας τούτων, χαὶ ῥαδίως ἀν οἴει φέρειν τὰ τοιαῦτα; χαὶ μὴν οἶμαί γε πολλῷ ῥάω χαὶ ἡδίω τούτων εἶναι ἀ δεὶ ὑπομένειν τὸν ἐπιμελούμενον τῆς τοῦ σώματος εὐεζίας Ι· ἢ ὑγιεινότερόν τε χαὶ εἰς τάλλα χρησιμώτερον νομίζεις εἶναι τὴν χαχεξίαν τῆς εὐεξίας; ἢ τῶν διὰ τὴν εὐεζίαν γιγνομένων χαταφρονεῖς; Καὶ μὴν πάντα γε τἀναντία συμβαίνει τοῖς εὖ τὰ σώματα ἔγουσιν ἢ τοῖς καχῶς. χαὶ γὰρ ὑγιαίνουσιν οἱ τὰ σώματα εὖ ἔγοντες χαὶ ἐχύουσι, χαὶ πολλοὶ μὲν διὰ τοῦτο ἐχ τῶν πολεμιχῶν ἀγώνων

σώζονταί τε εὐσγημόνως, καὶ τὰ δεινὰ πάντα διαφεύγουσι, πολ-

rieure à leur fortune, traînent leur vie dans la douleur et la misère! Combien d'autres encore, parce qu'ils manquent de vigueur, paraissent lâches et timides, et demeurent sous le poids d'une honteuse réputation! N'es-tu point effrayé de ces punitions attachées à la faiblesse, et crois-tu pouvoir aisément les supporter? Pour moi, je crois plus facile et plus doux de se soumettre aux fatigues qu'il faut s'imposer pour acquérir de la force. Penses-tu qu'une constitution délicate soit plus saine et plus utile dans tous les événements qu'une constitution robuste? Méprises-tu les avantages que procure un bon tempérament? Cependant les hommes qui ont une bonne complexion et ceux qui en ont une mauvaise sont bien différemment partagés: l'homme bien constitué conserve sa santé, jouit de toute sa force, défend sa vie avec honneur dans les combats, se tire heu-

λοὶ δὲ φίλοις τε βοηθοῦσι καὶ τὴν πατρίδα εὐεργετοῦσι, καὶ διὰ τοῦτος τε ἀξιοῦνται, καὶ δόξαν μεγάλην κτῶνται, καὶ τόν τε λοιπὸν βίον ἤδιον καὶ τόν βίον ἤδιον καὶ τόν βίον ἤδιον καὶ κάλλιον διαζῶσι, καὶ τοῖς ἑαυτῶν παισὶ καλλίους ἀφορμὰς εἰς τὸν βίον καταλείπουσιν. Οὐτοι χρή, ὅτι ἡ πόλις οὐκ ἀσκεῖ δημοσία τὰ πρὸς τὸν πόλεμον <sup>1</sup>, διὰ τοῦτο καὶ ἰδία ἀμελεῖν <sup>2</sup>, ἀλλὰ μηδὲν ἦττον ἐπιμελεῖσθαι· εὖ γὰρ ἴσθι, ὅτι οὐδὲ ἐν ἄλλῳ οὐδενὶ τὸ ἔγῶνι, οὐδὲ ἐν πράξει οὐδεμιὰ μεῖον ἔξεις, διὰ τὸ βέλτιον τὸ σῶμα παρεσκευάσθαι· πρὸς πάντα γάρ, ὅσα πράττουσιν ἀνθρωσι, χρήσιμον τὸ σῶμα ἐστιν· ἐν πάσαις δὲ ταῖς τοῦ σώματος χρείαν εἶναι, ἐν τῷ διανοεῖσθαι, τίς οὐκ οῖδεν³, ὅτι καὶ ἐν τούτῳ πολλοὶ μεγάλα σφάλλονται, διὰ

reusement des périls, prête secours à ses amis, obtient par ses services la reconnaissance de sa patrie, acquiert un grand renom, obtient les premiers honneurs, passe le reste de sa vie heureux te considéré, et laisse à ses enfants de précieuses ressources. Si l'État n'ordonne pas de faire publiquement les exercices militaires, ce n'est pas une raison pour les particuliers de les négliger, et ils ne doivent pas s'y appliquer moins assidument. Sache bien que dans aucune lutte, dans aucune circonstance de la vie, un n'auras à te repentir d'avoir exercé tes forces. Notre corps nous est utile dans tous nos actes; il est toujours de la plus grande importance qu'il soit bien constitué. Dans les fonctions mêmes auxquelles tu crois qu'il a le moins de part, je veux dire celles de l'intelligence, qui ne sait que la pensée

πολλοί δὲ βοηθοῦσί τε φίλοις χαὶ εὐεργετοῦσι τὴν πατρίδα, καὶ διὰ ταῦτα άξιοῦνταί τε γάριτος, καὶ κτῶνται μεγάλην δόξαν, καὶ τυγγάνουσι τιμών καλλίστων. καὶ διαζῶσί τε τὸν λοιπὸν βίον nôcov καὶ κάλλιον, καὶ καταλείπουσι τοῖς παισὶν έαυτῶν άφορμάς καλλίους είς τον βίον. Ούτοι γρή, ότι ή πόλις ούχ άσχεῖ δημοσία τὰ πρὸς τὸν πόλεμον, διὰ τοῦτο ἀμελεῖν καὶ ιδία, αλλά έπιμελεϊσθαι ούδεν ήττον: ίσθι γάρ εύ, ὅτι οὐὸὲ ἐν οὐδενὶ ἄλλω ἀγῶνι, ούδὲ ἐν οὐδεμιᾶ πράξει έξεις μεῖον, διὰ τὸ παρεσχευάσθαι βέλτιον τὸ σῶμα: πρὸς πάντα γάρ, όσα πράττουσιν άνθρωποι. τὸ σῶμά ἐστι γρήσιμον. έν πάσαις δὲ ταῖς γρείαις τού σώματος διαφέρει πολύ έχειν τὸ σῶμα ώς βέλτιστα. έπεὶ καὶ ἐν τῶ οιανοεῖσθαι. έν ὧ δοχεῖς χρείαν σώματος είναι έλαγίστην. τίς ούχ οίδεν, ὅτι καὶ ἐν τούτω πολλοὶ σφάλλονται μεγάλα,

beaucoup aussi et portent-secours à leurs amis et font-du-bien à leur patrie, et pour ces choses et sont jugés-dignes de reconnaissance, et acquièrent une grande gloire, et obtiennent les honneurs les plus beaux, et vivent le reste de leur vie plus agréablement et plus honorablement, et laissent aux enfants d'eux-mêmes des ressources plus belles pour la vie Il ne faut certes pas. parce que la ville n'exerce pas publiquement les choses pour la guerre, pour cela les négliger aussi en particulier, mais s'en occuper en rien moins; car sache bien, que ni dans aucun autre combat, ni dans aucune action tu n'auras moins, à cause du être disposé mieux quant au corps; car pour toutes les choses, que font les hommes, le corps est utile; mais dans tous les usages du corps il importe beaucoup d'être quant au corps le mieux possible; puisque même dans le penser, dans lequel to crois l'usage du corps être le moindre, qui ne sait que aussi, en cela beaucoup d'hommes se trompent grandement,

τὸ μὴ ὑγιαίνειν τὸ σῶμα; καὶ λήθη δὲ καὶ ἀθυμία καὶ ουςκολία καὶ μανία πολλάκις πολλοῖς Ι διὰ τὴν τοῦ σώματος καγεξίαν εἰς την διάνοιαν έμπίπτουσιν ούτως, ώςτε καὶ τὰς ἐπιστήμας ἐκβάλλειν. Τοῖς δὲ τὰ σώματα εὖ ἔγουσι πολλή ἀσφάλεια καὶ οὐδείς χίνδυνος διά γε την τοῦ σώματος χαγεζίαν τοιοῦτόν τι παθείν, είχὸς δὲ μᾶλλον πρὸς τὰ ἐναντία τῶν διὰ τὴν καγεξίαν γιγνομένων καὶ τὴν εὐεξίαν χρήσιμον εἶναι καίτοι τῶν γε τοῖς είρημένοις έναντίων ένεκα τί οὐκ ἄν τις νοῦν ἔγων ὑπομείνειεν; Αλσγρον δέ και το διά την αμέλειαν γηρασαι2 πριν ίδειν έαυτόν, ποίος αν κάλλιστος καί κράτιστος τῶ σώματι γένοιτο ταῦτα δὲ ούχ ἔστιν ίδεῖν ἀμελοῦντα· οὐ γὰρ ἐθέλει αὐτόματα γίγνεσθαι<sup>3</sup>.»

pèche souvent parce que le corps est mal disposé? Le défaut de mémoire, la lenteur d'esprit, la paresse, la folie même, sont des suites d'une disposition vicieuse de nos organes, et nous font perdre quelquefois toutes les connaissances que nous avions acquises. Si au contraire le corps est sain, l'homme n'a pas à craindre de semblables infirmités ; il doit même s'attendre à ce que la vigueur de son tempérament produise en lui des effets tout contraires. Et que ne fera pas un homme de bon sens pour éviter tant de maux et se procurer de si grands biens? D'aitleurs il est honteux de vieillir dans cette négligence, sans savoir jusqu'où l'on aurait pu porter sa force et son adresse. C'est ce qu'on ne peut connaître sans travail, car ces qualités ne se développent pas d'elles-mêmes. »

διά τὸ μὴ ὑγιαίνειν à cause du ne pas être-sains quant au corps? τὸ σῶμα; et d'un autre côté l'oubli

καὶ λήθη δὲ. καὶ ἀθυμία et le découragement et la mauvaise-humeur καὶ δυεκολία

χαὶ μανία

έμπίπτουσι πολλάκις à beaucoup d'hommes

πολλοῖς

είς την διάνοιαν διά τὴν χαγεξίαν

τού σώματος

ούτως, ώςτε καὶ

εκδάλλειν τὰς ἐπιστήμας. Τοῖς δὲ ἔχουσιν εὖ

τὰ σώματα πολλή ἀσφάλεια καὶ οὐδεὶς κίνδυνος

παθείν τι τοιούτον

διά γε

τὴν χαγεξίαν τοῦ σώματος.

μαλλον δέ είχος καὶ τὴν εὐεξίαν

είναι γρήσιμον πρός τὰ ἐναντία

τών γιγνομένων διά την καχεξίαν. χαίτοι τί

τὶς ἔγων νοῦν ούκ αν ύπομείνειεν,

**ἔνεκά γε τῶν ἐναντίων** τοίς είρημένοις;

Αἰσγοὸν δὲ καὶ τὸ γηρᾶσαι διὰ τὴν ἀμέλειαν

πρὶν ἰδεῖν έαυτόν,

ποῖος ἄν γένοιτο χάλλιστος καὶ κράτιστος τῶ σώματι.

ούκ ἔστι δὲ

άμελοῦντα ἰδεῖν ταῦτα:

ού γαρ έθελει γίγνεσθαι αὐτόματα. et la folie tombent sonvent

dans la pensée.

à cause de la mauvaise-constitution

du corps

tellement, que même

en chasser les connaissances. Mais pour ceux qui sont bien

quant aux corps une grande sécurité et aucun risque

d'éprouver quelque chose de tel

à cause du moins

de la mauvaise-constitution

du corps,

mais il est plutôt vraisemblable aussi la bonne-constitution

être utile pour les choses contraires

à celles qui arrivent

à cause de la mauvaise-constitution;

pourtant quoi

quelqu'un avant du sens ne supporterait-il pas,

du moins pour les choses contraires

à celles qui ont été dites? Mais il est honteux aussi le vieillir dans la négligence avant d'avoir vu soi-même, quel on peut devenir le plus beau

et le plus fort par le corps; or il n'est pas possible

celui qui néglige voir ces choses;

car elles ne veulent pas se produire d'elles-mêmes.

127

ΧΙΙΙ. <sup>3</sup>Οργιζομένου δέ ποτέ τινος, ὅτι προςειπών τινα χαίρειν <sup>1</sup> οὐκ ἀντιπροςερρήθη. « Ι`ελοῖον, ἔφη, τό, εἰ μὲν τὸ σῶμα κάκιον ἔχοντι ἀπήντησάς τῳ, μὴ ἄν ὀργίζεσθαι, ὅτι δὲ τὴν ψυχὴν ἀγροικοτέρως<sup>2</sup> διακειμένω περιέτυγες, τοῦτό σε λυπεῖν. »

"Αλλου δὲ λέγοντος, ὅτι ἀηδῶς ἐσθίοι· « ᾿Αχουμενός ³, ἔφη, τούτου φάρμαχον ἀγαθὸν διδάσχει.» Ἐρομένου δέ· «Ποῖον;....Παύσασθαι ἐσθίοντα ⁴, ἔφη· χαὶ ἤδιόν τε χαὶ εὐτελέστερον χαὶ ὑγιεινότερον φησὶ διάξειν παυσάμενον. »

"Αλλου δ' αὖ λέγοντος, ὅτι θερμὸν εἴη παρ' ἐαυτῷ τὸ ὕδωρ, ὅ πίνοι· «"Όταν ἄρ', ἔφη, βούλη θερμῷ λούσασθαι, ἔτοιμον ἔσται σοι. — "Αλλὰ ψυχρόν, ἔφη, ὥςτε λούσασθαι 5, ἐστίν. — "Αρ' οὖν, ἔφη, καὶ οἱ οἰκέται σου ἄχθονται πίνοντές τε αὐτὸ καὶ λούμενοι ὁ αὐτῷ; — Μὰ τὸν Δί', ἔφη· ἀλλὰ καὶ πολλάκις τεθαύ-

XIII. Quelqu'un était en colère d'avoir salué une personue qui ne lui rendit pas le salut. « C'est vraiment chose risible, lui dit Socrate, que tu ne te fâches point quand tu as rencontré un malade, et que tu sois si peiné d'avoir rencontré un homme d'un esprit grossier. »

Un autre se plaignait de manger sans plaisir : « Acumène, lui dit-il, enseigne un bon remède contre ton mal. — Eh! quel est-il? — C'est de manger moins; les mets te paraîtront plus agréables, tu dépenseras moins, et tu te porteras mieux. »

Un autre lui disait qu'il n'avait à boire chez lui que de l'eau chaude.

« Tant mieux; elle sera toute prête quand tu voudras te baigner. —

Mais elle est trop fraîche pour le bain. — Est-ce que tes serviteurs se plaignent d'en boire et de s'y baigner? — Non vraiment, et je me

ΧΙΙΙ. Τινός δέ ποτε οργιζομένου, ότι προςειπών τινα γαίρειν ούκ άντιπροςερρήθη. « Γελοῖον, ἔφη, το, εί μὲν ἀπήντησάς τω έχοντι κάκιον τὸ σῶμα, μη αν οργίζεσθαι, ότι δὲ περιέτυγες διαχειμένω άγροιχοτέρως την ψυγήν, τούτο λυπείν σε. » "Αλλου δὲ λέγοντος, ότι έσθίοι ἀηδώς. « Άχουμενός, ἔρη, διδάσκει φάρμακον άγαθὸν τούτου. » Έρομένου δέ · « Ποῖον ; - Παύσασθαι έσθίοντα. ἔφη. καὶ σησὶ παυσάμενον διάξειν ήδιόν τε χαὶ εὐτελέστερον καὶ ύγιεινότερον. » "Αλλου δὲ αὖ λέγοντος. ότι θερμόν είη παρά έαυτῶ τὸ ύδωρ, δ πίνοι . « "Όταν ἄρα, ἔφη, βούλη λούσασθαι θερμώ, έσται έτοιμόν σοι. - Άλλά ἐστι ψυγρόν, ἔφη, ώςτε λούσασθαι. - Aon ouv, žon. καὶ οἱ οἰκέται σου άχθονται πίνοντές τε αὐτὸ καὶ λούμενοι αὐτῶ; - Μὰ τὸν Δία, ἔφη: άλλά καὶ

XIII. Et quelqu'un un jour s'emportant, de ce qu'ayant dit à quelqu'un de se réjouir (le bonjour) il n'avait pas été-salué-en-retour « Chose risible, dit-il, que le, si tu avais rencontré quelqu'un étant trop mal quant au corps, ne pas t'emporter, mais parce que tu es tombé-sur quelqu'un disposé trop grossièrement quant à l'âme, cela affliger toi. » Mais un autre disant. qu'il mangeait sans-plaisir : « Acumène, dit-il, enseigne un remède bon pour cela. » Et lui interrogeant : « Lequel? - De cesser mangeant (de manger), dit-il; et il dit celui avant cessé devoir vivre et plus agréablement et avec-moins-de-frais et plus sainement. » Un autre encore disant. que chaude était chez lui l'eau qu'il buvait : « Lorsque donc, dit-il, tu vondras te baigner dans l'eau chaude, elle ser prête pour toi. - Mais elle est froide, dit-il, pour se baigner. - Est-ce que donc, dit-il, aussi les serviteurs de toi souffrent et buvant elle et se baignant dans elle?

- Non par Jupiter, dit-il

mais même

μακα, ώς ήδέως αὐτῷ πρὸς ἀμφότερα ταῦτα χρῶνται. — Πότερον δέ, ἔρη, τὸ παρὰ σοὶ ὕδωρ θερμότερον πιεῖν ἐστιν, ἢ τὸ ἐν ᾿Ασκληπιοῦ ¹; — Τὸ ἐν ᾿Ασκληπιοῦ, ἔρη. — Πότερον δὲ λούσασθαι ψυχρότερον, τὸ παρὰ σοί, ἢ τὸ ἐν ᾿Αμφιαράου; — Τὸ ἐν ᾿Αμφιαράου, ἔφη. — Ἐνθυμοῦ οὖν, ἔφη, ὅτι κινδυνεύεις δυςαρεστότερος εἶναι τῶν τε οἰκετῶν καὶ τῶν ἀβρωστούντων.»

Κολάσαντος δέ τινος ἰσχυρῶς ἀκόλουθον, ἤρετο ² τί χαλεπαίνοι τῷ θεράποντι. « Οτι, ἔφη, ὀψοφαγίστατός τε ὧν βλακίστατός ³ ἐστι, καὶ φιλαργυρώτατος ὧν ἀργότατος. — \*Hôŋ ποτὲ οὖν ἐπεσκέψω, ἔφη, πότερος πλειόνων πληγῶν δεῖται, σύ, ἢ ὁ θεράπων; »

Φοβουμένου δέ τινος τὴν εἰς Ὀλυμπίαν δδόν «Τί, ἔρη, φοδῆ σὺ τὴν πορείαν; οὐ καὶ οἴκοι 4 σχεδὸν ὅλην τὴν ἡμέραν πε-

suis souvent étonné de voir qu'ils s'en servent avec plaisir. — Quelle est l'eau la plus chaude de la tienne ou de celle du temple d'Esculape? — C'est celle du temple d'Esculape. — Et quelle est la plus froide, la tienne ou celle du temple d'Amphiaraüs? — Celle du temple d'Amphiaraüs. — Considère donc que tu es plus difficile à contenter que tes serviteurs et que les malades mêmes. »

Un certain maître avait rudement maltraité son valet; Socrate lui en demanda la raison : « C'est un gourmand, un paresseux ; il n'aime que deux choses, gagner de l'argent et ne rien faire. — As-tu déjà examiné quelquefois qui mériterait le plus d'être châtié, de toi ou de ton esclave? »

Quelqu'un était effrayé d'avoir à faire le voyage d'Olympie : « Eh! qu'a donc ce chemin qui puisse t'épouvanter? Ne passes-tu pas le

τεθαύμακα πολλάκις, ώς ήδέως χρώνται αύτῶ πρός ταύτα άμφότερα. - Πότερον δέ, ἔφη, έστὶ θερμότερον πιεῖν, τὸ ὕδωρ παρά σοί, ή τὸ ἐν Ἀσκληπιοῦ; Τὸ ἐν Ἀσκληπιοῦ, žon. - Πότερον δὲ ψυχρότερον λούσασθαι, τὸ παρὰ σοί, η τὸ ἐν Άμφιαράου; Τὸ ἐν ᾿Αμφιασάου, ἔφη. -- Ένθυμοῦ οὖν, ἔφη, ότι χινδυνεύεις είναι δυςαρεστότερος τῶν τε οἰχετῶν καὶ τῶν ἀρρωστούντων. » Τινός δὲ χολάσαντος ζσχυρώς άχόλουθον, ήρετο τί χαλεπαίνοι τῷ θεράποντι. -- « "Οτι, ἔφη, ών τε όψοφαγίστατος έστὶ βλακίστατος, καὶ ὢν φιλαργυρώτατος άργότατος. - 'Ηδη ποτέ οὖν ἐπεσκέψω, ἔφη, πότερος δείται πλειόνων πληγών. σύ, η ό θεράπων; » Τινός δέ φοβουμένου την όδον είς 'Ολυμπίαν' « Τί, ἔρη, φοδη σὺ τὴν πορείαν; ού περιπατείς καὶ οἴκοι

σχεδόν όλην την ημέραν:

ie me suis étonné souvent, combien avec-plaisir ils se servent d'elle pour ces deux choses. - Mais laquelle, dit-il, est plus chaude à boire, l'eau qui est chez toi, ou celle dans le temple d'Esculape? - Celle dans le temple d'Esculape, dit-il. - Et laquelle est plus froide pour se baigner, celle qui est chez toi, ou celle dans le temple d'Amphiaraus? - Celle dans le temple d'Amphiaraus, dit-il. - Réfléchis donc, dit-il, que tu cours-risque d'être plus difficile et que les esclaves et que ceux qui sont-malades. » Et quelqu'un ayant châtié fortement un valet-de-suite, il lui demanda pourquoi il était fâché contre son serviteur. « Parce que, dit-il, et étant très gourmand il est très indolent. et étant très ami-de-l'argent il est très paresseux. -As-tu donc déjà examiné, dit-il, lequel a besoin de plus de coups, toi, ou ton serviteur? » Et quelqu'un appréhendant le voyage à Olympie : « Pourquoi, dit-il, crains-tu le trajet? ne te promènes-tu pas même à la maison presque tout le jour?

ENTRETIENS MEMORABLES. LIVRE 111.

131

ριπατείς; καὶ ἐκεῖσε πορευόμενος, περιπατήσας ἀριστήσεις, περιπατήσας δειπνήσεις καὶ ἀναπαύση οὐκ οἶσθα ὅτι, εἰ ἐκτείναις τοὺς περιπάτους; οὺς ἐν πέντε ἢ ἔζ ἡμέραις περιπατεῖς, ὰαδίως ἄν ᾿Αθήνηθεν εἰς ᾿Ολυμπίαν ἀφίκοιο; Χαριέστερον δὲ ἀναγκάζεσθαι περαιτέρω τοῦ μετρίου μηκύνειν τὰς ὁδοὺς χαλεπόν, τὸ δὲ μιὰ ἡμέρα πλείονας πορευθῆναι πολλὴν ἡαστώνην πορέκι. κρεῖττον οὖν ἐν τῆ ὁρμῆ σπεύδειν ἢ ἐν τῆ ὁδῷ.»

Ἄλλου δὲ λέγοντος ὡς παρετάθη μακρὰν δοὸν πορευθείς, ἤρετο αὐτόν, εἰ καὶ φορτίον ἔφερε. «—Μὰ Δί' οὐκ ἔγωγ', ἔφη, ἀλλὰ τὸ ἱμάτιον. — Μόνος δ' ἐπορεύου, ἔφη, ἢ καὶ ἀκόλουθός σοι ἢκολούθει; — 'Ηκολούθει, ἔφη. — Πότερον κενός, ἔφη, ἢ φέρων τι; — Φέρων, νὴ Δί', ἔφη, τά τε στρώματα καὶ τἄλλα σκεύη. — Καὶ πῶς δή, ἔφη, ἀπήλλαχεν ἐκ τῆς όδοῦ; — 'Εμοὶ μὲν δοκεῖ, ἔφη, βέλτιον ἔμοῦ. — Τί οὖν; ἔφη, εὶ τὸ ἐκείνου

jour presque entier à te promener dans ta maison? Tu te promèneras et tu t'arrêteras pour dîner; tu te promèneras encore, tu souperas et tu te reposeras. Ne sais-tu donc pas qu'en mettant ensemble les promenades que tu fais en cinq ou six jours, on peut aller aisément d'Athènes à Olympie? Au reste, tu ferais mieux de partir un jour plus tôt que de différer; car il est désagréable d'avoir de trop longues marches à faire, et c'est un plaisir de pouvoir perdre un jour en route. Il vaut mieux se hâter de partir que d'être trop pressé d'arriver. »

Un autre disait qu'il était fatigué d'une longue route qu'il venait de faire. Socrate lui demanda s'il avait un paquet à porter. — « Non certes, mais seulement mon manteau. — Étais-tu seul, ou avais-tu un esclave avec toi? — J'en avais un. — Portait-il quelque chose? — Il portait mes hardes et mon bagage. — Et comment s'est-il tiré du chemin? — Je crois qu'il s'en est tiré mieux que moi. — Et s'il t'avait

καὶ πορευόμενος ἐκεῖσε, περιπατήσας άριστήσεις, περιπατήσας δειπνήσεις καὶ ἀναπαύση: ούκ οἶσθα ὅτι, εἰ ἐκτείναις τούς περιπάτους ούς περιπατείς έν πέντε η εξ ημέραις, ἀφίχοιο ἄν δαδίως 'Αθήνηθεν είς 'Ολυμπίαν; Χαριέστερον δὲ καὶ προεξορμάν μιά ήμέρα μαλλον η ύστερίζειν. τὸ μὲν γὰρ ἀναγκάζεσθαι μηκύνειν τὰς όδοὺς περαιτέρω τοῦ μετρίου, γαλεπόν, τὸ δὲ πορευθῆναι πλείονας μιᾶ ἡμέρα παρέχει πολλήν ραστώνην: χρεῖττον οὖν σπεύδειν έν τη όρμη η έν τη όδω. » Αλλου δὲ λέγοντος ώς παρετάθη πορευθείς μαχράν όδόν, ήρετο αὐτόν, εί καὶ ἔφερς φορτίον. - « Μὰ Δία οὐκ ἔγωγε, ἔρη, άλλα το ξμάτιον. Έπορεύου δὲ μόνος, ἔρη, η και ακόλουθος πκολούθει σοι: - Ήκολούθει, ἔφη. - Πότερον κενός, ἔφη, η φέρων τι; - Φέρων, νη Δία, ἔση, τά τε στρώματα καὶ τὰ ἄλλα σκεύη. - Καὶ πῶς δή, ἔρη, ἀπήλλαγεν έχ τῆς ὁδοῦ; Δοχεῖ μὲν ἐμοί, ἔρη,

βέλτιον έμιου.

et te rendant là, t'étant promené tu dineras, t'étant promené tu souperas et tu te reposeras; ne sais-tu pas que, si tu joignais les promenades que tu fais dans cinq ou six jours, tu arriverais facilement d'Athènes à Olympie? Et il est plus agréable aussi de partir·d'avance d'un jour plutôt que de tarder; car le être forcé d'allonger les marches au-delà du modéré, est chose pénible, mais le marcher plus de jours qu'un seul jour offre une grande facilité; il est donc meilleur de se hâter pour le départ que dans la route. » Et un autre disant qu'il s'était fatigué ayant marché une longue route. il demanda à lui, si aussi il portait un fardeau.

- « Par Jupiter non pas moi, dit-il, mais je portais mon manteau.

- Et voyageais-tu seul, dit-il, on aussi un valet-de-suite.

ou aussi un valet-de-suite accompagnait-il toi?

Il m'accompagnait, dit-il.
Est-ce qu'il était libre, dit-il,

ou portant quelque chose?

— Portant par Jupiter ditail

- Portant, par Jupiter, dit-il, et les hardes et les autres bagages.

Et comment alors, dit-il,
s'est-il tiré de la route?
Il semble à moi, dit-il,
s'en être tiré mieux que moi.

φορτίον ἔδει σὲ φέρειν, πῶς ἄν οἴει διατεθῆναι; — Κακῶς, νἡ Δί', ἔφη· μᾶλλον δὲ οὐδ' ἄν ἦδυνήθην κομίσαι. — Τὸ οὖν τοσούτῳ ἦττον τοῦ παιδὸς δύνασθαι πονεῖν πῶς ἦσκημένου δοκεῖ σοι ἀνδρὸς εἶναι;»

ΧΙΥ. Όπότε δὲ τῶν ξυνιόντων ἐπὶ δεῖπνον οἱ μὲν μικρὸν ὄψον, οἱ δὲ πολὸ φέροιεν 2, ἐκέλευεν ὁ Σωκράτης τὸν παῖδα τὸ μικρὸν ἢ εἰς τὸ κοινὸν τιθέναι, ἢ διανέμειν ἐκάστω τὸ μέρος. Οἱ οὖν τὸ πολὸ φέροντες ἠσχύνοντο τό τε μὴ κοινωνεῖν τοῦ εἰς τὸ κοινὸν τιθεμένου, καὶ τὸ μὴ ἀντιτιθέναι τὸ ἑαυτῶν · ἐτίθεσαν οὖν καὶ τὸ ἑαυτῶν εἰς τὸ κοινόν · καὶ ἐπεὶ οὐδὲν πλέον εἶχον τῶν μικρὸν φερομένων, ἐπαύοντο πολλοῦ ὀψωνοῦντες.

Καταμαθών δέ ποτε τῶν ξυνδειπνούντων τινὰ τοῦ μέν σίτου πεπαυμένον, τὸ δὲ ὄψον αὐτὸ καθ' αῦτὸ ἐσθίοντα, λόγου ὄντος περὶ ὀνομάτων, ἐφ' οἵω ἔργωβ ἔκαστον εἴν. «Ἐγοιμεν ἄν,

fallu porter ce fardeau, comment t'en serais-tu trouvé? — Fort mal, par Jupiter, ou plutôt je n'aurais pu le porter. — Trouves-tu donc digne d'un homme exercé à la gymnastique de supporter la fatigue moins bien gu'un esclaye? »

XIV. Quand ses amis venaient souper chez lui, comme les uns apportaient peu et les autres beaucoup, Socrate ordonna au valet de mettre le plus petit plat en commun, ou d'en distribuer une part à chaque convive. Ceux qui avaient apporté un mets plus considérable auraient en honte de ne pas prendre part de ce qui était mis en commun, mais ils auraient également rougi de n'y pas mettre leur plat; ils se trouvaient donc obligés de le faire; et comme ils n'avaient rien de plus que ceux qui avaient apporté moins qu'eux, ils cessèrent de dépenser beaucoup pour acheter de la viande.

Il remarqua que l'un des convives ne mangeait pas de pain et ne prenait que de la viande. La conversation étant tombée par hasard sur l'application des mots aux objets : « Pourrions-nous trouver, dit-

- Ti ouv; Emn, el Eder σε φέρειν τὸ φόρτιον εκείνου, πῶς οἴει αν διατεθήναι; — Κακῶς, νὴ Δία, ἔφη· μᾶλλον δὲ οὐδὲ ἄν ἠδυνήθην χομίσαι. - Πῶς οὖν δοχεῖ σοι είναι ανδρός ήσχημένου τὸ δύνασθαι πονεῖν τρσούτω ήττον τοῦ παιδός; » ΧΙΥ. 'Οπότε δὲ τῶν ξυνιόντων έπὶ δεῖπνον οί μέν φέροιεν μιχρόν όψον, οί δὲ πολύ, δ Σωκράτης ἐκέλευε τὸν παῖδα η τιθέναι είς τὸ χοινὸν τὸ μιχρόν, η διανέμειν έχάστω τὸ μέρος. Oi ouv σέροντες τὸ πολύ ήσχύνοντο τό τε μή κοινωνείν τοῦ τιθεμένου εἰς τὸ χοινόν. καὶ τὸ μὴ ἀντιτιθέναι τὸ έαυτῶν. έτίθεσαν οὖν εἰς τὸ χοινὸν καὶ τὸ έαυτῶν: καὶ ἐπεὶ εἶγον οὐδὲν πλέον τῶν φερομένων μικρόν, έπαύοντο όψωνοῦντες πολλοῦ. Καταμαθών δέ ποτε τινά τῶν ξυνδειπνούντων πεπαυμένον μέν τοῦ σίτου. λόγου ὄντος περί ὀνομάτων. έπὶ οῖω ἔργω EXACTOV ELT.

Quoi donc? dit-il, s'il avait fallu toi porter le fardeau de lui, comment penses-tu avoir dù te trouver?
Mal, par Jupiter, dit-il; mais plutôt je n'aurais pas même pu le porter.
Comment donc paraît-il à toi être d'un homme exercé le pouvoir se fatiguer tellement moins que son esclave?»
XIV. Et lorsque de ceux qui se réunissaient

pour le souper les uns apportaient un petit plat, les autres un plat considérable, Socrate ordonnait à l'esclave ou de mettre en commun le petit plat, ou d'en distribuer à chacun une part. Donc ceux qui apportaient le gros plat étaient-honteux et de ne pas prendre-une-part du plat mis en commun. et de ne pas y mettre-à-leur-tour celui d'eux-mêmes; ils mettaient donc en commun aussi celui d'eux-mêmes; et comme ils n'avaient rien de plus que ceux qui apportaient peu, ils cessaient achetant-des-vivres cher.

Καταμαθών δέ ποτε Et ayant remarqué un jour τινὰ τῶν ξυνδειπνούντων l'un de ceux qui soupaient-a vec lui πεπαυμένον μὲν τοῦ σίτου, s'abstenant du pain, ἐσθίοντα δὲ τὸ ὄψον αὐτὸ χατὰ αὐτό, et mangeant la viande toute seule, λόγου ὄντος περὶ ὀἰομάτων, la couversation étant sur les noms, ἐπὶ οἶῳ ἔργῳ pour quelle action ἐκαστον εἰη· chacun était:

έφη, ὧ ἀνδρες, εἰπεῖν, ἐπὶ ποίῳ ποτὲ ἔργῳ ἄνθρωπος ὁψοφάγος καλεῖται; ἐσθίουσι μὲν γὰρ δὴ πάντες ἐπὶ τῷ σίτῳ ὄψον, ὅταν παρῆ· ἀλλ' οὐχ οἶμαί πω ἔπί γε τούτῳ ὀψοφάγοι καλοῦνται.

— Οὐ γὰρ οὖν, ἔφη τις τῶν παρόντων. — Τί γάρ; ἔφη, ἐάν τις ἄνευ τοῦ σίτου τὸ ὅψον αὐτὸ ἐσθίῃ, μὴ ἀσχήσεως Ι, ἀλλ' ἡδονῆς ἔνεκα, πότερον ὀψοφάγος εἶναι δοχεῖ, ἢ οὕ; — Σχολῆ ² γ' ἄν, ἔφη, ἄλλος τις ὀψοφάγος εἴη. — Καί τις ἄλλος τῶν παρόντων· 'Ο δὲ μικρῷ σίτῳ, ἔφη, πολὸ ὅψον ἐπεσθίων; — 'Εμοὶ μέν, ἔφη ὁ Σωχράτης, καὶ οὖτος δοχεῖ δικαίως ᾶν ὀψοφάγος καλεῖσθαι· καὶ ὅταν γε οἱ ἄλλοι ἄνθρωποι τοῖς θεοῖς εὕχωνται πολυχαρπίαν, εἰκότως ᾶν οὖτος πολυοψίαν εὕχοιτο. » Ταῦτα δὲ τοῦ Σωχράτους εἰπόντος, νομίσας ὁ νεανίσχος εἰς αὐτὸν εἰρῆσσαι τὰ λεχθέντα, τὸ μὲν ὅψον οὐχ ἐπαύσατο ἐσθίων, ἄρτον δὲ

il, ce qui fait appeler un homme gourmand? Lorsqu'on a de la viande, on en mange avec son pain; mais il me semble que ce n'est pas là ce qu'on appelle gourmandise. — Non certes, dit l'un des convives. — Mais celui qui mange sa viande sans pain, non par besoin, comme les athlètes, mais pour son plaisir, ne mérite-t-il pas ce nom? — Personne ne mérite mieux de le porter. — Mais, dit un autre, celui qui mange beaucoup de viande avec peu de pain? — Je trouve, reprit Socrate, que ce titre lui convient bien; et quand les autres demandent aux dieux abondance de fruits, il doit demander abondance de viande. » Pendant que Socrate parlait, le jeune homme, pensant bien qu'il était l'objet de la conversation, prit du pain, mais sans cesser de manger beaucoup de viande. Socrate s'en aperçut: «Regar-

«Aurions-nous à (pourrions-nous) dire, « "Εχοιμεν αν είπεῖν, ô hommes, dit-il, ὧ ἄνδρες, ἔρη, pour quel acte enfin έπὶ ποίω ἔργω ποτὲ άνθρωπος χαλείται όψοφάγος; un homme est appelé gourmand? car tous certes πάντες μέν γὰρ δή mangent de la viande sur le paiu, έσθίουσιν όψον έπὶ τῷ σίτῳ, lorsqu'il s'en trouve; όταν παρή: άλλα ούχ οξμαί πω mais je ne pense pas certes ἐπί γε τούτω que ce soit pour cela du moins qu'ils sont appelés gourmands. καλούνται όψοφάγοι. - Ού γάρ οὖν, - Non assurément, έφη τις τῶν παρόντων. dit l'un de ceux qui étaient-présents. - Τί γάρ ; ἔφη, ἐάν τις - Mais quoi ? dit-il, si quelqu'un ἐσθίη τὸ ὄψον αὐτὸ ἄνευτοῦ σίτου, mange la viande seule sans le pain, μή ενεκα άσκήσεως, non pas à cause de l'exercice qu'il fait. mais pour le plaisir, άλλα ήδονής, πότερον δοχεῖ εἶναι ὀψοφάγος, est-ce qu'il paraît être gourmand, ou non? ñ où: - Σγολη γε, έφη, - Avec peine, dit-il, άλλος τις αν εξη όψοφάγος. quelque autre serait gourmand. — Καί τις ἄλλος - Et un autre τῶν παρόντων: de ceux qui étaient-présents : Ο δε επεσθίων μικοῶ σίτω Mais celui qui mange-sur peu de pain πολύ ὄψον; ἔφη. beaucoup de viande? dit-il. - Καὶ οὖτος δοχεῖ ἐμοὶ μέν, - Aussi celui-ci paraît à moi, έση ὁ Σωχράτης, dit Socrate, αν καλεῖσθαι όψοφάγος. pouvoir être appelé gourmand: καὶ ὅταν γε et lorsque du moins οί άλλοι άνθοωποι les autres hommes εύγωνται τοῖς θεοῖς demandent aux dieux πολυχαρπίαν. abondance-de-fruits, ούτος αν εύχοιτο είκότως celui-ci peut demander naturellement πολυοψέαν.» abondance-de-viande. » Τοῦ δὲ Σωχράτους εἰπόντος ταῦτα, Mais Socrate disant ces choses, ό νεανίσκος νομίσας le jeune homnie ayant pensé τὰ λεγθέντα les choses qui avaient été dites

avoir été dites contre lui,

mais prit-en-outre du pain.

ne cessa pas il est vrai

mangeant de la viande,

εἰρῆσθαι εἰς αὐτόν,

ούκ έπαύσατο μέν

προςέλαβε δὲ ἄρτον.

εσθίων όψον.

προς έλαδεν. Καὶ ὁ Σωκράτης καταμαθών «Παρατηρεῖτ', ἔψη, τοῦτον οἱ πλησίον Ι, ὁπότερα τῷ σίτῳ ὄψω, ἢ τῷ ὄψω σίτῳ γρήσεται.»

Αλλον δέ ποτε τῶν συνδείπνων ἰδων ἐπὶ τῷ ἑνὶ ψωμῷ πλειόνων ὄψων γευόμενον « Αρα γένοιτ ἀν, ἔφη, πολυτελεστέρα όψοποιία ἢ μᾶλλον τὰ ὄψα λυμαινομένη, ἢ ἢν όψοποιεῖται ὁ ἄμα πολλὰ ἐσθίων καὶ ἄμα παντοδαπὰ ἡδύσματα εἰς τὸ στόμα λαμβάνων; πλείω μέν γε τῶν όψοποιῶν συμμιγνύων πολυτελέστερα ποιεῖ, ὰ δὲ ἐκεῖνοι μὴ συμμιγνύουσιν, ὡς οὐχ άρμόττοντα, ὁ συμμιγνύων, εἴπερ ἐκεῖνοι ὀρθῶς ποιοῦσιν, ἁμαρτάνει τε καὶ καταλύει τὴν τέχνην αὐτῶν. Καίτοι πῶς οὐ γελοῖόν ἐστι παρακευάζεσθαι μὲν όψοποιοὺς τοὺς ἄριστα ἐπισταμένους, αὐτὸν δὲ μηδ' ἀντιποιούμενον τῆς τέχνης ταύτης τὰ ὑπ' ἐκείνων ποιούμενα μετατιθέναι; καὶ ἄλλο δὲ τι προςγίγνεται τῷ ἄμα πολλὰ ἐπεσθίειν ἐθισθέντι μὴ παρόντων γὰρ πολλῶν, μειονεσ

dez ce jeune homme, dit-il, vous qui êtes auprès de lui; se sert-il de son pain pour manger sa viande, ou de sa viande pour manger son pain? »

Il remarqua un jour qu'un des convives, à chaque bouchée de pain, goûtait de tous les plats : «Y a-t-il, s'écria Socrate, un mets plus cher et en même temps plus mauvais que celui d'un homme qui met à la fois dans sa bouche de tous les mets et de toutes les sauces? Il compose un plat beaucoup plus coûteux que ne font les cuisiniers, puisqu'il mêle plusieurs choses ensemble, et si les cuisiniers ont raison de ne pas faire un tel mélange de substances qui ne s'accordent pas entre elles, celui qui le fait ne commet-il pas une faute contre leur art? N'est-il pas ridicule de chercher des cuisiniers qui sachent bien leur métier, de n'y entendre rien soi-même, et de détruire ce qu'ils ont fait? D'ailleurs, l'habitude de manger de plusieurs mets ensemble a un autre inconvénient. Lorsqu'on a moins de plats, on se croit dans la disette;

Καὶ ὁ Σωκράτης καταμαθών. « Παρατηρείτε, έρη, τούτον οί πλησίον, όπότερα χρήσεται τῷ σίτω ὄψω, η τῷ ὄψω σίτω. » Ίδων δέ ποτε άλλον τῶν συνδείπνων γευόμενον πλειόνων όψων έπὶ τῶ ένὶ ψωμῷ. « Άρα γένοιτο αν, έφη, οψοποιία πολυτελεστέρα η λυμαινομένη μαλλον τὰ ὄψα, η ην όψοποιείται δ έσθίων άμα πολλά χαὶ λαμβάνων εἰς τὸ στόμα ' ήδύσματα παντοδαπά; συμμιγνύων μέν γε πλείω τῶν ὀψοποιῶν ποιεί πολυτελεστεοα, ό δὲ συμμιγνύων ά έχεῖνοι μή συμμιγνύουσιν, ώς ούγ άρμόττοντα, είπερ έχεινοι ποιούσιν όρθως, άμαρτάνει τε καὶ καταλύει τὴν τέγνην αὐτῶν. Καίτοι πῶς οὐκ ἔστι γελοῖον παρασχευάζεσθαι μέν δψοποιούς τούς ἐπισταμένους ἄριστα, αὐτὸν δὲ μηδὲ ἀντιποιούμενον ταύτης τῆς τέγνης μετατιθέναι τὰ ποιούμενα ύπὸ ἐχείνων; καὶ ἄλλο δέ τι προςγίγνεται τῶ ἐθισθέντι έπεσθίειν άμα πολλά.

πολλών γὰο μὴ παρόντων.

δοχοίη α · μειονεκτείν

Et Socrate s'en étant aperçu :
« Observez, dit-il, celui-ci
vous qui éles auprès,
s'il se sert du pain comme de viande
ou de la viande comme de pain. »

ou de la viande comme de pain. » Et ayant vu un jour un autre des convives goûtant de plusieurs mets sur un seul morceau-de-pain: « Est-ce qu'il pourrait y avoir, dit-il, une préparation-de-mets plus chère ou gâtant plus les mets, que celle que fait celni qui mange à la fois plusieurs choses et qui prend dans sa bouche en même temps des assaisonnements de-toute-facon? mêlant assurément des mets plus nombreux que les cuisiniers il fait des plats plus chers, et celui qui mêle les mets que ceux-làne mêlent point, comme ne s'accordant pas, si toutefois ceux-là font bien, et fait-une-faute et détruit l'art d'eux. Aussi comment n'est-il pas risible de se procurer pour cuisiniers ceux qui savent le mieux, et soi-même ne prétendant même pas à cet art bouleverser les choses qui sont faites par eux? et de plus une autre chose arrive à celui qui est habitué à manger à la fois plusieurs plats; car plusieurs n'étant pas présents, il croirait avoir-de-moins

κτεῖν ἄν τι δοχοίη, ποθῶν τὸ σύνηθες ὁ δὲ συνεθισθεὶς τὸν ἔνα ψωμὸν ένὶ ὄψω προπέμπειν, ὅτε μὴ παρείη πολλά, δύναιτ' ἄν ἀλύπως τῷ ένὶ χρῆσθαι.»

Έλεγε δὲ καὶ ὡς τὸ εὐωχεῖσθαι ἐν τῷ ᾿Αθηναίων γλώττη ἐσθίειν καλοῖτο τὸ δὲ εὖ προςκεῖσθαι ἔφη ἐπὶ τῷ ταῦτα ἐσθίειν, ἄτινα μήτε τὴν ψυχὴν μήτε τὸ σῶμα λυποίη, μήτε δυςεύρετα εἴη . ὡςτε καὶ τὸ εὐωχεῖσθαι τοῖς κοσμίως διαιτωμένοις ἀνετίθει.

on regrette cette abondance dont on s'est fait une habitude; au contraire, celui qui s'est accoutumé à un seul plat, le mange avec plaisir lorsqu'il n'en a pas d'autres à y ajouter. »

Il disait que les Athéniens exprimaient l'action de manger par un mot qui signifie faire bonne chère; il ajoutait que pour qu'une nourriture fût bonne, il fallait qu'elle ne nuisît ni au corps ni à l'esprit, et qu'on pût se la procurer facilement; en un mot, qu'il entendait par cette expression, faire bonne chère, vivre avec modération.

quelque chose, τι, desirant la nourriture accontumée; ποθών τὸ σύνηθες. ό δὲ συνεθισθεὶς mais celui qui est habitué προπέμπειν à accompagner l'unique morceau-de-pain τὸν ἕνα ψωμὸν ένὶ ὄψω, d'un seul mets. ότε πολλά μη παρείη, lorsque plusieurs ne seraient-pas-là, δύναιτο αν αλύπως pourrait sans-chagrin faire-usage du plat unique. » γρῆσθαι τῷ ἐνί.» \*Ελεγε δὲ καὶ Et il disait aussi ώς τὸ εὐωχεῖσθαι que le faire-bonne-chère dans la langue des Athéniens εν τη γλώττη Άθηναίων χαλοῖτο ἐσθίειν. s'appelait manger; ἔφη δὲ τὸ εὖ προςκεῖσθαι et il disait le mot bien s'ajouter ἐπὶ τῷ ἐσθίειν ταῦτα, pour désigner le manger ces choses, άτινα λυποίη lesquelles n'incommodent μήτε τὴν ψυχὴν μήτε τὸ σῶμα, ni l'âme ni le corps, μήτε είη δυςεύρετα. et ne sont pas difficiles-à-trouver; ώςτε καὶ ἀνετίθει de sorte que aussi il appliquait τὸ εὐωγεῖσθαι le mot faire-bonne-chère τοῖς διαιτωμένοις χοσμίως. à ceux qui vivent modestement.

### NOTES

#### SUR LE IIIº LIVRE DES ENTRETIENS DE SOCRATE.

- Page 2.— 1. Τοὺς ὀρεγομένους τῶν καλῶν. Τὰ καλά ne signifie ici autre chose que les honneurs, les charges, les dignités. De même, dans la Cyropédie, VII, 3: πάντων τῶν καλῶν τυγχάνειν.
- 2. Dionysidore, frère d'Euthydème, né à Chio, vint à Athènes, où il enseigna d'abord l'art militaire, puis la sophistique. On peut trouver sur sa vie des renseignements plus complets dans l'Euthydème de Platon.
- 3. Αἰσχρὸν μέντοι. Μέντοι ajoute plus de force à l'affirmation, comme dans certains cas le latin vero. Ainsi: Turpe vero est.
- Page 4.—1. Κατορθούντος αὐτοῦ, quand il se conduit avec sagesse et habileté.
- 2. Προςέπαιζεν αὐτῷ. Προςπαίζειν se construit presque tonjours comme ici, avec le datif; quelquefois cependant on le rencontre avec l'accusatif; ainsi, dans le Ménexène de Platon: 'Αεὶ σὺ προςπαίζεις, ὧ Σώκρατες, τοὺς ῥήτορας. Dans le premier cas, le verbe προςπαίζειν signifie dire en plaisantant, user de plaisanterie; dans le second, se moquer de, rendre ridicule.
- 3. "Ομηρον... ἔφη εἴναι. Voici les deux vers auxquels Xénophon fait allusion. *Iliade*, Il1, 170:

Καλόν δ' ούτω έγων ούπω ίδον όφθαλμοῖσιν, οὐδ' ούτω γεραρόν: βασιλῆῖ γὰρ ἀνδρὶ ἔσικεν.

- 4. Στρατηγεῖν μαθών. Il faut remarquer la différence qu'il y a entre μαθών et μεμαθηχώς. L'aoriste signifie simplement que l'on a appris; le parfait, que non seulement l'on a appris, mais que l'on conserve, que l'on possède la science qui a été l'objet de l'étude. Nous verrous au livre IV, 2, dans la phrase suivante, un exemple bien concluant de cette différence: Φυλαττόμενος οὐ μόνον τὸ μαθεῖν τι παρὰ τῶν ἰατρῶν, ἀλλὰ καὶ τὸ δόξαι μεμαθηκέναι τὴν τέχνην ταύτην.
- 5. Σοί, c'est-à-dire, sous tes ordres.
- Page 6.– 1. Άλλὰ μήν, atqui, or. Voici un exemple, tiré d'Apollonius d'Alexandrie, qui fait bien sentir la valeur de ces deux particules

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.-L. III. 141

réunies : εὶ ἡμέρα ἐστί, φῶς ἐστιν · ἀλλὰ μὴν ἡμέρα ἐστί · φῶς ἄρα ἐστίν.

- 2. Πολλοστὸν μέρος, une partie infiniment petite; dans un autre endroit, Cyropédie, I, 6, Xénophon emploie, tout à fait dans le même sens, μικρόν τι μέρος.
- 3. Μηχανικός est défini au livre IV, chap. 7, par ces mots, αὐτάσκης ἐν ταῖς προςηκούσαις πράξεσιν.
- 4. Φυλακτικόν. On trouve plus bas, an chap. IV, φυλακτικούς τῶν ὅντων, ceux qui savent conserver, garder ce qu'ils possèdent; φυλακτικός est donc opposé avec beaucoup de raison à κλέπτης.
- 5. 'Aσφαλή, en latin, cautum.
- 6. Κέραμος, des tuiles. Les substantifs πέραμος, λίθος et πλίνθος se mettent souvent au singulier, bien qu'ils renferment l'idée du pluriel.
- Page 8. 1. Ύπό μὲν τῶν . . . ὑπό δὲ αὖ τῶν. Pour ὑπό τῶν μὲν . . . ὑπὸ τῶν δὲ αὖ. Inversion très-fréquente. Platon, l'État, V: Εἰς μὲν ἄρα τὰς ὄξουσιν, εἰς δὲ τὰς εὐλαβήσονται.
- 2. Ἐδίδαξεν. Il faut, après ce mot, sous-entendre εὖ ου καλῶς ἔχει; cette ellipse est familière aux écrivains attiques.
- Page 10.—1. "Οποι καὶ ὅπως. "Οποι, dans quel but; ὅπως, par quels moyens, comment.
- 2. Έκάστω τῶν ταγμάτων. Selon Schneider, on appelait τάγματα les corps séparés qui composaient une armée sous les différents noms de λόχος, διλοχία, τάξις, τετραρχία, etc.
- Page 12.—1. "Ομηρον οίει. . . ποιμένα λαῶν. Voyez Homère, *Iliade*, 1, 263, II, 243, etc.
- -2. Apá ye. La particule ye, placée à côté d'une autre particule interrogative, influe sur la phrase entière, en donnant plus de force à l'interrogation.
  - 3. Άμφότερον... αίχμητής. Iliade, III, 179.

Page 14.—1. Τίς είη, pour ή τις είη.

- 2. Ἱππαρχεῖν. Il y avait à Athènes deux hipparques ou commandants de la cavalerie (ἕππαρχοι, en latin, magistri equitum); ils étaient sous les ordres des dix stratéges ou commandants des troupes de pied. Xénophon a traité, dans un livre spécial qui porte le titre de Ἱππαρχικός, des devoirs du maître de la cavalerie. Il enseigne, dans ce même livre, les moyens d'animer et d'encourager les jeunes gens que la loi désignait pour servir dans la cavalerie.
- Page 16.—1. Τοῦ πρῶτος ἐλαύνειν. Sous-entendez ἕνεκα, qui est exprimé dans la phrase précédente.

#### 142 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.-L. III.

- -2. Ἡ δὲ ἀρχή που. Le sens de la particule που est presque toujours celui des mots latins opinor, ni fallor.
- 3. "Ιππων τε καὶ ἀμβατῶν. ᾿Αμβάτης pour ἀναβάτης, habitude particulière à Xénophon.
- 4. Έστι γὰρ οὖν. Οὖν n'a pas ici son sens le plus habituel, et n'indique pas de conséquence; il a simplement la valeur restrictive du latin sane.
- 5. Παρέχωνταί σοι τοὺς ἵππους, doit s'entendre des chevaux que les citoyens riches étaient obligés de fournir pour le service de la cavalerie. Ces chevaux devaient être préalablement examinés par l'hipparque. Voici ce que dit Xénophon, Ἱππαρχικός, I, 9, de cette obligation imposée aux citoyens riches: Τοὺς μὲν ἱππέας καθιστάναι δεῖ κατὰ τὸν νόμον τοὺς δυνατωτάτους καὶ χρήμασι καὶ σώμασιν ἢ εἰςάγοντα εἰς δικαστήριον ἢ πείθοντα.
- Page 18. 1. Ἐπὶ τὴν ἄμμον. Les exercices de cavalerie se faisaient dans un lieu sablé, que l'on appelait pour cette raison ἀμμόδρομος.
- 2. Οἱ πολέμιοι. Quelques éditions donnent οἱ πόλεμοι; la première leçon est préférable.
- Page 20. 1. Βάλλειν ως πλείστους. Βάλλειν a tout à fait la même valeur que ἀχοντίζειν, qui est employé ailleurs par Xénophon pour rendre la même idée.
- -2. Διανενόησαι. De ce verbe dépendent les trois infinitifs qui précèdent, θήγειν, ἐξοργίζειν el ποιεῖν.
- Page 22.—1. Εί σοι δέοι διδάσκειν. Construction rare, pour εί σε δέοι διδάσκειν.
- 2. Νόμω, more et institutis civitatis. Ernesti.
- 3. Δι' ὧν γε ζῆν ἐπιστάμεθα. Zῆν s'entend ici de la vie sociale, telle qu'elle est réglée par les lois de l'État. On rapproche de ce passage la phrase suivante d'Isocrate, Panégyrique d'Athènes, 5 : εὐρήσομεν γὰρ αὐτὴν (τὴν πόλιν) οὐ μόνον τῶν πρὸς τὸν πόλεμον κινδύνων, ἀλλὰ καὶ τῆς ἄλλης κατασκευῆς, ἐν ἦ κατοικοῦμεν, καὶ μεθ' ἦς πολιτευόμεθα, καὶ δι' ἢν ζῆν δυνάμεθα, σχεδὸν ἀπάσης αἰτίαν οὖσαν.
- Page 24.—1. 'Ο εἰς Δῆλον πεμπόμενος. Tous les ans les Athéniens envoyaient à Délos une députation ou théorie (θεωρία), avec un chœur destiné à célébrer les louanges d'Apollon; ils envoyaient de plus, tous les cinq ans, une députation extraordinaire.
- 2. Εὐανδρία, réunion d'hommes d'une grande beauté. Allusion aux Panathénées, où l'on choisissait les plus beaux parmi les jeunes gens et les vieillards, pour porter les branches d'olivier en l'honneur

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE -L. III. 143

de Minerve. Voici ce que dit Athénée, XIII: Έν ταῖς εὐανδρίαις τοὺς καλλίστους ἐκκρίνουσι καὶ τούτους πρωτοφορεῖν ἐπιτρέπουσι.

- 3. Εὐφωνία, la beanté du chant, la mélodie de la voix, comme l'explique fort bien Schneider. Les mots suivants, μεγέθει et ρώμη se rapportent à εὐανδρία.
- 4. "Οσον φιλοτιμία. Nous trouverous un peu plus loin, au chapitre V, une phrase qui est l'explication complète de ce mot: Άλλα μὴν φιλοτιμότατοί γε καὶ φιλοφρονέστατοι πάντων εἰσίν, ἄπερ οὐχ ἥκιστα παροξύνει κινδυνεύειν ὑπὲρ εὐδοξίας τε καὶ πατρίδος.
- 5. Τούτφ, c'est-à-dire, τῷ ἱππικῷ. Διενέγκοιεν; sous-entendez 'Αθηναΐοι.

Page 26.— 1. Νιχομαχίδην. On n'a pas de renseignements sur ce personnage.

- -2. Οὐ γάρ. Il faut, dit Schneider, interpréter interrogativement ces deux particules, ou écrire  $\tilde{\eta}$  γάρ, leçon adoptée par Schütz.
- 3. "Ος ἐχ καταλόγου στρατευόμενος κατατέτριμμαι, moi qui appelé, à la suite d'une levée de troupes, à prendre les armes, ai supporté toutes les fatigues de la guerre.
- 4. Τραύματα ὑπὸ τῶν πολεμίων ἔχειν. Dans cette locution, la préposition ὑπό s'explique par l'idée passive contenue dans ces deux mots τραύματα ἔχειν, bien que ἔχειν soit un verbe actif. On dit de même πληγὰς λαβεῖν ὑπό τινος, ἀρχὰς ἔχειν ὑπό τινων. On trouve dans la Cyropédie, VI, 1: καὶ ὑπὸ τῶν φίλων οἶδα ὅτι ὡς σὲ πεφευγὼς λόγον ἄν παρέχοιμι, pour ὑπὸ τῶν φίλων... λεγοίμην ἄν.
- Page 28.—1. Κεχορήγηκε. On appelait primitivement choréges (χορηγοί), chez les Attiques, ceux qui réunissaient, équipaient et faisaient instruire à leurs frais un chœur cyclique, dithyrambique, tragique ou comique. Divers chœurs, qui appartenaient à des citoyens différents, se disputaient le prix du chant; ce prix revenait de droit à celui qui avait fait les frais du chœur. Comme ces chœurs étaient nécessaires dans les représentations théâtrales, on donna aussi le nom de choréges à ceux qui se chargeaient de tous les frais nécessaires pour la représentation d'une tragédie ou d'une comédie, et c'est à eux que s'appliquaient les expressions χορηγεῖν, χορὸν διδόναι; au contraire, λαβεῖν χορόν se disait de l'auteur de la pièce qu'un citoyen faisait représenter.
- 2. Χορῶν διδασκαλία. Le chorége, comme il a été dit quelques lignes plus haut, devait se charger de faire instruire par un musicien le chœur dont il faisait les frais. Voici du reste ce que Wolf dit des obligations du chorége: Eum qui partes choragi receperat, primo

loco oportebat deligere quos producere in scenam vellet, et eos per artificem, quem χοροδιάσχαλον vocabant, erudiendos et exercendos curare in iis artibus, in quibus sibi certatio esset futura, tum chorum vestibus et coronis ad solemnitatem ludorum aptis ornare, et omne choragium, id est instrumenta, quæcunque seu fabulæ docendæ seu alii spectaculo necessaria essent, privato sumtu præbere.

-- 3. Τούτου νικηφόρος είη. On s'attend au pluriel τούτων, puisque le pronom τούτου remplace ici τῶν πολεμικῶν. On trouve de même dans l'Apologie de Socrate, 7: ἣ (τελευτὴ τοῦ βίου) ῥάστη μὲν ὑπὸ τῶν το ὑ το ὑ ἐπιμεληθέντων κέκριται.

Page 30.—1. Ξύν τῷ φυλῷ. Souvent les frais du chœur étaient faits par une tribu, on par un citoyen au nom de cette tribu; c'était alors à elle que revenait l'honneur de la victoire. — On sait qu'Athènes comptait 10 tribus et 174 dèmes.

Page 32.—1. 'Αμφοτέρους εἶναι προςήκει. Remarquez cette construction. par attraction, de l'accusatif ἀμφοτέρους avec προςήκει. On lit au contraire, cinq lignes plus haut: τὸ τοὺς κακοὺς κολάζειν... ἀμφοτέροις οἶμαι προςήκειν.

- 2. Οὐκέτι a ici la valeur des mots latins non item.
- 3. Παριείς. Pour l'intelligenee de la phrase, il faut sous-entendre l'impératif λέξον ou λέγε; cette ellipse n'a d'ailleurs rien qui embarrasse.

Page 36.—1. Τῷ τοῦ πάνυ Περικλέους υἰῷ, le fils du fameux Périclès. L'adverbe πάνυ, dans cette construction, tient la place d'un adjectif, tel que περιβοήτου, περιβλέπτου, ἐνδόξου, etc.— Il s'agit ici d'un fils naturel de Périclès; après la mort de Xanthippe et de Paralus, ses fils légitimes, les Athénieus permirent à Périclès de transmettre à cet autre fils son nom et ses biens. Plus tard, créé préteur avec Thrasybule et Erasinide, Périclès le jeune fut condamné comme eux à mort après la célèbre bataille des Arginuses. Voy. livre 1, note 2 de la page 18.

2. "Οπου ήδη τὸ δυνατόν ἐστιν, comment la chose peut être ou devenir possible.

Page 38.—1. Ἐκλεχθῆναι. Quelques manuscrits donnent ἐκλεγῆναι. Les anciens grammairiens préfèrent, comme plus attique, la forme de l'aoriste premier.

— 2. Προγόνων. Hipparch. VII, 3: καὶ μὴν ἐπί γε τοῖς προγόνοις οὐ μεῖον ᾿Αθηναῖοι ἢ Βοιωτοὶ φρονοῦσιν.

Page 40. — 1. Σὺν Τολμίδη τῶν χιλίων ἐν Λεβαδεία συμφορὰ ἐγένετο

### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE, -- L. III. 145

La ville de Lébadie était située en Béotie, entre Haliarte et Chéronée, à une distance à peu près égale de chacune de ces deux villes; aujourd'hui-la province porte le nom de Livadie. Le voisinage de Lébadie et de Chéronée fit que l'on appela la bataille dont il est ici question, tantôt bataille de Lébadie, tantôt bataille de Chéronée, quelquefois aussi bataille de Coronée. Elle fut livrée dans le courant de la deuxième année de la 83° olympiade : le général athénien était Tolmidas. Voyez Thueydide, I, 113; Plutarque, Vie de Périclès, 13, Vie d'Agésilas, 19; Diodore de Sicile, XII, 6. — Eschine dit dans son discours sur l'Ambassade, en parlant de l'expédition de Tolmidas : την Τολμίδου στρατηγίαν, δς χιλίους ἐπιλέκτους ἔχων Ἀθηναίων διὰ μέσης Πελοποννήσου πολεμίας οὕσης διεξήει.

- 2. Μεθ' Ίπποχράτους. Hippocrate, général athénien, fut tué dans la bataille qu'il livra aux Thébains à Délium.
- -3. Έπὶ Δηλίφ. La bataille de Délium eut lieu la première année de la 89° olympiade. Socrate y prit part, à ce que rapportent Strabon et Diogène de Laërce. Délium ne fut longtemps qu'un temple consacré à Apollon, dans la Béotie; plus tard, selon le témoignage de Strabon, un petit bourg s'éleva autour de ce temple. Külner fait remarquer que l'on emploie presque toujours la préposition èν avec le nom de la ville dont le territoire a servi de champ de bataille; ainsi, comme nous venons de le voir,  $\dot{\eta}$  èν Λεβαδεία συμφορά; jamais cependant on n'a dit  $\dot{\eta}$  èν Δηλίφ μάχη, mais  $\dot{\eta}$  èπὶ Δηλίφ μάχη, sans doute parce que Délium n'avait pas de territoire propre, et que la préposition èπί marque simplement la proximité d'un lieu.

Page 42.—1. "Ωςπερ χορευταί. En effet, les individus qui composaient le chœur, devaient avoir toujours les yeux fixés sur le coryphée, pour suivre ses mouvements et obéir à tous ses signes. Polybe, VI, 42 et Dion Chrysostome, *Disc.* XXXI, ont exprimé la même pensée que Xénophon.

- 2. ἀνερεθισθήναι τῆς ἀρχ. ἀρετῆς, se rendrait parfaitement par les mots latins studio virtutis antiquæ incendi. Tel est en effet le sens du verbe ἀνερεθισθήναι construit avec un génitif. De même, κνίζεσθαι, καίεσθαί τινος, alicujus amore flagrare.

Page 44.—1 Οἱ περὶ Κέκροπα. Cécrops fut juge de la querelle de Neptune et de Minerve, qui se disputaient l'Attique. Voy. le récit d'Apollodore, III, 14. — Οἱ περὶ Κέκροπα désigne non seulement Cecrops, mais le tribunal entier qu'il présidait. Ce n'est que chez les écrivains de la décadence, comme l'a fait observer le docteur Lehrs, que l'on trouve cette formule employée pour indiquer un seul homme.

#### 146 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.-L. III.

— 2. Τὴν Ἐρεχθέως γε τροφὴν καὶ γένεσιν. Erechthée, quatrième roi de l'Attique, fut un des héros les plus fameux de son temps. Homère (Iliade, II, 547), parle ainsi de sa naissance:

... Έρεχθησς μεγαλήτορος, ὅν ποτ' Ἀθήνη θρέψε, Διὸς θυγάτηρ, τέκε δὲ ζείδωρος Ἄρουρα.

- 11 y a, dans la phrase de Xénophon comme dans les vers d'Homère, une figure appelée ΰστερον πρότερον, qui consiste à mettre avant ce qui devrait se trouver après; ainsi, dans l'ordre naturel des idées, il faudrait γένεσίν τε καὶ τροφήν, τέκε... θρέψε δέ. Cette figure n'est pas d'un emploi très-fréquent.
- -3. Τὸν πόλεμον ... πρὸς τοὺς ἐχ τῆς ἐχομένης ἠπείρου πάσης. Ἡπειρος, la Grèce continentale, occupée par les Thraces pendant les premiers siècles. Xénophon fait allusion à une guerre qui éclata du temps d'Érechthée (ἐπ' ἐχείνου) entre les Athéniens et les Thraces unis aux Eleusiniens.
- -4. Τὸν ἐφ' Ἡρακλειδῶν πρὸς τοὺς ἐν Πελοποννήσφ, la guerre des Héraclides contre Eurysthée et les habitants du Péloponèse.
- 5. 'Επὶ Θησέως. Sons la conduite de Thésée, les Athéniens firent la guerre aux Amazones et aux Thraces. Voy. Hérodote, IX, 29; Plutarque, Vie de Thésée, 27; Isocrate, Panégyrique d'Athènes.
- 6. O! ἐκείνων ἀπόγονοι, c'est-à-dire Miltiade, Thémistocle, Aristide, qui commandèrent les Athéniens dans leurs luttes contre les Perses.
- Page 46.— 1. Αὐτοὶ καθ' ἐαυτούς, soli per se, par eux-mêmes, par leurs seules ressources. Xénophon ne parle pas des Platéens, qui vinrent cependant se joindre aux Athéniens pour le combat de Marathon. Cornélius Népos, Vie de Miltiade, 5: Hoc in tempore nulla civitas Atheniensibus fuit auxilio præter Platæenses.
- 2. Διέμειναν ἐν τῷ ἑαυτῶν. Sous-entendez χώρα. Au milieu de ces émigrations, de ces déplacements si fréquents des premières populations grecques, les Athéniens se maintinrent toujours dans leur patrie; aussi ambitionnaient-ils le nom de αὐτόχθονες et de γηγενεῖς. Voy. Isocrate, Panég. d'Ath. 4. Aristophane, les Guèpes, 1075, introduit sur la scène des vieillards athéniens qui se glorifient en ces termes: Ἐσμὲν

'Αττικοί, μόνοι δικαίως εὐγενεῖς αὐτόχθονες ' ἀνδρικώτατον γένος, καὶ πλεῖστα τήνδε τὴν πόλιν ἀφελῆσαν ἐν μάγαισιν, ἡνίκ' ἦλθ' ὁ βάρβαρος.

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.-L. III. 147

- -3. Extrepéreir a souvent le sens moyen, s'en remettre à, se mettre à la disposition de.
- Page 48.—1. Τούς γε νῦν πρωτεύοντας μιμούμενοι. Ces mots désignent les Lacédémoniens.—On peut remarquer que partout, lorsque l'occasion s'en présente, Xénophon professe la plus grande admiration pour la constitution de Sparte, qu'il met de beaucoup au-dessus de celle d'Athènes.
- -2. Λέγεις... την καλοκάγαθίαν. Voici comment Schneider explique et développe cette phrase: Quum Lacedæmonica usos disciplina Athenienses ad virtutem pristinam et antiquam gloriam revocari posse censes, simul mihi dicere videris longe adhuc abesse Athenienses a virtute et καλοκάγαθία.
- Page 50.—1. Πρεσθυτέρους αἰδέσονται. Cicéron: Lysandrum Lacedæmonium dicere aiunt solitum Lacedæmone esse honestissimum domicilium senectutis. Nusquam enim tantum tribuitur ætati, nusquam est senectus honoratior.
- -2. Πλείστας δίκας ἀλλήλοις δικάζονται. Άλλήλοις dépend du verbe δικάζονται, qui renferme une idée de lutte, d'hostilité.
- Page 52.— 1. Πονηρία νοσεῖν. Le verbe νοσεῖν est employé quelquefois pour exprimer les désordres, les troubles ou les vices intérieurs d'un État. De même, en latin, æqrota respublica, morbus civitatis, etc.
- 2. Τοῖς ἐπιστάταις, ceux qui enseignaient aux jeunes gens la gymnastique; on les appelait aussi παιδοτρίδαι.
- 3. Τοὺς τοιούτους, les gens de cette sorte. Xénophon parle des comédiens, des matelots, des rameurs, etc. qui tous appartenaient aux dernières classes, qui souvent même étaient pris parmi les esclaves. Au contraire, les ὁπλῖται et les ἱππεῖς étaient des citoyens riches et d'un rang élevé.
- 4. Οὐκ ἐκ τῶν δεδοκιμασμένων καθίσταται. L'aréopage était composé des magistrats dont la gestion avait été reconnue irréprochable. Tout magistrat, en sortant de charge, rendait des comptes publics.
- Page 54.—1. Τούτοις se rapporte aux membres de l'aréopage; l'idée de ce pluriel est renfermée dans le substantif collectif ἡ (ἐν ἸΑρείω πάγω) βουλή.
  - 2. Καὶ μήν γε, atqui certe.
- 3. Αὐτοσχεδιάζουσιν. Le verbe αὐτοσχεδιάζειν s'emploie pour exprimer l'idée d'une chose dite ou faite à la hâte, sans préparation aucune; c'est notre mot *improviser*, dans son sens le plus large.

#### 148 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.-L. III.

- Page 56.—1. Μὴ λάθης σεαυτὸν ἀγνοῶν. Le verbe λανθάνω, lorsqu'il est, comme ici, à l'aoriste, se construit bien rarement avec un participe présent, presque toujours avec un participe passé.
- 2. Οὐ λανθάνεις με ... ὅτι ... ταῦτα λέγεις. La construction ordinaire serait : οὐ λανθάνει με ὅτι ταῦτα λέγεις.
- -3. ρη μεγάλα. Les montagnes principales des frontières de l'Attique sont le Cithéron et les Cérastes.
- Page 58. 1. Μέση διέζωσται. Les montagnes de l'intérieur de l'Attique sont le Parnès, le Brilesse, l'Hymette, le Laurium, le Lycabette, le Pentélicum et le Corydale.
- 2. Μυσοὶ καὶ Πισίδαι. Les Mysiens, habitants de la Mysie. La Pisidie était renfermée entre la Pamphylie, la Phrygie et la Lycaonie. Comparez ce passage avec l'Anabase, III, 2, 23.
- 3. Ἐν τῆ βασιλέως χώρα. On sait que le mot βασιλεύς employé absolument, et presque toujours sans article, désigne le roi de Perse, le Grand Roi.
- 4. Μέχρι τῆς ἐλατρᾶς ἡλικίας se rendrait bien en latin par ces mots, quamdiu ætas agilis est. Xénophon veut parler des jeunes gens qui, jusqu'à l'âge de vingt ans, étaient chargés de la garde des frontières de l'Attique. Ces jeunes gens avaient le nom de περίπολοι.
- Page 60.—1. Glaucon, fils d'Ariston, était frère de Platon le philosophe; il ne faut pas le confondre avec Glaucon, père de Charmidas, dont il sera question au chap. VII.
- 2. Οὐδέπω εἴκοσιν ἔτη γεγονώς. A Athènes, il était permis aux jeunes gens, dès l'âge de dix huit ans, de se mêler des affaires de l'État.
- 3. Έλκόμενον ἀπὸ τοῦ βήματος καὶ καταγέλαστον ὄντα. Voici un passage du *Protagoras* de Platon qui explique complétement le fait dont il s'agit ici: 'Εὰν δέ τις ἄλλος ἐπιχειρῆ αὐτοῖς συμβουλεύειν, ὄν ἐκεῖνοι μὴ οἴωνται δημιουργὸν εἶναι, κᾶν πάνυ καλὸς ἢ καὶ πλούσιος καὶ τῶν γενναίων, οὐδέν τι μᾶλλον ἀποδέχονται, ἀλλὰ καταγελῶσι καὶ θορυδοῦσιν, ἕως ἡ αὐτὸς ἀποστῆ ὁ ἐπιχειρῶν λέγειν καταθορυβηθείς, ἢ οἱ τοξόται αὐτὸν ἀφέλκωσιν ἡ ἐξαίρωνται κελευόντων τῶν πρυτάνεων. Les τοξόται dont parle Platon étaient des archers chargés de maintenir l'ordre dans les assemblées.
  - 4. Χαρμίδην. Voyez plus loin, au chapitre VII.
- 5. Platon le philosophe. Aulugelle, *Nuits attiques*, XIV, 13, prétend donc à tort que Xénophon ne voulut jamais même citer le nom de Platon dans ses ouvrages, parce qu'il était son rival.

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.—L. III. 149

- 6. Εἰς τὸ ἐθελῆσαι ... κατέσχεν, il le retint par ces mots au point de lui faire consentir à l'entendre, c'est-à-dire, il intéressa si bien Glaucon par ces premiers mots, que Glaucon s'arrêta pour l'écouter.
- 7. Ήμιν est ici explétif. De même, Platon, Alcibiade ler: φεβούμαι μὴ δημεραστής ἡμιν γενόμενος διασθαρής.
- Page 62.—1. ἀποκρύπτειν, cacher un objet extérieur; ἀποκρύπτεσθαι, cacher ce que l'on a en soi, ce que l'on sait, dissimuler.
- -2.  $\Omega_{\zeta}$  αν τότε σχοπών, en latin, ut qui tum demum secum reputaret.
- 3. Έχ τίνων νῦν αἱ πρόςοδοι. Aristote semble avoir imité ce passage dans sa Rhétorique, 1, 4 : Περὶ μὲν πόρων τὸν μέλλοντα συμβουλεύσειν δέοι ἄν τὰς προςόδους τῆς πόλεως εἰδέναι τίνες καὶ πόσαι ὅπως, εἰ τέ τις παραλείπεται, προςτεθῆ, καὶ εἰ τις ἐλάττων, αὐξηθῆ ἔτι δὲ τὰς δαπάνας τῆς πόλεως ἀπάσας ὅπως, εἴ τις περίεργος, ἀφαιρεθῆ, καὶ εἴ τις μείζων, ἐλάττων γένηται.
  - -4. Πόσαι τινές, quot fere.
- Page 66. 1. Οὕτω γε ἀπὸ στόματος εἰπεῖν. Οὕτως, sur-le-champ, sic statim; εἰπεῖν ἀπὸ στόματος, parler sans préparation, improviser. Platon, Théétète: Οὐ μὰ τὸν Δία, οὐκ οὖν οὕτω γε ἀπὸ στόματος.
- 2. Τὴν πρώτην. Sous-entendez όδόν. De même, Héliodore, I : οὐδὲ ἀπεκρίνατο τὴν πρώτην.
- —3. Φυλαχαί, les garnisons, les postes. Une ligne plus bas, φρουροί, les soldats qui occupent une garnison ou un poste.
- Page 68.—1. "Ωςτε κλέπτεσθαι τὰ ἐκ τῆς χώρας. Au verbe κλέπτειν, dérober, prendre en cachette, est opposé le verbe ἀρπάζειν, prendre de vive force, ravir au grand jour. On trouve au livre IV, ch. 2: 'Εὰν δὲ κλέπτη τε καὶ ἀρπάζη τὰ τούτων. Κλέπτεσθαι τὰ ἐκ τῆς χώρας, tournure elliptique, pour τὰ ἐν τῆ χώρα (ὅντα) ἐξ αὐτῆς (τῆς χώρας) κλέπτεσθαι. Les exemples de tournures semblables sont très-fréquents.
- 2. Εἰκάζωμεν... εἰδῶμεν. Socrate emploie ici la première personne du pluriel au lieu de la seconde du singulier, pour ne pas choquer son interlocuteur. Il veut paraître, d'après la forme dont il se sert, ne pas être plus instruit que lui.
- 3. Οὐ γὰρ οὖν. Dans une réponse, la particule οὖν, placée à côté de γάρ, indique qu'il n'y a aucun doute possible sur la chose que l'on affirme ou que l'on nie.
- 4. Βαρὺ τὸ χωρίον. Δυζάερον καὶ νοσῶδες· ἔσωσε ὸὲ καὶ ἡ συνἡθεια τὴν λέξιν, βαρὺν ἀέρα λέγουσα τὸν νοσοποιόν. CORAY.
- Page 70.—1. Προςδετται a pour sujet ή πόλις qui est sous-entendu. Souvent ainsi le nom qui servait de régime dans une première proposi-

#### 150 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. -- L. III.

tion devient, sans être exprimé de nouveau au nominatif, le sujet de la proposition suivante. Ainsi, Thucydide, I,45: "Οσον χρόνον προύστη (ὁ Περικλῆς) τῆς πόλεως..., ἀσφαλῶς διεφύλαξεν αὐτήν, καὶ ἐγένετο ἐπ' ἐκείνου μεγίστη.

- 2. Τοῦτο... ἐνδεὴς γενομένη. Avec ἐνδεῆς, ἐνδεῖσθαι, etc. l'emploi du génitif est plus fréquent que celui de l'accusatif.
  - 3. 'Αλλά μέντοι, at profecto.
- 4. Οἰχήσειεν... εἴσεται. Il ne faut pas s'étonner de ce changement de temps et de mode; le futur εἴσεται est appelé par l'adverbe ποτέ, qui se trouve dans le membre de phrase précédent, et qui indique ici un temps à venir.
- 5. Ἐπ πλειόνων ἢ μυρίων οἰχιῶν συνέστηπε. D'après le calcul de Bœckh, le nombre des habitants d'Athènes et du Pirée était alors de 180,000 en comptant les femmes, les enfants et les esclaves; le reste de l'Attique renfermait 300,000 habitants.
- 6. Οἰχιῶν... οἴχων. Οἰχίαι, les maisons, les édifices; οἴχοι, les familles.
- 7. Τοῦ θείου désigne Charmidas.

Page 72.—1. Δυνήσεσθαι ποιήσαι πείθεσθαί σοι. Les Grecs n'étaient nullement choqués de ces accumulations d'infinitifs; nous avons déjà vu, au livre II, ch. 1: Οὔχουν δοχεῖ σοι τὸν μέλλοντα ἄρχειν ἀσχεῖν δεῖν χαὶ ταῦτα εὐπετῶς φέρειν;

Page 74.—1. Χαρμίδην τὸν Γλαύκωνος. Charmidas était fils de Glaucon, le tuteur de Critias, et neveu de Pyrilampe. Il passait pour le plus beau de tous les jeunes gens de son temps; il en était aussi le plus modeste. Critias, après la bataille de Potidée, le confia aux soins de Socrate, comme Platon le rapporte dans son dialogue intitulé Charmidas. Xénophon, Helléniques, IV, 12, le nomme parmi les dix archontes du Pirée. Voici encore un passage du Théagès de Platon qui le concerne: Χαρμίδην γὰρ τουτονὶ γιγνώσκετε τὸν καλὸν γενόμενον, τὸν Γλαύκωνος οὖτός ποτε ἐτύγχανεν ἐμοὶ ἀνακοινούμενος μέλλων ἀσκήσειν στάδιον εἰς Νεμέαν... ἄξιον οὖν πυθέσθαι αὐτοῦ ᾶ αὐτῷ ξυνέδη ἀπὸ ταύτης ἀσκήσεως. Ce fut vers la troisième année de la 92° Olympiade, que Charmidas reçut les leçons de Socrate. On nesait si c'est le même qui se plaint, dans le Banquet de Xénophon, d'être tombé dans la pauvreté, après avoir vécu dans l'opulence.

- —2. Προςτέναι τῷ δήμω, παρελθεῖν εἰςτὸν δῆμων, se disaient de ceux qui harangulaient le peuple sur la place publique.
  - 3. Τὴν πατρίδα... εὐδοχιμωτέραν ποιεῖν. En effet , Pindare , dans

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.—L. III. 151

toutes les odes qui nous restent de lui, s'applique à reporter la gloire du vainqueur sur la ville qui lui a donné naissance.

Page 76.—1. Δῆλον ὅτι, ἔφη. La construction plus ordinaire serait : δῆλον, ἔφη, ὅτι.

- Page 78.—1. Κατὰ μόνας. Il faut probablement sous-entendre δυνάμεις, et non pas χώρας. Cette locution a la même valeur, à peu près, que κατ' ἰδίαν, privatim, seorsum. Thucydide, I, 32: αὐτοὶ κατὰ μόνας ἀπεωσάμεθα Κορινθίους.
- 2. Έν τοῖς ὄχλοις, c'est-à-dire dans les assemblées du peuple. Isocrate, A Philippe, emploie le verbe ἐνοχλεῖν dans le même sens: τὸ ταῖς πανηγύρεσιν ἐνοχλεῖν καὶ πρὸς ἄπαντας λέγειν τοὺς συντρέχοντας ἐν αὐτοῖς. Platon, Gorgias: Ταύτης τῆς πειθοῦς λέγω, τῆς ἐν τοῖς δικαστηρίοις καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ὄχλοις.
- —3. Τοὺς ἐμπόρους. Platon, l'État, II, établit la différence suivante entre les deux classes de marchands, que l'on désignait les uns par le nom de ἔμποροι, les autres par celui de κάπηλοι: Καπήλους καλοῦμεν τοὺς πρὸς ἀνήν τε καὶ πρᾶσιν διακονοῦντας ἰδρυμένους ἐν ἀγορᾳ, τοὺς δὲ πλανήτας ἐπὶ τὰς πόλεις ἐμπόρους.
- 4. Τούς εν τη άγορα μεταβαλλομένους. Sous-entendez τὰ ὤνια.
- 5. Ἐκ τούτων ἀπάντων ἡ ἐκκλησία συνίσταται. Cicéron, Tusculanes, V, 36: An quidquam stultius quam quos singulos sicut operarios barbarosque contemnas, eos esse aliquid putare universos? Aristote, Politique, III, exprime une opinion tout à fait contraire. Il accorde à une réunion d'hommes du peuple la capacité de décider des affaires, qu'il refuse à chacun en particulier.
- 6. Le verbe διαφέρειν renferme toujours une idée de comparaison; ce qui explique l'emploi de la conjonction ή.

Page 80.—1. Τῶν ἀσκητῶν... τοὺς ἰδιώτας. Οἱ ἀσκηταί désigne ordinairement les athlètes, d'autres fois ceux qui pratiquent tel ou tel art; an contraire, οἱ ἰδιῶται, se dit de ceux qui n'ont aucune connaissance de l'art dont on parle. Hipparch., VIII, 1: ὥςτε αὐτοὺς μὲν ἀσκητὰς φαίνεσθαι τῶν πολεμικῶν ἐν ἱππικῆ ἔργων, τοὺς δὲ πολεμίους ἰδι ώτας.

- 2. Τη πόλει, c'est à dire τοῖς πολίταις, aux citoyens réunis.
- 3. Μηδε πώποτε ... μηδέ. Ne ... quidem nec.
- 4. Θαυμάζω σου, εἰ. Voyez liv. ler, note 5 de la page 12.
- 5. 'Ωγαθέ. Cicéron avait sans doute en vue les lignes suivantes, lorsqu'il disait, Lettres à Quintus, III, 6: Cessator esse noli (μη ἀποβραθύμει) et illud γνῶθι σεαυτόν noli putare ad arrogantiam minuendam solum esse dictum, verum etiam ut bona nostra norimus.

#### 152 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. III.

— 6. Μή ἀποβραθύμει τούτου, ne desidia hac re abstineas. Le verbe ἀποδειλιαν se construit de même.

Page 82.— 1. Sur Aristippe, voyez liv. II, note 3 de la page 2.

- -2. Σωκράτην. Quelques manuscrits donnent Σωκράτην. On a remarqué que, dans les noms propres en  $η_5$ , Xénophon préfère l'accusatif en  $η_7$ , Platon l'accusatif en  $η_7$ ; cependant on trouve chez ces deux écrivains de nombreux exemples de l'une et l'autre forme. De même, le datif est quelquefois en  $η_7$ , mais presque toujours en ει.
- 3. Το πρότερον. Voyez le chapitre ler du liv. Il.
- 4. Τῶν τοιούτων, οἶον... τόλμαν. Sorte d'attraction, pour τῶν τοιούτων, οἶον... τόλμα ἐστίν.
- 5. Ένοχλῆ ἡμᾶς. Le verbe ἐνοχλεῖν se construit également avec le datif et avec l'accusatif. Cependant, cette dernière construction est beaucoup plus rare que la première.
- 6. ¾ρά γε. Quelques éditeurs donnent ἄρα γάρ, que l'on ne rencontre dans aucun écrivain grec.

Page 84.—1. Εἴτι ἀγαθὸν. οἴδα, ὃ μηδενὸς ἀγαθόν ἐστιν. On peut remarquer que le Socrate de Xénophon n'admet pas le bien absolu, mais seulement le bien relatif, ce qui est bien dans telle ou telle circonstance.

- 2. Οὔτε δέομαι. Sous-entendez εἰδέναι.
- 3. Mèv ouv, imo.

Page 86. — 1. Τὸ λιμοῦ ἀγαθόν, la nourriture; τὸ πυρετοῦ ἀγαθόν, la diète.

Page 88. — 1. Τούτου όμολογουμένου, ce point lui étant accordé par ceux avec qui il s'entretenait.

- 2. Τὰς παστάδας. Schneider pense qu'il faut donner à ce mot la même signification qu'à celui d'Homère, αίθουσα, qui signifie péristyle. Voici comment les scholies vénitiennes distinguent les différentes parties de la maison chez les Grecs: θάλαμος ὁ ἔσω οἶκος, τὸ δὲ πρὸ αὐτοῦ πρόδομος, αἴθουσα τὸ περίστυλον, τουτέστι τὸ πρὸς ἥλιον τετραμμένον παρὰ τὸ ἀεὶ αἴθεσθαι.

Page 90.-1. Αὐτός désigne ici le maître, le possesseur de la maison.

- 2. Γραφαὶ δὲ καὶ ποικιλίαι. Il faut entendre par γραφαί des peintures sérieuses dont les sujets sont empruntés à l'histoire ou à la mythologie; ποικιλίαι et (Œconom., IX, 2) ποικίλματα désignent de moindres ouvrages, tels que la peinture d'une fleur, ou plutôt encore la couleur que l'on met sur les murs.
- 3. Πλείονας εὐφροσύνας ἀποστεροῦσιν. L'emploi du verhe ἀποστερεῖν avec l'accusatif de la chose seulement est très-rare; ce verbe est presque toujours accompagné d'un double accusatif.

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.—L. III. 153

— 4. Ἰδόντας προςεύξασθαι. Vitruve, 1, 7: Ædibus sacris, quorum deorum maxime in tutela civitas videtur esse, et Jovi et Junoni et Minervæ, in celsissimo loco, unde mænium maxima pars conspiciatur, aræ distribuantur. Et, IV, 5: uti quam plurima pars mænium e templis deorum conspiciatur, — similiter si circum vias publicas erunt ædificia deorum, ita constituantur, uti prætereuntes possint respicere et in conspectus alutationes facere Euripide, les Phéniciennes, 1380, en parlant d'Étéocle:

Παλλάδος χρυσάσπιδος

βλέψας πρός οἶχον ηὕχετ' · \*Ω Διὸς κόρη.

et, Hippolyte, 102:

Πρόσωθεν αὐτὴν ἁγνὸς ὢν ἀσπάζομαι. Αὐτήν désigne Vénus.

Page 92.— 1. Τὰ δεινά, tout ce qui offre des difficultés ou du péril.

- 2. Ἐν πέλταις... ἐν τόξοις. On sait que la préposition ἐν a quelquefois le sens de σύν. Démosthène, sur la Couronne : ἐν τοῖς ὅπλοις παραγενόμενοι.
- —3. 'Ορῶ... ἐπὶ τῶν ἄλλων πάντων. La proposition ἐπί avec le génitif se trouve souvent à côté des verbes qui ont le sens de comprendre, voir, juger, dire, montrer, démontrer.
- Page 96. 1. Le verbe οἶδε se trouve sans sujet. De même Platon , dans l'Apologie de Socrate : ἡ τοῦ οἵεσθαι εἶδέναι (ἀμαθία) ἃ οὐα οἶδεν κτλ. Il faut sous-entendre τίς.
- 2. Ἐγγυτάτω... εἶναι. Hiéron, VII, 4: οὐδεμία ἀνθρωπίνη ἡδονὰ, τοῦ θείου ἐγγυτέρω δοχεῖ εἶναι, ἢ ἡ περὶ τὰς τιμὰς εὐφροσύνη.
- Page 98.—1. ἀτυχίαις... εὐτυχίαις... εὐπραξίαις. Le pluriel des nons abstraits ne se rencontre pas fréquemment en grec.—Il n'y a aucune différence entre εὐτυχίαις et εὐπραξίαις, puisque l'on trouve à chaque instant indifféremment εὐτυχοῦντες et εὐ πράττοντες.
- Page 100.—1. Ίέναι... σχολάζειν. Construction assez ordinaire du verbe σχολάζειν. Ainsi, Cyropédie, II, 19: ὡς μὴ σχολάζωσι μήτε μένειν μήτε ἀναστρέφεσθαι.
- 2. ἀσχολίας αὐτῷ οὖσης. Tout ce passage est suffisamment éclairci par ce que nous avons vu au livre 1, ch. 2: Τοὺς μὲν ἀγαθόν τι ποιοῦντας ἐργάζεσθαί τε ἔφη καὶ ἐργάτας ἀγαθοὺς εἶναι τοὺς δὲ κυδεύοντας ἡ τι ἄλλο πονηρὸν καὶ ἐπιζήμιον ποιοῦντας ἀργοὺς ἀπεκάλει.
- 3. Υπό τῶν τυχόντων, c'est-à-dire par le peuple, par la multitude.

Page 102.—1. Ζημιωθήσεται. On emploie presque indifféremment le

#### 154 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. III.

moyen ou le passif. Le moyen répond aux mots latins damnum capere; le passif, aux mots damno affici. Au fond, le sens est le même.

- 2. 'Ως ἔτυχε, leviter, mediocriter.

Page 104.—1. Le sens du mot εὐπραξία est déterminé quelques lignes plus bas : τὸ μαθόντα τε καὶ μελετήσαντα εὖ ποιεῖν, εὐπραξίαν νομίζω.

- -2. Parrhasius d'Ephèse, peintre célèbre, contemporain et rival de Zeuxis.
- Page 106.— 1. "Ολα τὰ σώματα, le corps dans toutes ses parties.
- 2. H $\theta o \varsigma$ , affection de l'âme. Pline, XXXV, 36, indique très-bien ce sens : (Aristides) primum animum pinxit et sensus hominum expressit, quæ vocant Græci  $\mathring{\eta}\theta \eta$ .
- 3. Συμμετρίαν. Pline, XXXV, 10: (Parrhasius) symmetriam picturæ dedit, primus argutias vultus, elegantiam capilli, venustatem oris, confessione artificum in lineis extremis palmam adeptus est.
- Page 110.—1. Κλείτωνα. Il n'est fait mention nulle part ailleurs de ce Cliton. Coray voudrait remplacer ce nom par celui de Cléon, dont parle Pline, XXXIV, 9.
- Page 112.—1. Pistias. C'est, à ce qu'on pense, le même qui est appelé Piston dans Athénée, IV, 20.
- 2. Πολυτελεστέρους, d'une matière plus précieuse, qui coûte plus cher.
- 3. Τὸν ρυθμόν, la proportion.
- Page 114. 1. Ἰσους... ὁμοίους. L'adjectif τσος indique la complète égalité des parties; ὅμοιος ne désigne que la ressemblance. Helléniques, VIII, 1: ὡς τῆς πολιτείας ἐσομένης ἐν τοῖς ἴσοις καὶ ὁμοίοις.
- Page 116. 1. Τὸ βάρος... τὸ μὲν ὑπὸ τῶν κλειδῶν καὶ ἐπωμίδων. Voy. liv. II, notes du chapitre premier.
- 2. Εἴρηκας αὐτό, δι' ὅπερ. On dit plus souvent αὐτὸ τοῦτο; cependant on trouve aussi dans Plutarque, *Vie de Cléomène*, XXIV: αὐτὸ μέν, ἔση, λέγω.
- -3. Διὰ ταῦτα, c'est-à-dire, διὰ τὸ ποικίλους καὶ ἐπιχρύσους εἶναι. Page 118.—1. Άκριβής signifie ici juste, qui s'adapte bien au corps.
- 2. 'Αποδέχεσθαι a quelquesois le sens de saisir, comprendre, de même que le latin accipere.
- 3. Épigène était fils d'Antiphon l'Athénien; Socrate, dans l'Apologie que lui prête Platon, le compte au nombre de ses amis et de ses disciples.
- 4. Ἰδιωτιχῶς τὸ σῶμα ἔχεις. Les Attiques donnaient aux athlè-

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. L. III. 155

tes, comme nous l'avons déjà dit, le nom de ἀσκηταί; ils appelaient au contraire ἰδιῶται ceux qui négligeaient les exercices du corps : de là cette locution, ιδιωτικῶς ἔχειν τὸ σῶμα. Platon : εὖ τὸ σῶμα ἔχων καὶ μὴ ἰδιωτικῶς ἢ φαύλως. Socrate lui-même (1, ch. 2) se livrait à la gymnastique, persuadé que l'exercice affermit la santé du corps.

- 5. Οὐδέν γε μᾶλλον. Sons entendez ἰδιώτης εἶ.

Page 120.—1. Καὶ μὴν οἶμαι ... εὐεξίας. Construisez : καὶ μὴν οἶμαί γε ἃ δεῖ ὑπομένειν τὸν ἐπιμελόμενον τῆς τοῦ σώματος εὐεξίας πολλῷ ῥάω καὶ ἡδίω τούτων (c'est-à-dire τῶν ἐπιτιμίων τούτων) εἶναι.

Page 122.—1. "Οτι ή πόλις οὐκ ἀσκεῖ δημοσία τὰ πρὸς τὸν πόλεμον. Ici Xénophon blâme encore Athènes, en donnant à Sparte un éloge facite.

- 2. Ἰδία ἀμελεῖν. Il y avait à Athènes et dans les autres villes de la Grèce des hommes que l'on appelait ὁπλομάχοι, et qui enseignaient les exercices nécessaires à tous ceux qui voulaient se préparer au métier des armes.
- 3. Ἐπεί. . . τίς οὐχ οἶδεν. Après ἐπεί, on devait s'attendre à une forme telle que celle-ci, πάντες ἴσασιν, ou bien οὐδεὶς ἀγνοεῖ; la forme interrogative, en se présentant d'une manière tout à fait inattendue, donne plus de mouvement et de vivacité à l'expression de la pensée.
- Page 124.— 1. Πολλάχις πολλοῖς. On sait combien les Grecs recherchaient cette sorte de paronomase. Platon, les Lois, XI: Μαίνονται πολλοὶ πολλοὺς τρόπους. Démosthène, sur la Couronne: μόνος μόνφ ἐχοινολογεῖτο, etc.
- 2. Τὸ... γηρᾶσαι. Thomas Magister: Γηρᾶναι καὶ καταγηρᾶναι ἀρχαιότερον· οἱ δ' ὕστερον γηρᾶσαι καὶ καταγηρᾶσαι. Devant γηρᾶσαι, il faut sous-entendre τινά.
- 3. Οὐ γὰρ ἐθέλει αὐτόματα γίγνεσθαι. Le verbe ἐθέλειν prend quelquefois la même signification que φιλεῖν, avoir l'habitude de.

Page 126.—1. Προςειπών τινα χαίρειν. On pourrait mettre aussi le datif. Helléniques, IV, 1: ἀλλήλοις χαίρειν προςείπον.

- 2. 'Αγροικοτέρως. On trouve quelques exemples de cette forme adverbiale des comparatifs. Dans Xénophon, pour ne nous occuper que de ļui: sur la Chasse, XIII, 3, μειζόνως; sur la République de Sparte, I, 5, ποθεινοτέρως; II, 7, ὑγιεινοτέρως; Banquet, IV, 3, ἐχθιόνως; de la Cavalerie, I, 6, ὑγροτέρως.
- 3. 'Αχουμενός. Acumène, médecin, et Eryximaque, son fils, sont cités dans plusieurs endroits par Platon, comme amis de Socrate.
- 4. Παύσασθαι ἐσθίοντα, c'est-à-dire, cesser de manger avant d'être rassasié.

#### 156 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.— L. III.

- 5. Ψυχρὸν ὥςτε λούσασθαι, trop froide pour s'y baigner. Quelquefois, au lieu du comparatif suivi de η ὧςτε, on met l'adjectif au positif, et on le fait suivre de la conjonction ὧςτε avec un infinitif.
- 6. Λούμενοι. On donne dans quelques éditions λουόμενοι, forme qui est rejetée par les grammairiens. Thomas Magister: Λοῦμαι πάντες ἀττιχοὶ χαὶ λούμενος χαὶ λοῦσθαι. Μœris: Λοῦται ἀττιχῶς, λούεται Ἑλληνιχῶς. Toutefois, on rencontre déjà dans Xénophon bon nombre d'exemples de ces formes proscrites chez les anciens Attiques.

Page 128.— 1. Έν Άσκληπιοῦ. Sous-entendez ναῷ.

- 2. 'Ακόλουθον. On appelait ἀκόλουθος l'esclave qui avait pour charge de suivre partout son maître. Les hommes de condition se permettaient seuls de se faire suivre ainsi par un esclave.
- 3. Βλακίστατος. Schneider a rétabli d'après Athénée, VII, cette forme de superlatif. Tous les manuscrits portaient βλακώτατος, qui choque d'autant plus que l'α de βλάξ, βλακός est long (voy. Aristophane, les Oiseaux, 1323), et qu'alors, selon toutes les règles, il faudrait βλακότατος. Au livre IV, ch. 2, nous trouverons cependant βλακωτέρους, qu'il faudrait peut-être aussi corriger.

#### - 4. Oixoi, in urbe.

Page 130.—1. Χαριέστερον... μᾶλλον. Quelquefois on ajoute μᾶλλον au comparatif pour lui donner plus de force. Ainsi Homère, Iliade, XXIV, 243: ἐρήτεροι γὰρ μᾶλλον. Hérodien, 1, 32: μᾶλλον ὁλδιώτερός ἐστιν. Ces exemples sont rares. D'autres fois aussi, lorsque plusieurs mots séparent le comparatif de la particule conjonctive ή, on met μᾶλλον devant cette particule, pour rappeler l'idée du comparatif. C'est ainsi qu'il faut expliquer μᾶλλον dans la phrase de Xénophon: Χαριέστερον ... μᾶλλον. De même, Banquet, 1, 4: Οἶμαι οὖν πολὺ ᾶν τὴν κατασκευήν μοι λαμπροτέραν φανῆναι, εἰ ἀνδράσιν ἐκκεκαθαρμένοις τὰς ψυχάς ... ὁ ἀνδρὼν κεκοσμημένος εἴη μᾶλλον, ἢ εἰ στρατηγοῖς καὶ ἱππάρχοις.— Προεξορμῷν ἡμέρα μιᾳ, partir un jour plus tôt ou trop tôt.

Page 132.—1. Ἡσκημένου ἀνδρός est opposé à παιδός, parce que, chez les Grecs, les esclaves n'étaient point admis aux exercices gymnastiques.

- 2. 'Επὶ δεῖπνον. Deux manuscrits donnent ἐπὶ τὸν δεῖπνον. Le masculin ὁ δεῖπνος ne fut en usage que chez les auteurs de la décadence.
- —3. Φέροιεν. Un peu plus loin, φέροντες, puis φερομένων. On emploie ainsi souvent le moyen pour l'actif, et réciproquement. Ou dit également bien μισθὸν φέρειν et φέρεσθαι
- 4. 'Εφ' οξώ ἔργω. La préposition ἐπί, jointe au datif, indique

# NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. III. 157 ici la condition à laquelle on donne tel nom à telle ou telle chose.

ici la condition à laquelle on donne tel nom à telle ou telle chose, à telle ou telle personne.

Page 134. — 4. ἀσχήσεως. Allusion aux athlètes. Voyez livre I, note 3 de la page 22.

-2. Σχολη répond ici au latin vix.

Page 136.—1. Παρατηρεῖτ', ἔφη, τοῦτον οἱ πλησίον. Οἱ πλησίον doit être regardé comme une apposition au pronom ὑμεῖς, compris dans παρατηρεῖτε. Helléniques, II, 3, 54: ὑμεῖς δὲ λαβόντες καὶ ἀπαγαγόντες οἱ ἕνδε κα οὖ δεῖ τὰ ἐκ τούτων πράσσετε.

## ARGUMENT ANALYTIQUE.

CHAP. I. Comment Socrate attirait les jeunes gens, éprouvait le caractère de chacun d'eux, et, par ses préceptes, les engageait tous à suivre les voies de la vertu.

Chap. II. Socrate presse de questions Euthydème, jeune homme qui croyait posséder une sagesse infinie, jusqu'à ce qu'il le force d'avouer son ignorance complète sur tout ce qu'il prétendait savoir.

CHAP. III. Socrate croyait que les jeunes gens ne doivent s'occuper ni des affaires publiques ni d'aucun art quelconque, avant d'être formés à la vertu, dont la piété est le fondement. Il apprend à Euthydème que les dieux s'occupent des hommes et méritent d'être honorés.

CHAP. IV. Socrate, dans une discussion avec le sophiste Hippias, développe les principes de la loi civile et de la loi naturelle.

CHAP. V. Dangers de l'intempérance.

Chap. VI. Socrate apprend à ses amis l'art de discuter avec justesse sur toute espèce de sujets.

Chap. VII. Socrate énumère et définit les connaissances indispensables pour l'étude de toute science. Il faut préférer à tout travail inutile l'étude des connaissances nécessaires pour bien régler la vie domestique et la vie civile.

CHAP. VIII. Socrate, condamné à mort, n'a pu être convaincu de mensonge au sujet de son démon révélateur. — On reprend en peu de mots tous les sujets traités dans le cours de ces mémoires.

# ΞΕΝΟΦΩΝΤΟΣ

### **AΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ**

#### BIBAION TETAPTON.

Ι. Οὅτω δὲ δ Σωκράτης ἦν ἐν παντὶ πράγματι καὶ πάντα τρόπον ἀφέλιμος, ὥςτε τῷ σκοπουμένῳ τοῦτο, καὶ εἰ μετρίως αἰσθανομένῳ ¹, φανερὸν εἶναι, ὅτι οὐδὲν ἀφελιμώτερον ἦν τοῦ Σωκράτει συνεῖναι καὶ μετ' ἐκείνου διατρίβειν ὁπουοῦν καὶ ἐν ὁτῳοῦν πράγματι²· ἐπεὶ καὶ τὸ ἐκείνου μεμνῆσθαι μὴ παρόντος οὐ μικρὰ ἀφέλει τοὺς εἰωθότας τε αὐτῷ συνεῖναι καὶ ἀποδεχομένου; ἐκεῖνον ³· καὶ γὰρ παίζων οὐδὲν ἦττον ἢ σπουδάζων ἐλυσιτέλει τοῖς συνδιατρίβουσι. Πολλάκις γὰρ ἔφη μὲν ἄν τινος ἐρᾶν, φανερὸς δ' ἦν οὐ τῶν τὰ σώματα πρὸς ὥραν, ἀλλὰ τῶν

I. Socrate savait si bien se rendre utile en toute occasion et de toute manière, qu'il suffisait d'y réfléchir, même avec une intelligence fort ordinaire, pour comprendre clairement que rien n'était plus avantageux que de le fréquenter et d'être avec lui partout et en toute circonstance: ceux qui avaient l'habitude de vivre avec lui et qui suivaient ses préceptes ne profitaient pas faiblement à se souvenir de lui pendant son absence; car il n'instruisait pas moins par son badinage que par de sérieuses leçons. Souvent Socrate disait qu'il aimait quelqu'un; mais on voyait que loin de rechercher la beauté du

# XÉNOPHON.

## ENTRETIENS MÉMORABLES.

### LIVRE QUATRIÈME.

Ι. Ὁ δὲ Σωχράτης ήν ούτως ώφέλιμος έν παντί πράγματι καὶ πάντα τρόπον, ώςτε είναι φανερόν τῷ σχοπουμένω τοῦτο, καὶ εὶ αἰσθανομένω μετρίως, ότι οὐδὲν ῆν ώφελιμώτερον τοῦ συνεῖναι Σωχράτει καὶ διατρίβειν μετά ἐκείνου **όπουοῦν** χαὶ ἐν ὁτφοῦν πράγματι\* έπεὶ καὶ τὸ μεμνῆσθαι έχείνου μή παρόντος ώφέλει ού μιχρά τούς εἰωθότας τε συνείναι αὐτῷ και αποδεγομένους έχεῖνον. καὶ γὰρ παίζων έλυσιτέλει τοίς συνδιατρίβουσιν οὐδὲν ήττον η σπουδάζων. Πολλάχις γὰρ ἔφη μὲν מֿע צַֿסְמַע דנעסכ, ην δὲ φανερός ούχ έφιέμενος τῶν πεφυχότων εὖ τὰ σώματα πρὸς ὥραν,

I. Mais Socrate était tellement utile dans toute affaire et de toute manière, que être manifeste à celui qui examinait cela, même si (quoique) comprenant médiocrement, que rien n'était plus utile que le être-avec Socrate et passer-le-temps avec lui en-un-lieu-quelconque et dans quelque affaire que ce fût : puisque même le se souvenir de lui non présent servait en choses non petites ceux qui et avaient-l'habitude d'être-avec lui et approuvaient lui; et en effet plaisantant il était-utile à ceux qui passaient-le-temps-avec lui en rien moins que parlant-sérieusement. Car souvent il disait aimer quelqu'un, mais il était manifeste ne desirant pas (ment) ceux qui étaient nés bien (heureusequant aux corps du côté de la beauté,

corps, il ne songeait qu'aux dispositions vertueuses de l'âme; il regardait comme l'indice d'un bon naturel la facilite de l'étude, la fidélité de la mémoire, l'amour de toutes les sciences qui enseignent à bien administrer une maison ou un État, en un mot à tirer un bon parti des hommes et des circonstances. Il pensait que des hommes ainsi formés étaient capables, non-seulement d'assurer leur propre bonbeur et d'administrer sagement leurs maisons, mais aussi de rendre heureux d'autres hommes et de faire prospérer des États. Il traitait d'une manière différente les différents caractères : à ceux qui pensaient être doués d'un bon naturel, mais qui méprisaient l'étude, il apprenait que les natures les plus heureuses sont en même temps celles qui ont le plus besoin d'être cultivées; il leur montrait que les chevaux les plus généreux, nés vifs et impétueux, deviennent les plus utiles et les meilleurs, si on les dompte dès leur jeunesse, mais

#### ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

άλλὰ τῶν mais ceux qui étaient bien nés τὰς ψυχάς quant aux âmes πρός ἀρετήν: du côté de la vertu;

έτεχμαίρετο δε τὰς ἀγαθὰς φύσεις et il conjecturait les bons naturels έκ τοῦ μανθάνειν τε ταγὺ d'après le et apprendre vite

οίς προςέγοιεν. les choses auxquelles ils s'appliχαὶ μνημονεύειν et se souvenir [quaient,

α αν μάθοιεν, des choses qu'ils avaient apprises, καὶ ἐπιθυμεῖν et desirer

πάντων τῶν μαθημάτων, toutes les sciences,

διά ών έστιν au moyen desquelles il est possible

οίχεῖν καλῶς d'administrer bien

οἰχίαν τε χαὶ πόλιν, et une maison et une ville, χαὶ τὸ ὅλον γρῆσθαι εὖ et en général d'user bien

ανθρώποις τε et des hommes

καὶ πράγμασιν ἀνθρωπίνοις. et des affaires humaines. Car il jugeait les hommes tels Ήγεῖτο γὰρ τοὺς τοιούτους

παιδευθέντας ayant été instruits

ού μόνον αν είναί τε non seulement et pouvoir être

εὐδαίμονας αὐτοὺς heureux eux-mêmes καὶ οἰκεῖν καλῶς et pouvoir administrer bien

τούς οίχους έαυτῶν, les maisons d'eux-mêmes, άλλὰ καὶ δύνασθαι mais encore pouvoir

ποιείν εὐδαίμονας rendre heureux άλλους άνθρώπους καὶ πόλεις. d'autres hommes et des villes.

Ούκ ἤει δὲ ἐπὶ πάντας Et il n'allait pas vers tous τὸν αὐτὸν τρόπον, de la même manière,

άλλα ἐδίδασκε τοὺς μὲν οἰομένους mais il enseignait à ceux qui croyaient

être bons par nature, είναι άγαθούς φύσει, καταφρονοῦντας δὲ μαθήσεως,

mais qui méprisaient l'étude,

que les naturels

qui paraissent être les meilleurs ont-besoin le plus d'instruction, faisant-voir et parmi les chevaux

les plus heureusement-nés,

étant et ardents et impétueux, s'ils ont été domptés dès qu'ils étaient jeunes,

devenant les plus utiles γιγνομένους εύχρηστοτάτους

ότι αί φύσεις δοχούσαι είναι άρισται δέονται μάλιστα παιδείας,

ἐπιδειχνύων τῶν τε ἵππων τούς εύφυεστάτους,

όντας θυμοειδείς τε χαὶ σφοδρούς.

εί μεν δαμασθεῖεν έχ νέων,

άρίστους γιγνομένους, εί δε άδάμαστοι γένοιντο, δυςκαθεκτοτάτους καί φαυλοτάτους καί των κυνών των εύφυεστάτων, φιλοπόνων τε οὐσῶν καὶ ἐπιθετικῶν τοῖς θηρίοις, τὰς μέν καλῶς άγθείσας 1 άρίστας γίγνεσθαι πρός τὰς θήρας καὶ γρησιμωτάτας. άναγώγους δέ γιγνομένας ματαίους τε καὶ μανιώδεις καὶ δυεπειθεστάτας. Όμοίως δε και των ανθρώπων τους εύφυεστάτους, ερρωμενεστάτους τε ταῖς ψυγαῖς όντας καὶ εξεργαστικωτάτους  $\tilde{\delta}$ ν  $\tilde{\alpha}$ ν εγγειρώσι  $\tilde{c}$ , παιδευθέντας μέν καὶ μαθόντας  $\tilde{\alpha}$  δεῖ πράττειν, ἀρίστους τε καὶ ώφελιμωτάτους γίγνεσθαι (πλεῖστα γάρ καὶ μέγιστα ἀγαθὰ ἐργάζεσθαι), ἀπαιδεύτους δὲ καὶ ἀμαθεῖς γενομένους, κακίστους τε καὶ βλαδερωτάτους γίγνεσθαι. κρίνειν γάρ οὐκ ἐπισταμένους ἃ ὸεῖ πράττειν, πολλάκις πονηροῖς έπιγειρείν πράγμασι, μεγαλείους δέ καὶ σφοδρούς όντας, δυςκαθέκτους τε καὶ δυςαποτρέπτους εἶναι: διὸ πλεἴστα καὶ μέγιστα

que si on néglige de les dompter, ils demeurent rétifs et inutiles; que de même les chiens de la meilleure race, infatigables et ardents à la poursuite des animaux, sont les plus précieux et les plus utiles à la chasse, si on les dresse avec soin, mais que si on les instruit mal, ils sont stupides, furieux, obstinés. De même ceux qui ont reçu de la nature l'âme la plus forte, ceux qui mettent le plus d'ardeur à accomplir tout ce qu'ils entreprennent, s'ils ont reçu une éducation convenable, s'ils ont appris quels sont leurs devoirs, deviendront les plus vertueux et les plus utiles des hommes, car ils feront sans cesse de grandes choses; mais s'ils restent sans éducation et sans instruction, ils en seront les plus pervers et les plus nuisibles : incapables de discerner ce qu'ils doivent faire, ils tenteront souvent de mauvaises actions; violents et impérieux, on ne pourra ni les arrêter ni les contenir;

xai doistout, בו פו של מינים בי מ יניפולבאוינים אמן בפוניוסולים בינים אמן אבו דעי איניאטי זשיע בטטטפסדמדשיע. ούσων σιλοπόνων τε uni emiberium toli froidic. τάς μεν άγθείσας καλώς אבו אַסקסוששדבידבן. בים בעים דשיים לב קוןייסעוליבן עבדבוסטן דו 'Oustest de xal ישת שניליב אישי τούς εύφυεστάτους. όντας εδόωμενεστάτου: דשוני ליטין שוני καὶ έξεργαστικωτάτους שׁע ביע בּיִיץ בּיִטשׁסִי. המולפטלפיסב עפיע אמן עמלטעזמר ב לבו הסברדבוץ, דויויפסטמו מטוסדסטנ דנ אבו שבונושטיביסטן (हेर्ट्राचेर्डिक प्रेंड मोर्डिकार καὶ μέγιστα άγαθά), γενομένους δὲ ἀπαιδεύτους uni aunteit, אַלין עניסטוני אבאונידיטען דב xai Blaficoutatous. ούκ ἐπισταμένους γὰο κοίνειν ά δεί πράττειν, έπιγειρείν πολλάκες השבותובה הסיונים: क्राच्या हुड तार्ध्या संकार

אבינ סססטטטטטיב .

See Esymilorent

בוועם פֿטבעםפֿבערסטנ דב

et les meilleurs. mais s'ils étaient indomptés, devenant les plus difficiles-a-manier et les plus mauvais; et parmi les chiens les plus heureusement-nés. qui sont et amis-de-la-fatigue et prêts-à-attaquer les bêtes, ceux qui ont été menés bien pigvesta abista; noc; ta; tipa; devenir les meilleurs pour les chasses et les plus utiles, mais étant non menés (non dresses) devenant et inutiles nai unvisides; nai duchestatas, et furieux et très indociles. Et semblablement aussi parmi les hommes les plus heureusement nés. étant et les plus forts par les âmes et les plus capables-d'accomplir les choses qu'ils entreprennent. avant été instruits et avant appris les choses qu'il faut faire, devenir et les meilleurs et les plus utiles (car faire les plus nombreux et les plus grands biens), mais étant sans-instruction et sans-connaissances. devenir et les plus méchants et les plus nuisibles; car ne sachant pas discerner les choses qu'il faut faire. entreprendre souvent des affaires mauvaises. et étant hautains et impétueux, être et difficiles-à-contenir et difficiles-à-détourner : c'est pourquoi ils font

Ι.

κακὰ ἐργάζονται. Τοὺς δ' ἐπὶ πλούτῳ μέγα φρονοῦντας καὶ νομίζοντας οὐδὲν προςδεῖσθαι παιδείας, ἔξαρκέσειν δέ σφισιν οἰομένους τὸν πλοῦτον πρὸς τὸ διαπράττεσθαί τε ὅ τι ἀν βούλωνται καὶ τιμᾶσθαι ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, ἔφρένου λέγων, ὅτι μωρὸς μὲν εἴη, εἴ τις οἴεται μὴ μαθὼν τά τε ὡφέλιμα καὶ τὰ βλαβερὰ τῶν πραγμάτων διαγνώσεσθαι, μωρὸς δ', εἴ τις μὴ διαγιγνώσκων μὲν ταῦτα, διὰ δὲ τὸν πλοῦτον ὅ τι ἄν βούληται ποριζόμενος, οἴεται δυνήσεσθαι καὶ τὰ συμφέροντα πράττειν, ἔὖ τε πράττειν οἴεται καὶ τὰ πρὸς τὸν βίον αὐτῷ ἢ καλῶς ἢ ἱκανῶς παρεσκευάσθαι, ἢλίθιος δὲ καί, εἴ τις οἴεται διὰ τὸν πλοῦτον, μηδὲν ἐπιστάμενος, δόξειν τὶ ἀγαθὸς εἶναι, ἢ μηδὲν ἀγαθὸς εἶναι δοχῶν, εὐδοχιμήσειν.

aussi seront-ils la cause d'une infinité de maux. Quant à ceux qui, tiers de leurs richesses, pensaient n'avoir aucun besoin d'instruction, qui croyaient que leur fortune leur suffirait pour accomplir leurs projets et se faire honorer des hommes, il savait les rendre plus sages; c'est une folie, leur disait-il, de croire qu'on puisse sans étude distinguer les actions utiles et les actions nuisibles; c'est encore une folie, lorsqu'on ne sait pas faire cette distinction, de se croire capable de quelque chose d'utile, parce qu'on est assez riche pour acheter tout ce qu'on veut; c'est une sottise, lorsqu'on n'est capable de rien d'utile, de croire qu'on est heureux, qu'on a tout ce qu'il faut pour vivre avec honneur; enfin, c'est encore une sottise de croire que la richesse, à défaut de l'instruction, peut faire regarder comme un homme habile celui qui la possède, ou que, n'étant bon à rien, on peut arriver à se faire estimer.

πλεῖστα les plus nombreux et les plus grands maux. καὶ μέγιστα κακά. \*Εφρένου δέ Et il rendait-sensés τούς φρονούντας ceux qui pensaient μέγα grandement (étaient fiers) έπὶ πλούτω au sujet de leur richesse καὶ νομίζοντας προςδεῖσθαι οὐδὲν et qui croyaient n'avoir-besoin en rien παιδείας. d'instruction. οιομένους δὲ τὸν πλοῦτον mais qui pensaient la richesse έξαρχέσειν σφίσιν devoir suffire à eux πρός τὸ διαπράττεσθαί τε pour le et accomplir ο τι αν βούλωντα. ce qu'ils pourraient vouloir καὶ τιμᾶσθαι ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, et être honorés par les hommes, λέγων, ὅτι εἴη μὲν μωρός. leur disant, que celui-là était fou, εί τις οίεται si quelqu'un pense μή μαθών n'ayant pas appris διαγνώσεσθαι τά τε ώφέλιμα devoir discerner et les utiles καὶ τὰ βλαδερὰ τῶν πραγμάτων, et les nuisibles d'entre les choses, μωρός δέ, εί τις et fou, si quelqu'un ne discernant pas ces choses, μή διαγιγνώσχων μέν ταύτα, ποριζόμενος δὲ et se procurant διὰ τὸν πλοῦτον au moyen de sa richesse ο τι αν βούληται, ce qu'il peut vouloir, οίεται δυνήσεσθαι καὶ pense pouvoir aussi πράττειν τὰ συμφέροντα. faire les choses utiles, ηλίθιος δέ, εί τις, et sot, si quelqu'un, μή δυνάμενος πράττειν ne pouvant pas faire τὰ συμφέροντα, les choses utiles, οίεται πράττειν τε εδ pense et agir bien καὶ τὰ πρὸς τὸν βίον et les choses pour la vie παρεσκευάσθαι αὐτῶ avoir été préparées à lui η καλώς η ίκανώς. ou bien ou suffisamment, ήλίθιος δὲ καί. et sot encore, Eĭ TIC si quelqu'un οίεται διά τὸν πλούτον. pense au moyen de sa richesse, έπιστάμενος μηδέν. ne sachant rien, δόξειν devoir paraître είναι άγαθός τι, être bon en quelque chose, ή, δοχών είναι άγαθὸς μηδέν. ou, paraissant n'être bon en rien, εὐδοχιμήσειν. devoir-jouir-d'une-bonne-réputation. ΙΙ. Τοῖς δὲ νομίζουσι παιδείας τε τῆς ἀρίστης τετυχηχέναι καὶ μέγα φρονοῦσιν ἐπὶ σοφία ὡς προςεφέρετο, νῦν διηγήσομαι. Καταμαθών γὰρ Εὐθύδημον τὸν καλὸν¹ γράμματα πολλὰ συνειλεγμένον ποιητῶν τε καὶ σοφιστῶν τῶν εὐδοκιμωτάτων, καὶ ἐκ τούτων ἤδη τε νομίζοντα διαφέρειν τῶν ἡλικιωτῶν ἐπὶ σοφία², καὶ μεγάλας ἐλπίδας ἔχοντα πάντων διοίσειν τῷ δύνασθαι λέγειν τε καὶ πράττειν, πρῶτον μὲν αἰσθανόμενος αὐτὸν διὰ νεότητα³ οὔπω εἰς τὴν ἀγορὰν εἰςιόντα, εἰ δέ τι βούλοιτο διαπράξασθαι, καθίζοντα εἰς ἡνιοποιεῖόν τι τῶν ἐγγὺς τῆς ἀγορᾶς, εἰς τοῦτο καὶ αὐτὸς ἤει, τῶν μεθ' ἑαυτοῦ τινας ἔχων. Καὶ πρῶτον μὲν πυνθανομένοι τινός, πότερον Θεμιστοκλῆς διὰ συνουσίαν τινὸς τῶν σοφῶν ἢ φύσει τοσοῦτον διήνεγκε τῶν πολιτῶν, ὅςτε πρὸς

II. Je vais raconter maintenant comment il attaquait ceux qui pensaient avoir reçu une excellente éducation et qui étaient orgueilleux de leur savoir. Sachant que le bel Euthydème avait fait une collection nombreuse d'ouvrages des poëtes et des sophistes les plus renommés, qu'il croyait pour cette raison l'emporter déjà en sagesse sur ceux de son âge, et qu'il espérait les surpasser tous par son éloquence et par ses actions, ayant remarqué d'ailleurs que, trop jeune encore pour se rendre à l'assemblée, il allait, lorsqu'il voulait s'occuper de quelque affaire, s'asseoir dans une boutique de sellier voisine de la place, Socrate y vint aussi, accompagné de plusieurs de ses amis. Quelqu'un demanda si c'était au commerce d'un sage ou à la nature seule que Thémistocle devait une supériorité telle sur ses concitoyens, que la république jetait les yeux sur lui lorsqu'elle avait

ΙΙ. Διηγήσομαι δὲ νῦν ώς προςεφέρετο τοῖς νομίζουσί τε τετυγηχέναι τῆς ἀρίστης παιδείας, καὶ φρονοῦσι μέγα έπὶ σοφία. Καταμαθών γάρ Εὐθύδημον τὸν καλὸν συνειλεγμένον πολλά γράμματα ποιητών τε καὶ σοφιστών τῶν εὐδοχιμωτάτων, καὶ ἐκ τούτων νομίζοντά τε ήδη διαφέρειν τῶν ἡλιχιωτῶν έπὶ σοφία. καὶ ἔχοντα μεγάλας ἐλπίδας διοίσειν πάντων τῶ δύνασθαι λέγειν τε καὶ πράττειν, πρώτον μέν αἰσθανόμενος αὐτὸν οὔπω εἰςιόντα είς την άγοράν διά νεότητα. εί δὲ βούλοιτο διαπράξασθαί τι, χαθίζοντα είς τι ήνιοποιείον τῶν ἐγγὺς τῆς ἀγορᾶς, καὶ αὐτὸς ἤει εἰς τοῦτο, έχων τινάς τῶν μετὰ ἐαυτοῦ. Καὶ πρῶτον μὲν τινός πυνθανομένου, πότερον διὰ συνουσίαν τινός τῶν σοφῶν η φύσει Θεμιστοχλής διήνεγχε τοσούτον τῶν πολιτῶν, ώςτε την πόλιν άποδλέπειν πρός έχεϊνον.

II. Et j'exposerai maintenant comment il attaquait ceux et qui pensaient avoir obtenu la meilleure éducation, et qui pensaient grandement (étaient au sujet de leur savoir. (fiers) Car ayant appris Euthydème le beau ayant réuni beaucoup d'écrits et de poëtes et de sophistes les plus renommés, et d'après cela et crovant déjà l'emporter sur ceux du-même-âge que lui en savoir. et ayant de grandes espérances devoir l'emporter sur tous par le pouvoir et parler et agir, d'abord s'apercevant lui n'entrant pas encore sur la place (dans l'assemblée) à cause de sa jeunesse, mais s'il voulait s'occuper de quelque chose, allant-s'asseoir dans une boutique-de-sellier de celles qui sont près de la place, aussi lui-même vint à cette boutique, ayant quelques uns de ceux qui étaient avec lui. Et d'abord quelqu'un demandant, si c'était à cause de la fréquentation de quelqu'un des sages ou par nature que Thémistocle l'emporta tellement sur les autres citoyens, que la ville regarder vers lui,

εχείνον αποβλέπειν την πόλιν 1, δπότε σπουδαίου ανδρός δεηθείη, δ Σωχράτης, βουλόμενος χινείν 2 τον Εύθύδημον, εύηθες έφη είναι τὸ οἴεσθαι τὰς μεν ολίγου ἀξίας τέγνας μὴ γίγνεσθαι σπουδαίους3 άνευ διδασκάλων ίκανῶν, τὸ δὲ προεστάναι πόλεως, πάντων έργων μέγιστον ὄν, ἀπὸ ταὐτομάτου 4 παραγίγνεσθαι τοῖς ἀνθρώποις. Πάλιν δέ ποτε παρόντος τοῦ Εὐθυδήμου, δρών αὐτὸν άποχωρούντα της συνεδρίας καὶ φυλαττόμενον, μη δόξη τὸν Σωχράτην θαυμάζειν επί σοφία: « Ότι μέν, έφη, ω άνδρες, Εύθύδημος ούτοσ $ι^5$  εν ήλικία γενόμενος ι, της πόλεως λόγον περί τινος προτιθείσης 7, οὐχ ἀφέξεται τοῦ συμβουλεύειν, εὔδηλόν ἐστιν ἐξ ών ἐπιτηδεύει. δοχεί δέ μοι χαλὸν προοίμιον τῶν δημηγοριῶν παρασχευάσασθαι φυλαττόμενος μή δόξη μανθάνειν τι παρά του · δήλον γάρ , ότι λέγειν άργόμενος ὧδε προοιμιάσεται · « Παο' οὐδενὸς μεν πώποτε, ὧ ἄνδρες λθηναῖοι, οὐδεν ἔμαθον.

besoin d'un nomme de mérite: Socrate voulait piquer Euthydème; il répondit donc que ce serait une sottise de croire qu'il est impossible de devenir habile dans les arts les plus vulgaires sans les leçons d'un bon maître, et que la science la plus importante de toutes, celle du gouvernement, se produise d'elle-même chez les hommes. Une autre fois, Socrate s'apercut qu'Euthydème, qui était présent, évitait de s'asseoir près de lui, afin de ne pas avoir l'air d'admirer sa sagesse : « Il est assez clair, dit-il, d'après les études d'Euthydème, que, dès qu'il sera en âge, il ne manquera pas de donner son avis dans les délibérations publiques ; il me semble aussi que cette affectation de paraître ne rien apprendre de personne lui permet d'avoir un exorde tout prêt pour ses harangues, et voici sans aucun doute comment il débutera : « Jamais, Athéniens, je n'ai rien appris de per-

όπότε δεηθείη άνδρὸς σπουδαίου, δ Σωχράτης. έρη είναι εύηθες τὸ οἴεσθαι σπουδαίους τὰς μὲν τέχνας ἀξίας ὀλίγου μη γίγνεσθαι άνευ διδασκάλων ίκαγῶν, τὸ δὲ προεστάναι πόλεως, ον μέγιστον πάντων ἔργων, παραγίγνεσθαι τοῖς ἀνθρώποις ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου. Πάλιν δέ ποτε του Εύθυδήμου παρόντος, δρῶν αὐτὸν ἀποχωροῦντα της συνεδρίας καὶ φυλαττόμενον μὴ δόξη θαυμάζειν τὸν Σωκράτην έπὶ σοφία: « "Ω ἄνδρες, ἔφη, έστι μέν εύδηλον εξ ών έπιτηδεύει, ότι ούτοσί Εύθύδημος γενόμενος έν ήλικία, τῆς πόλεως προτιθείσης λόγον περί τινος, ούχ ἀφέζεται τοῦ συμβουλεύειν δοχεῖ δέ μοι παρασχευάσασθαι καλόν προοίμιον τῶν δημηγοριῶν, φυλαττόμενος μή δόξη μανθάνειν τι παρά του: δήλον γάρ, ότι ἀργόμενος λέγειν προοιμιάσεται ὧδε. « 'Ω άνδρες 'Αθηναῖοι. « ἔμαθον μὲν οὐδὲν πώποτε

« παρὰ οὐδενός.

lorsqu'il était-besoin d'un homme habile, Socrate. βουλόμενος κινείν τὸν Εὐθύδημον, voulant piquer Euthydème, dit être sot le croire des hommes habiles dans les arts dignes de peu ne pas se produire sans des maîtres capables, mais le être-à-la-tête d'une ville, étant la plus grande de toutes choses, se produire-chez les hommes de spontanéité. Et de nouveau un jour Euthydème étant présent, voyant lui se retirant de la réunion et prenant-garde qu'il ne parût admirer Socrate pour sa sagesse: « O hommes, dit-il, il est certes bien-évident d'après les choses qu'il pratique, que cet Euthydème-ci étant en âge viril. la ville proposant la parole sur quelque *sujet*, ne s'abstiendra pas de conseiller; mais il paraît à moi s'être préparé un bel exorde de ses harangues-au-peuple, prenant-garde qu'il ne parût apprendre quelque chose de quelqu'un; car il est évident, que commençant a parler il fera son exorde ainsi: « O hommes Athéniens, « je n'ai appris rien jamais « de personne,

15

« οὐδ', ἀχούων τινὰς εἶναι λέγειν τε χαὶ πράττειν ἱχανούς, ἔζή« τησα τούτοις ἐντυχεῖν , οὐδ' ἐπεμελήθην τοῦ διδάσχαλόν μοί
« τινα γενέσθαι τῶν ἐπισταμένων , ἀλλὰ χαὶ τἀναντία · διατετέ« λεχα γὰρ φεύγων οὐ μόνον τὸ μανθάνειν τι παρά τινος , ἀλλὰ
« χαὶ τὸ δόξαι· ὅμως δὲ ὅ τι ἄν ἀπὸ ταὐτομάτου ἐπίη μοι ¹ συμ« δουλεύσω ὑμῖν. » Ἡρμόσειε δ' ᾶν οὕτω πρροιμιάζεσθαι ² χαὶ
τοῖς βουλομένοις παρὰ τῆς πόλεως ἰατριχὸν ἔργον λαδεῖν ³ · ἐπιτήδειόν γ' ᾶν αὐτοῖς εἴη τοῦ λόγου ἄρχεσθαι ἐντεῦθεν · « Παρ'
« οὐδενὸς μὲν πώποτε, ὧ ἄνδρες Ἡθηναῖοι, τὴν ἰατριχὴν τέχνην
« ἔμαθον, οὐδ' ἐζήτησα διδάσχαλον ἐμαυτῷ γενέσθαι τῶν ἰατρῶν
« οὐδένα · διατετέλεχα γὰρ φυλαττόμενος οὐ μόνον τὸ μαθεῖν τι
« παρὰ τῶν ἰατρῶν, ἀλλὰ χαὶ τὸ δόξαι μεμαθηχέναι ⁴ τὴν τέχνην
« ταύτην · ὅμως δὲ μοι τὸ ἰατριχὸν ἔργον δότε · πειράσομαι

« sonne; lorsque j'entendais parler d'hommes aussi habiles dans les « discours que dans l'action , je ne recherchais point leur société; je « n'ai point voulu prendre de maître parmi les citoyens éclairés; au « contraire , j'ai toujours évité avec un soin égal , et de recevoir des « leçons, et de paraître en recevoir : néanmoins, je vais vous donner « l'avis que le hasard me suggère. » Un tel exorde conviendrait aussi à un homme qui voudrait obtenir l'emploi de médecin public; il n'aurait pour réussir qu'à débuter ainsi : « Athéniens , per « sonne ne m'a enseigné la médecine , et je n'al recherché les leçons « d'aucun de nos médecins; je n'ai pas seulement évité de rien ap « prendre d'eux , je n'ai pas voulu même qu'on pût croire que j'eusse « rien appris : cependant donnez · moi vos suffrages; j'essaye-

« οὐδέ, ἀχούων τινὰς « ni, entendant-dire quelques uns « είναι ίχανούς « être capables « λέγειν τε καὶ πράττειν, « et de parler et d'agir, « ἐζήτησα ἐντυχεῖν τούτοις, « je n'ai cherché à rencontrer eux. « οὐδὲ ἐπεμελήθην τοῦ « ni je n'ai pris-soin du « τινὰ τῶν ἐπισταμένων « quelqu'un de ceux qui savent « γενέσθαι διδάσχαλόν μοι, « devenir maître pour moi, « ἀλλὰ καὶ τὰ ἐναντία · « mais même j'ai fait le contraire; « car j'ai persévéré fuyant « διατετέλεκα γάρ φεύγων « οὐ μόνον « non seulement « τὸ μανθάνειν τι « le apprendre quelque chose « de quelau'un. « παρά τινος . « άλλὰ καὶ τὸ δόξαι · « mais encore le paraître apprendre : « ὅμως δὲ συμβουλεύσω ὑμῖν « et cependant je conseillerai à vous « ὅ τι ἄν ἐπίη μοι « ce qui pourra se présenter à moi « ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου. » « de spontanéité. » Άρμόσειε δὲ αν Et il conviendrait, προοιμιάζεσθαι ούτω de faire-l'exorde ainsi καὶ τοῖς βουλομένοις aussi à ceux qui veulent recevoir de la ville λαβεῖν παρὰ τῆς πόλεως ἔργον ἰατρικόν . une charge de-médecin : εξη γάρ αν car il serait ἐπιτήδειόν γε αὐτοῖς avantageux certes pour eux

de commencer d'ici leur discours :

« devenir maître pour moi-même :

« car j'ai persévéré prenant-garde

« d'apprendre quelque chose

« mais cependant donnez-moi

« car j'essayerai d'apprendre

« mais encore de paraître

« avoir appris cet art :

« la charge de-médecin;

« O hommes Athéniens.

« je n'ai appris jamais

« l'art de-la-médecine,

« quelqu'un des médecins

« ni je n'ai cherché

« non seulement

« des médecins.

« de personne

**ἄργεσθαι ἐντεῦθεν τοῦ λόγου** :

« γενέσθαι διδάσχαλον έμαυτῶ

« διατετέλεκα γάρ φυλαττόμενος

« μεμαθηκέναι την τέχνην ταύτην:

« 'Ω άνδρες 'Αθηναΐοι,

« ἔμαθον μὲν πώποτε

« τὴν τέχνην ἰατριχήν,

« παρὰ οὐδενὸς

« οὐδὲ ἐζήτησα

« οὐ μόνον

« τὸ μαθεῖν τι

« παρά τῶν ἐατρῶν,

« ἀλλὰ καὶ τὸ δόξαι

« ὅμως δὲ δότε μοι

« τὸ ἔργον ἰατρικόν ·

« πειράπομαι γὰρ μανθάνειν

« τινά τῶν ἰατρῶν

« γὰρ ἐν ὑμῖν ἀποχινδυνεύων ι μανθάνειν. » Πάντες οὖν οί παρόντες εγέλασαν επί τῷ προοιμίω. Ἐπεὶ δὲ φανερὸς ἦν δ Εὐθύδημος ήδη μέν οξς δ Σωχράτης λέγοι προςέγων, έτι δὲ φυλαττόμενος αὐτός τι φθέγγεσθαι, καὶ νομίζων τῆ σιωπῆ σωφροσύνης δόξαν περιδάλλεσθαι, τότε δ Σωχράτης, βουλόμενος αὐτὸν παῦσαι τούτου· « Θαυμαστὸν γάρ, ἔφη, τί ποτε οἱ βουλόμενοι χιθαρίζειν ή αὐλεῖν ή ἱππεύειν ή άλλο τι τῶν τοιούτων ἱχανοὶ γενέσθαι πειρώνται ώς συνεγέστατα ποιείν ό τι αν βούλωνται ουνατοί γενέσθαι, καὶ οὐ καθ' ξαυτούς, άλλὰ παρὰ τοῖς ἀρίστοις δοκοῦσιν εἶναι, πάντα ποιοῦντες καὶ ὑπομένοντες 2 ένεκα τοῦ μηοὲν ἄνευ τῆς ἐκείνων γνώμης ποιεῖν, ὡς οὐκ ἂν ἄλλως ἀξιόλογοι γενόμενοι 3. των δε βουλομένων δυνατών γενέσθαι λέγειν τε καί πράττειν τὰ πολιτικὰ νομίζουσί τινες ἄνευ παρασκευῆς καὶ ἐπι-

« rai de m'instruire en faisant sur vous des essais. » Tous les assistants rirent de cet exorde. On vit bientôt Euthydème faire attention aux discours de Socrate; mais il s'abstenait encore de parler lui-même, pensant que son silence passerait pour de la modestie; Socrate voulut lui faire perdre cette idée : « Il est bien étonnant, dit-il, que ceux qui veulent jouer de la cithare ou de la flûte, ou monter à cheval, ou acquérir quelque autre talent, cherchent à varriver par des exercices assidus, qu'ils prennent pour juges de leurs efforts, non pas euxmêmes, mais les meilleurs maîtres, qu'ils fassent et endurent tout pour ne pas s'écarter de leurs principes, comme s'ils ne pouvaient pas se rendre habiles par d'autres moyens; tandis que ceux qui se proposent d'être bons orateurs et bons politiques pensent pouvoir d'eux-mêmes et sur-le-champ, sans préparation et sans étude, deve-

« ἀποκινδυνεύων εν ύμιζν. » Πάντες οδν οί παρόντες εγέλασαν έπὶ τῷ προοιμίω. Έπεὶ δὲ ὁ Εὐθύδημος ην ήδη φανερός προςέχων μέν οξς ό Σωχράτης λέγοι, φυλαττόμενος δὲ ἔτι φθέγγεσθαί τι αὐτός, καὶ νομίζων περιδάλλεσθαι τη σιωπη δόξαν σωφροσύνης τότε ὁ Σωχράτης, βουλόμενος παύσαι αὐτὸν τούτου · voulant faire cesser à lui cela : « Θαυμαστὸν γάρ, ἔφη,

τί ποτε οἱ βουλόμενοι γενέσθαι ξκανοί χιθαρίζειν ἢ αύλεῖν η ίππεύειν ή τι άλλο τῶν τοιούτων

πειρώνται ποιείν ώς συνεχέστατα ο τι αν βούλωνται γενέσθαι δυνατοί,

καὶ οὐ κατὰ έαυτούς, άλλα παρά τοῖς δοχοῦσιν

είναι αρίστοις,

ένεχα του ποιείν μηδέν

άνευ της γνώμης ἐχείνων, ώς ούχ αν γενόμενοι

άλλως. άξιόλογοι. τινές δὲ

τῶν βουλομένων γενέσθαι δυνατῶν λέγειν τε καὶ πράττειν

τὰ πολιτικὰ

νομίζουσιν ἔσεσθαι δυνατοί

ποιεῖν ταῦτα

« faisant-des-expériences sur vous. » Tous ceux donc qui étaient-présents rirent de cet exorde. Et comme Euthydème était déjà évident faisant-attention aux choses que Socrate disait, mais prenant-garde encore de dire quelque chose lui-même. et pensant s'entourer par son silence d'une réputation de modestie. alors Socrate,

> « Il est étonnant en effet, dit-il. pourquoi enfin ceux qui veulent

devenir capables de jouer-de-la-cithare ou de jouer de-la-flûte ou d'aller-à-cheval

ou de quelque autre des choses telles

s'efforcent de faire

le plus assidûment que possible

ce en quoi ils veulent devenir habites.

et non en particulier avec eux-mêmes mais auprès de ceux qui paraissent

être les meilleurs.

ποιούντες καὶ ὑπομένοντες πάντα faisant et endurant toutes choses

pour le *ne* faire rien sans l'opinion de ceux-ci, comme ne pouvant pas devenir

autrement

dignes-de-considération; au contraire quelques uns de ceux qui veulent devenir habiles et à dire et à faire

les affaires politiques pensent devoir être habiles

à faire ces choses

μελείας αὐτόματοι έξαίφνης δυνατοί ταῦτα ποιεῖν ἔσεσθαι. Καίτοι γε τοσούτω ταῦτα ἐχείνων δυςκατεργαστότερα φαίνεται, όσω περ, πλειόνων περί ταῦτα πραγματευομένων, ελάττους οί κατεργαζόμενοι γίγνονται δηλον οὖν, ὅτι καὶ ἐπιμελείας δέονται πλείονος καὶ ἰσγυροτέρας οἱ τούτων ἐφιέμενοι ἡ οἱ ἐκείνων.» Κατ' ἀργὰς μεν οὖν, ἀχούοντος Εὐθυδήμου Ι, τοιούτους λόγους έλεγε Σωχράτης. ώς δ' ήσθετο αὐτὸν έτοιμότερον ὑπομένοντα, ότε διαλέγοιτο, καὶ προθυμότερον ἀκούοντα, μόνος ἦλθεν εἰς τὸ ήνιοποιείον · παρακαθεζομένου δ' αὐτῷ τοῦ Εὐθυδήμου · «Εἰπέ μοι, ἔφη, ὦ Εὐθύδημε, τῷ ὄντι, ὥςπερ ἐγὼ ἀχούω, πολλά γράμματα συνήγας $^2$  τῶν λεγομένων σοφῶν ἀνδρῶν γεγονέναι;  $\mathbf{N}$ ή τὸν  $\Delta i'$ , έφη,  $\tilde{\omega}$  Σώχρατες καὶ έτι γε συνάγω, έως αν κτήσωμαι ώς αν δύνωμαι πλεῖστα. Νή την "Ηραν 3, έφη δ Σωκράτης, άγα-

nir des hommes habiles. Cependant ce but semble beaucoup plus difficile à atteindre que le premier ; beaucoup y aspirent et peu réussissent: il est donc évident qu'il faut en politique une application plus grande et plus opiniâtre que partout ailleurs. » Tels étaient d'abord les discours de Socrate en présence d'Euthydème; mais dès qu'il s'apercut que le jeune homme restait plus volontiers lorsqu'il parlait, et l'écoutait avec plus de plaisir, il vint seul à la boutique du sellier, et lorsqu'Euthydème se fut assis près de lui : « Est-il vrai, comme je l'entends dire, que tu aies rassemblé un grand nombre d'ouvrages des hommes renommés pour leur sagesse?-Oui, Socrate, par Jupiter; et je continuerai à en rassembler, jusqu'à ce que j'en aie trouvé le plus possible. - Par Junon, je t'admire d'avoir préféré à des mon-

αὐτόματοι ἐξαίφνης. Καίτοι γε ταῦτα φαίνεται τοσούτω δυςκατεργαστότερα έχείνων, δσω περ, πλειόνων πραγματευομένων περί ταῦτα, οί κατεργαζόμενοι γίγνονται ἐλάττους · δηλον οὖν, ότι οἱ ἐφιέμενοι τούτων δέονται ἐπιμελείας πλείονος καὶ ἰσχυροτέρας η οἱ ἐχείνων. » Κατὰ ἀρχὰς μὲν οὖν, Εύθυδήμου ἀχούοντος, Σωχράτης έλεγε τοιούτους λόγους\* ώς δὲ ἤσθετο αὐτὸν ύπομένοντα έτοιμότερον, **ὅτε διαλέγοιτο**, καὶ ἀκούοντα προθυμότερον, ηλθε μόνος είς τὸ ήνιοποιείον. τοῦ Εὐθυδήμου δὲ παρακαθεζομένου αὐτῷ. « Εἰπέ μοι , ὧ Εὐθύδημε, ἔφη, συνήγας τῷ ὄντι, ώς περ έγω άκούω, πολλά γράμματα τῶν ἀνδρῶν λεγομένων γεγονέναι σορῶν; - Νή τὸν Δία, ἔφη, ὧ Σώχρατες . χαὶ ἔτι γε συνάγω, ξως αν κτήσωμαι πλείστα

ώς αν δύνωμαι.

-Νή τὴν "Ηραν,

έφη ὁ Σωχράτης.

άγαμαί γέ σου,

άνευ παρασκευής καὶ ἐπιμελείας sans préparation et sans exercice d'eux-mêmes soudainement. Et pourtant certes ces choses-ci paraissent d'autant plus difficiles-à-exécuter que celles-là. que, de plus nombreux s'occupant de celles-ci, ceux qui les exécutent sont moins-nombreux: il est donc évident. que ceux qui desirent celles-ci ont besoin d'une application plus grande et plus forte que ceux qui desirent celles-là. » Dans les commencements donc. Euthydėme écoutant, Socrate disait de tels discours : mais dès qu'il remarqua lui restant plus volontiers. lorsqu'il discourait, et écoutant de-meilleur-cœur. il vint seul dans la boutique-de-sellier; et Euthydème s'étant-assis-près de lui : « Dis-moi, ô Euthydème, dit-il. as-tu rassemblé en réalité, comme je l'entends dire, de nombreux écrits des hommes qui sont dits avoir été sages? - Oui par Jupiter, dit-il, ô Socrate; et encore certes j'en rassemble, jusqu'à ce que j'en aie acquis le plus que je pourrai. - Par Junon, dit Socrate. j'admire assurément toi,

μαί γέ σου, διότι οὐα ἀργυρίου καὶ χρυσίου προείλου θησαυροὺς κεκτῆσθαι μᾶλλον ἢ σοφίας · δῆλον γάρ , ὅτι νομίζεις ἀργύριον καὶ χρυσίον οὐδὲν βελτίους ποιεῖν τοὺς ἀνθρώπους , τὰς δὲ τῶν σοφῶν ἀνδρῶν γνώμας ἀρετῆ πλουτίζειν τοὺς κεκτημένους.» Καὶ ὁ Εὐθύδημος ἔχαιρεν ἀκούων ταῦτα , νομίζων δοκεῖν τῷ Σωκράτει ὀρθῶς μετιέναι τὴν σοφίαν. Ὁ δέ , καταμαθὼν αὐτὸν ἡσθέντα τῷ ἐπαίνῳ τούτῳ · « Τί δὲ δὴ βουλόμενος ἀγαθὸς γενέσθαι, ἔφη, ῷ Εὐθύδημος σκοπῶν ὅ τι ἀποκρίναιτο , πάλιν ὁ Σωκράτης · « Ἦρα μὴ ἰατρός ; ἔφη · πολλὰ γὰρ καὶ ἰατρῶν ἐστι συγγραμματα. Καὶ ὁ Εὐθύδημος · Μὰ Δί', ἔφη , οὐα ἔγωγε. — Αλλὰ μὴ ἀρχιτέκτων βούλει γενέσθαι ; γνωμονικοῦ γὰρ ἀνδρὸς καὶ τοῦτοι δεῖ. — Οὔκουν² ἔγωγ', ἔφη . — ᾿Αλλὰ μὴ γεωμέτρης ἐπιθυμεῖς , ἐφη , γενέσθαι ἀγαθός , ὥςπερ ὁ Θεόδωρος ³ ; — Οὐδὲ γεωμέτρης , ἔφη , γενέσθαι ἀγαθός , ὥςπερ ὁ Θεόδωρος ³ ; — Οὐδὲ

ceaux d'or et d'argent les trésors de la sagesse; tu penses, je le vois, que l'or et l'argent ne rendent pas les hommes meilleurs, tandis que les pensées des sages enrichissent ceux qui les possèdent en leur donnant plus de vertu. » Ces paroles faisaient plaisir à Euthydème, persuadé qu'aux yeux de Socrate il était dans le véritable chemin de la sagesse. Socrate vit qu'il était sensible à cette louange : « Eh bien! Euthydème, poursuivit-il, quel talent te proposes-tu d'acquérir en rassemblant tous ces ouvrages? » Et comme Euthydème gardait le silence et cherchait une réponse : « Ne voudrais-tu point devenir médecin? car les médecins ont beaucoup écrit. — Non, en vérité. — Ou encore architecte? car cette profession veut aussi un homme cultivé. — Pas davantage. — Tu veux donc devenir bon géomètre, comme

διότι οὐ προείλου χεχτῆσθαι θησαυρούς άργυρίου καὶ χρυσίου μᾶλλον ἢ σοφίας. δηλον γάρ, ὅτι νομίζεις άργύριον καὶ χρυσίον ποιείν οὐδὲν βελτίους τούς ανθρώπους. τὰς δὲ γνώμας τῶν ἀνδρῶν σοφῶν πλουτίζειν άρετη τούς κεκτημένους. » Καὶ ὁ Εὐθύδημος ἔχαιρεν ἀχούων ταῦτα, νομίζων δοκεῖν τῶ Σωκράτει μετιέναι ὀρθῶς τὴν σοφίαν. Ο δέ, καταμαθών αὐτὸν ήσθέντα τούτω τῷ ἐπαίνω. « Τί δὲ δὴ βουλόμενος γενέσθαι άγαθός, ῶ Εὐθύδημε, ἔφη, συλλέγεις τὰ γράμματα; » Έπεὶ δὲ Εὐθύδημος διεσιώπησε σχοπῶν ὅ τι ἀποχρίναιτο. πάλιν ὁ Σωχράτης ἔφη. « Άρα μή ιατρός: ἔστι γὰρ πολλὰ συγγράμματα καὶ ἰατρῶν. - Καὶ ὁ Εὐθύδημος. Μὰ Δία, ἔρη, οὐκ ἔγωγε. - Άλλὰ μή βούλει γενέσθαι άρχιτέχτων: τοῦτο γὰρ καὶ δεῖ άνδρὸς γνωμονιχοῦ. - Ούκουν έγωγε, έφη. - Άλλὰ μὴ ἐπιθυμεῖς, ἔφη, γενέσθαι άγαθὸς γεωμέτρης. ώςπερ ὁ Θεόδωρος: - Οὐδὲ γεωμέτρης, ἔφη.

parce que tu n'as pas préféré posséder des trésors d'argent et d'or plutôt que de sagesse; car il est évident, que tu penses l'argent et l'or ne rendre en rien meilleurs les hommes. mais les pensées des hommes sages enrichir par la vertu ceux qui les possèdent. » Et Euthydème se réjouissait entendant ces choses, pensant paraître à Socrate rechercher bien la sagesse. Mais celui-ci, ayant aperçu lui se réjouissant de cette louange : « Mais en quoi donc voulant devenir bon. 6 Euthydème, dit-il, rassembles-tu ces écrits? » Et après qu'Euthydème eut gardé-le-silence examinant ce qu'il répondrait, de nouveau Socrate dit: « Est-ce que tu ne voudrais pas devenir médecin? car il est de nombreux écrits aussi de médecins. - Et Euthydème: Par Jupiter, dit-il, non pas moi. - Eh bien ne veux-tu pas devenir architecte? car ceci aussi a besoin d'un homme de-jugement. - Non pas moi certes, dit-il. - Mais ne désires-tu pas, dit-il, devenir un bon géomètre. comme Théodore? - Ni géomètre non plus, dit-il.

\*Ως δὲ καὶ τοῦτο ἠρνεῖτο· « ᾿Αλλὰ μὴ ραψωδός; ἔφη· καὶ γὰρ τὰ Ὁμήρου σέ φασιν ἔπη πάντα κεκτῆσθαι. — Μὰ Δί', οἰκ ἔγωγ', ἔφη· τοὺς γάρ τοι ραψωδοὺς οἶδα τὰ μὲν ἔπη ἀκριδοῦντας, αὐτοὺς δὲ πάνυ ἠλιθίους ὄντας ὶ. Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη· Οὐ δήπου, ὧ Εὐθύδημε, ταύτης τῆς ἀρετῆς ἐφίεσαι, δι' ἢν ἄνθωποι πολιτικοὶ γίγνονται, καὶ οἰκονομικοί, καὶ ἄρχειν ἰκανοί, καὶ ἀφέλιμοι τοῖς τε ἄλλοις ἀνθρώποις καὶ ἑαυτοῖς; Καὶ ὁ Εὐθύδημος· Σφόδρα γ', ἔφη, ὧ Σώκρατες, ταύτης τῆς ἀρετῆς δέομαι. Νὴ Δί', ἔφη ὁ Σωκράτης, τῆς καλλίστης ἀρετῆς καὶ λεῖται βασιλική· ἀτάρ, ἔφη, κατανενόηκας, εὶ οἷόν τ' ἐστί, μὴ ὄντα δίκαιον, ἀγαθὸν ταῦτα γενέσθαι; — Καὶ μάλα, ἔφη, καὶ σὺγ οἷόν τέ γε ἄνευ δικαιοσύνης ἀγαθὸν πολίτην γενέσθαι. —

Théodore? — Non. — Astrologue? — Pas encore. — Tu veux donc être rhapsode? car on dit que tu as tous les poëmes d'Homère. — Non, par Jupiter; je n'ignore pas que les rhapsodessavent exactement les vers, mais n'en sont pas moins tout à fait stupides. — N'ambitionnerais-tu pas cette science qui fait les bons politiques, les bons économes, les chefs habiles, les citoyens capables d'être utiles aux autres et à eux-mêmes? — Oui, Socrate, c'est bien cette science que je recherche avec ardeur. —Par Jupiter, tu aspires à la plus belle et à la plus grande de toutes; c'est la science des rois, et on l'appelle science royale: mais as-tu examiné s'il est possible de s'y distinguer sans être juste? — J'y ai songé, et je ne pense pas que sans justice

 Αλλά, ἔφη, μὴ βούλει γενέσθαι ἀστρολόγος; \*Ως δὲ ἠρνεῖτο καὶ τοῦτο\* Άλλα μπ ραψωδός; έφη καὶ γάρ φασί σε κεκτῆσθαι πάντα τὰ ἔπη Όμήρου. - Μά Δία οὐκ ἔγωγε, ἔφη: οίδα γάρ τοι τούς δαψωδούς άχριβούντας μέν τὰ ἔπη, όντας δὲ αὐτοὺς πάνυ ήλιθίους. — Καὶ ὁ Σωκράτης ἔφη · Ούκ ἐφίεσαι δήπου, ῶ Εὐθύδημε, ταύτης τῆς ἀρετῆς, διὰ ἣν άνθρωποι γίγνονται πολιτικοί, καὶ οἰκονομικοί, καὶ ἱκανοὶ ἄρχειν, καὶ ἀφέλιμοι τοῖς τε ἄλλοις ἀνθρώποις καὶ έαυτοῖς: — Καὶ ὁ Εὐθύδημος -Δέομαί γε σφόδρα, ῶ Σώχρατες, ἔφη, ταύτης της άρετης. - Νή Δία, ἔφη ὁ Σωχράτης, ἐφίεσαι τῆς καλλίστης ἀρετῆς χαὶ μεγίστης τέγνης. αύτη γάρ ἐστι τῶν βασιλέων. καὶ καλεῖται βασιλική. ατάρ, ἔφη, κατανενόηκας, εί ἔστιν οἶόν τε. μή όντα δίκαιον. γενέσθαι άγαθὸν ταῦτα: - Kai µáha, ἔφη, χαὶ οὐχ οἶόν τέ γε άνευ δικαιοσύνης γενέσθαι άγαθὸν πολίτην.

- Mais, dit-il, ne veux-tu pas devenir astrologue? Et comme il niait encore ceci Mais ne voudrais-tu pas devenir rhapsode? dit-il; et en effet on dit toi avoir acquis toutes les poésies d'Homère. - Par Jupiter non pas moi, dit-il; car je sais certes les rhapsodes sachant-exactement les vers, mais étant eux-mêmes entièrement stupides. - Et Socrate dit : Ne desires-tu pas par hasard, ô Euthydème, cette vertu, par laquelle les hommes devienneut bons-politiques. et bons-économes, et capables de commander, et utiles et aux autres hommes et à eux-mêmes? - Et Euthydème: J'ai-besoin certes grandement. ô Socrate, dit-il, de cette vertu. - Par Jupiter, dit Socrate, tu desires la plus belle vertu et le plus grand art; car cet art est celui des rois et il est appelé royal; mais, dit-il, as-tu réfléchi s'il est possible. n'étant pas juste, de devenir bon en ces choses? -Et j'y ai réfléchi beaucoup, dit-il, et il n'est pas possible certes sans justice de devenir bon citoven.

ω Σώχρατες, οὐδενὸς ἀν ήττον φανήναι δίχαιος. - Αρ' οὖν,

έρη, τῶν δικαίων ἐστὶν ἔργα, ώςπερ τῶν τεκτόνων; — "Εστι

μέντοι, έφη. ... Αρ' οδν, έφη, ώςπερ οί τέχτονες έγουσι τὰ

έαυτων έργα επιδείξαι, ούτως οι δίχαιοι τὰ έαυτων έγοιεν ὰν διεξ-

ηγήσασθαι; -- Μή οὖν, ἔφη ὁ Εὐθύδημος, οὐ δύναμαι ἐγὼ τὰ τῆς

δικαιοσύνης έργα έξηγήσασθαι; καί, νη  $\Delta$ ί', έγωγε τὰ τῆς ἀδικίας.

έπει ούχ όλίγα έστι καθ' έκάστην ήμέραν τοιαύτα όρᾶν τε και

αχούειν.—Βούλει οὖν, ἔφη ὁ Σωχράτης, γράψωμεν ἐνταυθοῖ <sup>2</sup>

μεν δέλτα, ενταυθοί δε άλφα; εἶτα, ὅ τι μεν ἄν δοχῆ ήμῖν τῆς

δικαιοσύνης έργον είναι, πρός τὸ δέλτα τιθώμεν, ὅ τι δ' αν τῆς

άδικίας, πρός τὸ άλφα: \_ Εἴ τί σοι δοκεῖ, ἔφη, προςδεῖν του-

των, ποίει ταῦτα. Καὶ ὁ Σωχράτης γράψας ώς περ εἶπεν · Οὐχ-

on puisse être bon citoven. — To as donc travaillé à être juste? —

Je pense, Socrate, que pour la justice je ne le cède à personne. — Eh

bien! les hommes justes n'ont-ils pas leurs travaux, comme les arti-

sans? - Oui, certes. - Peuvent-ils aussi exposer leurs ouvrages,

comme les artisans montrent les leurs? — Quoi! je ne pourrais faire

voir les œuvres de la justice! Par Jupiter, je pourrais montrer

aussi celles de l'iniquité : nous n'en voyons que trop, et on n'en

raconte que trop chaque jour. - Venx-tu donc que nous écri-

vions ici un D et là un A? Ce qui nous paraîtra l'œuvre de la

justice, nous le placerons sous le D, et nous mettrons sous l'A ce

qui sera l'œnvre de l'iniquité. - Si tu crois que cela soit nécessaire,

fais-le. -- Eh bien! reprit Socrate après avoir écrit, le mensonge ne

25

φανήναι αν δίχαιος ήττον ούδενός.

- Άρα οὖν, ἔφη, έστιν ἔργα τῶν δικαίων,

ώςπερ τῶν τεχτόνων;

- "Εστι μέντοι, έση. - Άρα οὖν, ἔφη,

ώςπερ οί τέχτονες έχουσιν ἐπιδεῖξαι

τὰ ἔργα έαυτῶν, ούτως οἱ δίχαιοι

αν έχοιεν διεξηγήσασθαι

τὰ ἑαυτῶν;

- Μή οδν ούχ έγω δύναμαι,

έφη ὁ Εὐθύδημος, έξηγήσασθαι τὰ ἔργα τής δικαιοσύνης;

χαί, νη Δία, έγωγε τὰ τῆς ἀδικίας. έπεὶ τοιαῦτα ούχ ἔστιν όλίγα όρᾶν τε καὶ ἀκούειν

χατὰ ἐχάστην ἡμέραν. Βούλει οὖν, ἔφη ὁ Σωχράτης.

γράψωμεν ένταυθοῖ μὲν δέλτα, ένταυθοῖ δὲ ἄλφα;

εἶτα τιθῶμεν πρὸς τὸ δέλτα

ο τι αν δοχή ήμιν

είναι έργον τῆς δικαιοσύνης,

πρὸς δὲ τὸ ἄλφα

δ τι αν της άδικίας;

- Εί δοχεῖ σοι, ἔφη, προςδείν τι τούτων,

ποίει ταῦτα.

- Καὶ ὁ Σωχράτης γράψας ώςπερ είπεν.

ENTRETIENS MÉMORABLES.-IV.

- Quoi donc? dit-il,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

est-ce que toi tu as exécuté cela? - Ο ໂμαί γε, έφη, ὧ Σώνρατες, -Je pense du moins, dit-il, ô Socrate,

> ne devoir pas paraître juste moins que personne.

- Est-ce que donc, dit-il,

il est des ouvrages des justes.

comme des artisans?

— Il en est assurément, dit-il.

- Est-ce que donc, dit-il, de même que les artisans

ont à faire-voir

les ouvrages d'eux-mêmes, ainsi les hommes justes

auraient à exposer ceux d'eux-mêmes?

- Donc je ne puis pas, dit Euthydème,

exposer les ouvrages

de la justice?

et, par Jupiter, je puis aussi

exposer ceux de l'injustice : puisque de telles choses

ne sont pas peu-nombreuses

et à voir et à entendre

à chaque jour.

- Veux-tu donc, dit Socrate. que nous écrivions ici un D,

et ici un A?

ensuite que nous placions près du D

ce qui paraîtra à nous

être un ouvrage de la justice,

et près de l' A

ce qui paraîtra à nous

être un ouvrage de l'injustice?

- S'il semble à toi, dit-il,

être-besoin en quelque chose de cela,

fais-le.

- Et Socrate ayant écrit

comme il disait:

οῦν, ἔφη, ἔστιν ἐν ἀνθρώποις τὸ ψεύδεσθαι; — "Εστι μέντοι, έφη. - Ποτέρωσε οὖν, έφη, θῶμεν τοῦτο; - Δῆλον, έφη, ὅτι πρός την ἀδικίαν. - Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ τὸ ἔξαπατᾶν ἔστι; --Καὶ μάλα, ἔφη. - Τοῦτο οὖν ποτέρωσε θιομέν; - Καὶ τοῦτο δηλον ότι, έφη, πρὸς την ἀδικίαν. - Τί δὲ τὸ κακουργείν; -Καὶ τοῦτο, ἔφη. — Τὸ δὲ ἀνδραποδίζεσθαι; — Καὶ τοῦτο. — Πρός δὲ τῆ δικαιοσύνη οὐδὲν ἡμῖν τούτων κείσεται 1, ὧ Εὐθύδημε; - Δεινὸν γὰρ ἄν εἴη, ἔφη. - Τί δ'; ἐάν τις στρατηγός αίρεθεὶς ἄδιχόν τε καὶ ἐχθρὰν πόλιν ἐξανδραποδίσηται, φήσομεν τοῦτον ἀδικεῖν; - Οὐ δῆτα, ἔφη. - Δίκαια δὲ ποιείν οὐ φήσομεν: - Καὶ μάλα. - Τί δ'; ἐὰν ἐξαπατᾶ πολεμῶν αὐτοῖς: - Δίχαιον, ἔφη, καὶ τοῦτο. - Ἐὰν δὲ κλέπτη τε καὶ άρπάζη τὰ τούτων, οὐ δίχαια ποιήσει; - Καὶ μάλα, ἔφη· ἀλλ'

se trouve-t-il pas chez les hommes? — Oui, sans doute. — De quel côté le placerons-nous? — Évidemment du côté de l'injustice. — Et la tromperie, ne la trouve-t-on pas aussi chez eux? - Oui, certes. — De quel côté la mettre? — Aussi du côté de l'injustice. — Et l'action de nuire aux autres? - De même. - Et celle de réduire quelqu'un en esclavage? - Encore de même. - Ainsi nous ne mettrons rien de tout cela du côté de la justice? — Cela serait étrange. — Mais quoi! si un général asservit une nation injuste et ennemie, l'accuserons-nous d'injustice? - Non, certes. - Nous dirons donc qu'il se conduit avec justice? - Sans doute. - Et s'il use de tromperie dans le cours de la guerre? - C'est encore justice. - S'il dérobe, s'il pille les biens des ennemis, n'est-ce pas toujours justice? — Assurément; Οὐκοῦν, ἔφη, τὸ ψεύδεσθαι ἔστιν ἐν ἀνθρώποις; - "Εστι μέντοι, έφη.

- Ποτέρωσε ούν, έση,

θῶμεν τοῦτο;  $-\Delta \tilde{\eta} \lambda o v$ ,  $\tilde{\epsilon} \phi \eta$ ,

πρὸς τὴν ἀδιχίαν.

έστι ;

Καὶ μάλα, ἔφη.

Ποτέρωσε οὖν

θώμεν τοῦτο:

 Δῆλον, ἔφη, ότι καὶ τοῦτο

πρός την άδικίαν.

- Τί δὲ τὸ χαχουργεῖν;

- Καὶ τοῦτο, ἔφη.

Τὸ δὲ ἀνδραποδίζεσθαι;

— Καὶ τοῦτο.

- Οὐδὲν δὲ τούτων

χείσεται ήμῖν, ὁ Εὐθύδημε,

πρός τη δικαιοσύνη;

- Είη γάρ αν δεινόν, ἔφη.

-- Τί δέ; ἐάν τις αίρεθείς στρατηγός

έξανδραποδίσηται

πόλιν ἄδικόν τε καὶ ἐγθράν, φήσομεν τοῦτον ἀδιχεῖν;

Οὐ δῆτα, ἔφη.

Οὐ φήσομεν δὲ ποιείν δίχαια;

Καὶ μάλα.

- Τί δέ; ἐὰν ἐξαπατᾶ πολεμῶν αὐτοῖς;

Καὶ τοῦτο, ἔφη, δίκαιον.

- Έαν δὲ κλέπτη τε καὶ ἄρπάζη τὰ τούτων, ού ποιήσει δίχαια:

- Kai μάλα, ἔτη.

Donc, dit-il, le mentir est dans les hommes? — Il y est certes, dit-il.

- De quel côté donc, dit-il,

placerions-nous cela? - Il est évident, dit-il, que nous le placerons du côté de l'injustice.

- Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ τὸ ἐξαπατᾶν - Donc, dit-il, aussi le tromper

est en eux?

- Assurément, dit-il.

- De quel côté donc placerions-nous ceci? - Il est évident, dit-il,

que nous placerons encore ceci

du côté de l'injustice.

- Mais quoi le faire-du-mal?

- Encore ceci, dit-il.

- Et le asservir?

-- Encore ceci.

- Et aucune de ces choses

ne sera placée à nous, ô Euthydème,

auprès de la justice?

- Cela serait étrange en effet, dit-il.

- Mais quoi? si quelqu'un ayant été élu général dépeuple-en-l'asservissant une ville et injuste et ennemie, dirons-nous celui-ci être-injuste?

- Non assurément, dit-il.

- Mais ne dirons-nous pas lui faire des choses justes?

- Et fort bien.

- Mais quoi? s'il les trompe faisant-la-guerre à eux?

- Encore ceci, dit-il, est juste.

- Mais si et il dérobe

et il ravit les biens de ceux-ci, ne fera-t-il pas des choses justes?

- Et fort bien, dit-il:

έγω σε το πρώτον ύπελάμβανον πρός τούς φίλους μόνον ταῦτα έρωτᾶν. - Ούχουν, έφη, όσα πρὸς τη άδικία εθήκαμεν<sup>1</sup>, πάντα καὶ πρός τῆ δικαιοσύνη θετέον αν είη; — Εοικεν, έφη. — Βούλει οὖν, ἔφη, ταῦτα οὕτω θέντες διορισώμεθα πάλιν, προς μὲν τους πολεμίους δίχαιον είναι τὰ τοιαῦτα ποιεῖν, πρός δὲ τοὺς φίλους ἄδιχον, άλλὰ δεῖν πρός γε τούτους ώς ἁπλούστατον εἶναι $^2$ ; - Πάνυ μεν οὖν, ἔφη ὁ Εὐθύδημος. -- Τί οὖν; ἔφη ὁ Σωκράτης, ἐάν τις στρατηγός, ὁρῶν ἀθύμως ἔχον τὸ στράτευμα, ψευσάμενος φήση συμμάχους προςιέναι, καὶ τῷ ψεύδει τούτῳ παύση τὰς ἀθυμίας τοῦ στρατεύματος, ποτέρωθι τὴν ἀπάτην ταύτην θήσομεν: - Δοκεῖ μοι, έφη, πρὸς την δικαιοσύνην. - Έαν δέ τις 3 υίδν έαυτοῦ δεόμενον φαρμαχείας χαί μη προςιέμενον φάρμακον έξαπατήσας ως σιτίον τὸ φάρμακον δῷ, καὶ τῷ ψεύδει

mais je croyais d'abord que tes questions ne regardaient que nos amis. - Ne faudrait-il donc pas placer aussi du côté de la justice tout ce que nous avons mis du côté opposé? — Il me semble ainsi. — Veuxtu donc qu'en écrivant toutes ces actions du côté que tu désignes, nous posions pour principe qu'elles sont justes contre des ennemis, mais injustes envers des amis, et qu'on doit être avec ces derniers d'une entière droiture? — J'y consens. — Eh bien! si un général, qui voit son armée dans le découragement, lui annonce que des alliés approchent, et que par ce mensonge il rende du courage aux esprits, de quel côté placerons-nous cette tromperie? - A mon avis, ce sera du côté de la justice. - Si un enfant a besoin d'un remède et qu'il ne veuille pas le prendre, que son père le lui donne comme un aliment,

άλλα έγω ύπελαμβανον το πρώτον mais je présumais d'abord σὲ ἐρωτᾶν ταῦτα μόνον πρός τούς φίλους. Οὔχουν ἄν εἴη θετέον. έφη, καὶ πρὸς τῆ δικαιοσύνη πάντα οσα εθήχαμεν πρός τη άδικία; - Eοικεν, ἔφη. - Βούλει οὖν, ἔφη, θέντες ούτω ταύτα διορισώμεθα πάλιν, πρός τούς πολεμίους, άδιχον δὲ πρός τούς φίλους, άλλά δεῖν πρός γε τούτους είναι ώς άπλούστατον; - Πάνυ μέν οὖν, έφη ὁ Εὐθύδημος. Τί οὖν; ἔση ὁ Σωχράτης. ἐάν τις στρατηγός, δρών τὸ στράτευμα έχον άθύμως, φήση ψευδόμενος συμμάγους προςιέναι. καὶ τούτω τῷ ψεύδει παύση τὰς ἀθυμίας τοῦ στρατεύματος, ποτέρωθι θήσομεν ταύτην την ἀπάτην; - Δοκεί μοι, έφη, πρός την δικαιοσύνην. Έὰν δέ τις ἐξαπατήσας υίὸν έαυτοῦ δεόμενον φαρμαχείας καὶ μὴ προςιέμενον φάρμαχον δῷ τὸ φάρμαχον ώς σιτίον,

καὶ γρησάμενος τῶ ψεύδει

toi demander ces choses seulement à l'égard des amis. - Ne faudrait-il donc pas placer, dit-il. aussi du côté de la justice toutes les choses que nous avons placées du côté de l'injustice? - Il le semble, dit-il. - Veux-tu donc, dit-il, qu'ayant placé ainsi ces choses nous déterminions de nouveau. είναι μεν δίχαιον ποιείν τὰ τοιαύτα être juste de faire les choses telles envers les ennemis, et injuste de les faire envers les amis. mais falloir du moins envers ceux-ci être le plus simple possible? - Je le veux tout à fait certes. dit Euthydème. - Quoi donc? dit Socrate, si quelque général. voyant son armée étant dans-le-découragement, a dit en mentant des alliés s'approcher, et par ce mensonge a fait-cesser les découragements de l'armée, de quel côté plaçerons-nous cette tromperie? - Il paraît à moi, dit-il, que ce sera du côté de la justice. - Et si quelqu'un ayant trompé le fils de lui-même avant-besoin d'une médecine et n'acceptant pas un remède lui a donné le remède comme un aliment, et avant fait-usage du mensonge

χρησάμενος ούτως ύγια ποιήση, ταύτην αὖ τὴν ἀπάτην ποῖ θετέον; - Δοχεῖ μοι, έφη, καὶ ταύτην εἰς τὸ αὐτό. - Τί δ'; εάν τις, εν άθυμία όντος φίλου, δείσας μη διαχρήσηται έαυτόν Ι. κλέψη ἢ άρπάση ἢ ξίφος ἢ ἄλλο τι τοιοῦτον, τοῦτο αὖ ποτέρωσε θετέον; - Καὶ τοῦτο, νὴ Δί', ἔφη, πρὸς τὴν δικαιοσύνην. -Λέγεις, ἔψη, σὺ οὐδὲ πρὸς τοὺς φίλους ἄπαντα δεῖν ἁπλοίζεσθαι; - Μά Δί', οὐ δῆτα, ἔφη: ἀλλὰ μετατίθεμαι τὰ εἰρημένα 2, είπερ έξεστι. - Δεῖ γέ τοι, ἔφη ὁ Σωχράτης, ἐξεῖναι πολὸ μαλλον ή μή ὀρθῶς τιθέναι. Τῶν δὲ δή τοὺς φίλους ἔξαπατώντων ἐπὶ βλάδη, ἵνα μηδὲ τοῦτο παραλίπωμεν ἄσχεπτον, πότερος ἀδικώτερος ἐστιν, δ ἑκών,  $\mathring{\pi}$  δ ἄκων; —  $\mathring{A}λλ, \mathring{\omega}$  Σώκρατες, οὐκέτι ιιὲν ἔγωγε πιστεύω οἶς ἀποκρίνομαι · καὶ γὰρ τὰ

et que par cette ruse il lui rende la santé, de quel côté placeronsnous cette autre tromperie? - Nous la mettrons avec la première. -Sil'on voit un ami plongé dans le désespoir, si l'on craint qu'il n'attente à ses jours, et qu'on lui dérobe ou qu'on lui arrache son épée ou une autre arme quelconque, dequel côté placer cette action?-Par Jupiter, c'est encore du côté de la justice. — Tu prétends donc qu'on n'est pas obligé à une entière droiture, même envers ses amis? -Non, assurément, et je rétracte ce que j'ai dit plus haut, si toutefois cela m'est permis. - Cela vaut beaucoup mieux que de mal classer. Mais pour ne pas laisser ce point sans examen, de ceux dont les tromperies nuisent à leurs amis, quel est le plus injuste, celui qui a voulu tromper ou celui qui ne l'a pas voulu? - Certes, Socrate, je n'ai plus de confiance dans mes réponses : car tout ce dont nous avons parlé

ποιήση ούτως ύγια, ποῖ θετέον αὖ ταύτην τὴν ἀπάτην: - Δοχεῖ μοι, ἔφη, xαì ταύτην είς τὸ αὐτό. - Τί δέ; ἐάν τις, φίλου δντος έν άθυμία. δείσας μή διαχρήσηται έαυτόν, αλέψη ή άρπάση η ξίφος ή τι άλλο τοιούτον, ποτέοωσε αὖ θετέον τοῦτο: - Καὶ τοῦτο, νη Δία, πρὸς τὴν δικαιοσύνην, ἔφη. - Σύ, ἔφη, λέγεις δεῖν ἀπλοίζεσθαι ἄπαντα ούδὲ πρὸς τοὺς φίλους; - Μὰ Δία, οὐ δῆτα, ἔφη: άλλά μετατίθεμαι τὰ εἰρημένα. είπερ έξεστι. - Δεῖ γέ τοι, ἔφη ὁ Σωκράτης, έξεῖναι πολύ μᾶλλον η μη τιθέναι δρθώς. Τῶν δὲ δὴ ἐξαπατησάντων τούς φίλους έπὶ βλάδη. ΐνα μηδὲ παραλίπωμεν τούτο άσχεπτον. πότερός έστιν άδικώτερος. ό έχών, η ό άχων: οὐχέτι πιστεύω οξς ἀποχρίνομαι. χαὶ γὰρ πάντα τὰ πρόσθεν

l'a rendu ainsi bien-portant, où faut-il-placer encore cette tromperie? - 11 semble à moi, dit-il, qu'il faut placer aussi cette tromperie du même côté. - Mais quoi? si quelqu'un, un ami étant dans le découragement, craignant qu'il ne fasse-périr lui-même, lui a dérobé ou arraché ou son épée ou quel autre chose telle, de quel côté encore faut-il-placer ceci? - Aussi ceci, par Jupiter, du côté de la justice, dit-il. — Toi, dit-il, dis-tu (veux-tu dire) ne falloir agir-simplement en tout pas même envers ses amis? - Par Jupiter, non certes, dit-il; mais ie rétracte les choses qui ont été dites par moi, si toutefois il est permis de le faire. - Il faut assurément, dit Socrate, cela être-permis beaucoup plutôt que de ne pas placer bien. Mais donc de ceux qui ont trompé leurs amis avec dommage, afin que nous ne laissions pas non plus ceci non-examiné. lequel est le plus injuste. celui qui a nui le-voulant-bien, ou celui qui a nui ne-le-voulant-pas? - Άλλά, ὧ Σώκρατες, ἔγωγε μὲν - Eh bien, ô Socrate, moi certes je n'ai-plus-confiance aux choses que je réponds : et en effet toutes celles d'auparavant

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

πρόσθεν πάντα νῦν ἄλλως ἔχειν δοχεῖ μοι ἢ ὡς ἐγὼ τότε ἤμην · ὅμως δὲ εἰρήσθω μοι ἀδιχώτερον εἶναι τὸν ἐχόντα ψευδόμενον τοῦ ἄχοντος. — Δοχεῖ δὲ σοι μάθησις χαὶ ἐπιστήμη τοῦ διχαίου εἶναι , ὡςπερ τῶν γραμμάτων; — Ἦροιγε. — Πότερον ἀναγιγνώσχη, ἢ δς ἀν ἄχων; — ⁰Ος ἀν έχων μὴ ὀρθῶς γράφη χαὶ ἀναγιγνώσχη, ἢ δς ἀν ἄχων; — ⁰Ος ἀν έχων , ἔγωγε · δύναιτο γὰρ ἀν , ὁπότε βούλοιτο, χαὶ ὀρθῶς αὐτὰ ι ποιεῖν. — Οὐχοῦν δ μὲν ἑχὼν μὴ ὀρθῶς γράφων γραμματιχὸς ἀν εἴη, δ δὲ ἄχων ἀγράμματος; — Πῶς γὰρ οὖ; — Τὰ δίχαια δὲ ² πότερον ὁ ἔχὼν. — Οὐχοῦν γραμματιχώτερον μὲν τὸν ἐπιστάμενον γράμματα τοῦ μὴ ἐπισταμένου φὴς εἶναι; — Ναί. — Διχαιότερον δὲ τὸν

me paraît maintenant tout autre que je le croyais d'abord; cependant je dirai que celui qui trompe avec l'intention de tromper est le plus injuste des deux. —Penses-tu que l'on puisse étudier la justice, et en posséder les principes, comme on peut étudier et savoir les lettres?—Je le crois.—Et lequel connaît le mieux les lettres, à ton avis, de celui qui écrit et lit mal parce qu'il le veut, ou de celui qui écrit et lit mal sans le vouloir? — Celui qui le fait à dessein; car il pourra, lorsqu'il le voudra, écrire et lire correctement. — Ainsi celui qui écrit mal parce qu'il le veut connaît les lettres, tandis que l'autre ne les connaît pas? — Comment en serait-il autrement? — Et lequel connaît la justice, de celui qui emploie à dessein le mensonge et la tromperie, ou de celui qui les emploie sans le vouloir? — Il est évident que c'est le premier. — Tu prétends donc que celui qui sait écrire est plus lettré que celui qui ne sait pas? — Oui. — Et que celui qui connaît les

δοχεῖ μοι νῦν semblent à moi maintenant έγειν άλλως être autrement η ώς έγω ώμην τότε. que comme je crovais alors : δμως δὲ mais cependant είρήσθω μοι qu'il ait été dit par moi τὸν ψευδόμενον έχόντα celui qui ment le-voulant-bien είναι άδιχώτερον être plus injuste τοῦ ἀχοντος. que celui qui-ne-le-veut-pas. — Μάθησις δὲ - Mais une étude καὶ ἐπιστήμη τοῦ δικαίου et une science du juste δοκεί σοι είναι, paraît-elle à toi exister, ώςπερ τῶν γραμμάτων; comme une science des lettres? - Έμοιγε. - Cela paraît à moi du moins - Πότερον δὲ κρίνεις - Et lequel juges-tu γραμματικώτερον, plus lettré, ος αν έχων celui qui le-voulant-bien γράφη καὶ ἀναγιγνώσκη μη ὀρθῶς, écrit et lit non correctement. ou celui qui le fait ที่ อีร ฉึง άχων; ne-le-voulant-pas? - Έγωγε, - Moi je juge plus lettré ος αν έχών. celui qui le fait le-voulant-bien; δύναιτο γὰρ ἄν, ὁπότε βούλοιτο, car il pourrait, quand il voudrait, ποιεῖν καὶ αὐτὰ ὀρθῶς. faire aussi ces choses bien. - Οὐκοῦν ὁ μὲν γράφων - Donc celui qui écrit μή όρθῶς έκὼν non correctement le-voulant-bien αν είη γραμματικός, serait lettré, δ δὲ mais celui *qui écrit mal* άχων άγράμματος; ne-le-voulant-pas serait illettré? - Πῶς γὰρ οὕ; - Et comment non? - Πότερον δὲ ὁ ψευδόμενος - Mais est-ce que celui qui ment καὶ έξαπατῶν έκὼν et qui trompe le-voulant-bien οίδε τὰ δίχαια, connaît les choses justes, ἢ ὁ ἄχων; -ou celui qui trompe ne-le-voulant-pas?  $-\Delta$ ηλον ὅτι - Il est évident que c'est ό έχών. celui qui trompe le-voulant-bien. - Ούχοῦν σής - Donc tu dis τὸν μὲν ἐπιστάμενον γράμματα celui qui sait les lettres

être plus lettré

- Oui.

que celui qui ne les sait pas?

είναι γραμματικώτερον

τοῦ μὴ ἐπισταμένου;

- Nαί.

έπιστάμενον τὰ δίχαια τοῦ μὴ ἐπισταμένου; — Φαίνομαι · δοχῶ δέ μοι καὶ ταῦτα σὐκ οἶο ὅπως λέγειν. — Τί δὲ δή, δς αν βουλόμενος τάληθη λέγειν μηδέποτε τὰ αὐτὰ περὶ τῶν αὐτῶν λέγη, ἀλλ' δδόν τε φράζων τὴν αὐτήν, τοτὲ μὲν πρὸς ἔω, τοτὲ δὲ πρὸς ἐσπέραν φράζη Ι, καὶ λογισμὸν ἀποφαινόμενος τὸν αὐτόν, τοτὲ μέν πλείω, τοτὲ δ' ἐλάττω ἀποφαίνηται, τί σοι δοκεῖ δ τοιούτος; —  $\Delta$ ήλος, νη  $\Delta$ ί', εἶναι, ὅτι ἃ ῷετο εἰδέναι οὐκ οἶδεν. - Οἶσθα δέ τινας ἀνδραποδώδεις καλουμένους; - Έγωγε. -- Πότερον διὰ σοφίαν, ἢ δι' ἀμαθίαν; -- Δῆλον ὅτι δι' ἀμαθίαν. - Αρ' οὖν διὰ τὴν τοῦ γαλκεύειν ἀμαθίαν τοῦ ὀνόματος τούτου τυγγάνουσιν; — Οὐ δῆτα. — ᾿Αλλ' ἄρα ² διὰ τὴν τοῦ τεχταίνεσθαι; - Οὐδὲ διὰ ταύτην. - Άλλὰ διὰ τὴν τοῦ σχυ-

règles de la justice est plus juste que celui qui ne les connaît pas ? -On dirait que je le pense; mais je ne sais comment j'ai pu dire chose pareille. - Eh bien donc, si quelqu'un voulait dire la vérité, et que cependant il ne s'expliquât jamais de la même manière sur les mêmes choses, mais que parlant d'un chemin il dît tantôt qu'il conduit à l'orient et tantôt qu'il mène vers l'occident, que faisant un calculil trouvât tantôt plus et tantôt moins, que te semble d'un tel homme ?-Il est évident, par Jupiter, qu'il ne sait pas ce qu'il croyait savoir. - Connais-tu des gens qu'on appelle serviles ?—Sans doute.—Est-ce à cause de leur instruction ou de leur ignorance? - C'est à cause de leur ignorance. - Mais les appelle-t-on ainsi parce qu'ils ne savent pas travailler les métaux? — Non certes. — Ou parce qu'ils ne savent pas construire? - Non plus. - Ou bien encore parce qu'ils ne savent pas faire des

- Τον δε επιστάμενον τὰ δίκαια - Et celui qui sait les choses justes διχαιότερον *être* plus juste

τοῦ μὴ ἐπισταμένου; que celui qui ne les sait pas?

- Φαίνομαι. - Je parais le dire; δοχῶ δέ μοι mais je semble à moi λέγειν καὶ ταῦτα dire aussi ces choses ούχ οίδα όπως. je ne sais comment. - Τί δὲ δή, - Mais quoi donc, que semble à toi τί δοχεῖ σοι δ τοιούτος, δς αν le tel homme, qui

voulant dire les choses vraies βουλόμενος λέγειν τὰ ἀληθή μηδέποτε λέγη τὰ αὐτὰ

περὶ τῶν αὐτῶν,

άλλα φράζων τε την αὐτην δδόν, φράζη τοτὲ μὲν πρὸς ἕω,

τοτὲ δὲ πρὸς έσπέραν, καὶ ἀποφαινόμενος τὸν αὐτὸν λογισμόν,

ἀποφαίνηται τοτὲ μὲν πλείω.

τοτὲ δὲ ἐλάττω:

-Nà Δία,

είναι δήλος, ότι ούχ οίδεν

ἃ ὤετο εἰδέναι. — Οἶσθα δέ τινας

καλουμένους άνδραποδώδεις;

— Έγωγε.

- Πότερον διὰ σοφίαν,

η δια άμαθίαν;

— Δῆλον

**ὅτι διὰ ἀμαθίαν.** 

— Άρα οὖν διὰ τὴν ἀμαθίαν

τοῦ χαλχεύειν τυγγάνουσι τούτου τοῦ ὀνόματος; qu'ils obtiennent ce nom?

 Οὐ δῆτα. — 'Αλλὰ ἄρα

διά την του τεχταίνεσθαι;

 Οὐδὲ διὰ ταύτην. - Άλλὰ διὰ τὴν

τοῦ σχυτεύειν;

jamais ne dit les mêmes choses

sur les mêmes objets,

mais et parlant du même chemin. dit tantôt qu'il est vers l'orient, et tantôt vers le couchant,

et qui exposant le même calcul,

l'expose tantôt plus considérable,

et tantôt moindre?

- Il me semble, par Jupiter, être évident, qu'il ne sait pas les choses qu'il croyait savoir.

- Et connais-tu quelques hommes

appelés serviles?

- J'en connais assurément.

- Est-ce à cause de leur science. ou à cause de *leur* ignorance?

— Il est évident

que c'est à cause de leur ignorance.

-- Est-ce donc

à cause de leur ignorance de travailler-les-métaux

— Non certes.

— Mais peut-être

à cause de l'ignorance de construire?

- Non plus à cause de celle-ci. - Mais à cause de leur ignorance

de travailler-le-cuir?

τεύειν; — Οὐδὲ δι' ἐν τούτων, ἔφη, ἀλλὰ καὶ τοὐναντίον · οἱ γὰρ πλεῖστοι τῶν γε τὰ τοιαῦτα ἐπισταμένων ἀνδραποδώδεις εἰσίν. — Ἄρ' οὖν τῶν τὰ καλὰ καὶ ἀγαθὰ καὶ δίκαια μὴ εἰδότων τὸ ὄνομα τοῦτ' ἐστίν; — Ἐμοιγε δοκεῖ, ἔφη. — Οὐκοῦν δεῖ παντὶ τρόπῳ διατειναμένους φεύγειν, ὅπως μὴ ἀνδράποδὰ ὧμεν. — ἀλλά, νὴ τοὺς θεούς, ἔφη, ὧ Σώκρατες, πάνυ ἤμην φιλοσοφεῖν φιλοσοφίαν ¹, δι' ἦς ἀν μάλιστα ἐνόμιζον παιδευθῆναι τὰ προςήκοντα ἀνδρὶ καλοκάγαθίας ὀρεγομένῳ · νῦν δὲ πῶς οἰει με ἀθύμως ἔχειν, ὁρῶντα ἐμαυτὸν διὰ μὲν τὰ προπεπονημένα οὐδὲ τὸ ἐρωτώμενον ἀποκρίνεσθαι δυνάμενον ὑπὲρ ὧν μάλιστα χρὴ εἰδέναι, ἄλλην δὲ δδὸν οὐδεμίαν ἔχοντα, ἢν ἀν πορευόμενος βελτίων γενοίμην; — Καὶ ὁ Σωκράτης · Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, εἰς Δελφοὺς δὲ ἤδη πώποτε ἀφίκου; —

souliers? — Pour aucune de ces raisons, et c'est plutôt le contraire; car la plupart de ceux qui exercent ces métiers sont des esprits serviles. — Ce nom s'applique donc à ceux qui ignorent ce qui est beau, ce qui est bon, ce qui est juste: — C'est mon avis. — Il faut donc faire tous nos efforts pour éviter d'être rangés parmi ces hommes serviles. — Par les dieux, Socrate, je croyais suivre la meilleure route pour apprendre ce qui convient à l'homme qui aspire à la vertu; quel ne doit pas être aujourd'hui mon découragement, quand je me vois, après tant de peines, dans l'impuissance de répondre à tes questions sur ce qu'il est le plus nécessaire de savoir, et ne connaissant aucune autre route qui puisse me conduire à devenir meilleur? — Dis-moi, Euthydème, as-tu jamais été à Delphes? — Deux fois,

- Οὐδὲ διὰ εν τούτων, έφη, άλλὰ χαὶ τὸ ἐναντίον. οί γαρ πλείστοι τῶν γε ἐπισταμένων τὰ τοιαῦτα είσιν ανδραποδώδεις. - Άρα οὖν τοὺτο τὸ ὄνομα έστὶ τῶν μὴ εἰδότων τὰ καλὰ καὶ ἀγαθὰ καὶ δίκαια; - Δοκεί ἔμοιγε, ἔφη. - Ούκοῦν δεῖ διατειναμένους παντί τρόπω σεύγειν ὅπως μὴ ὧμεν άνδράποδα. - Άλλά, νή τοὺς θεούς, ὧ Σώχρατες, ἔφη, ὤμην πάνυ φιλοσοφείν φιλοσοφίαν, διά ής ἐνόμιζον αν παιδευθήναι μάλιστα τὰ προςήχοντα άνδρὶ όρεγομένω καλοχάγαθίας. של עניע πῶς οἶει με έγειν άθύμως. όρῶντα ἐμαυτὸν οὐδὲ δυνάμενον διά μέν τὰ προπεπονημένα αποχρίνεσθαι τὸ ἐρωτώμενον ύπερ ὧν χρη μάλιστα είδεναι, έχοντα δὲ οὐδεμίαν ἄλλην όδόν, ήν αν πορευόμενος γενοίμην βελτίων; — Καὶ ὁ Σωκράτης: Είπέ μοι, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, ἀφίχου δὲ ήδη πώποτε είς Δελφούς; - Καὶ δίς γε,

- Ni à cause d'une de ces choses. dit-il. mais même au contraire: car les plus nombreux de ceux du moins qui savent les choses telles sont serviles. - Est-ce que donc ce nom est le nom de ceux qui ne savent pas les choses belles et bonnes et justes? — Cela paraît à moi, dit-il. - Donc il faut nous efforcant de toute manière éviter que nous soyons des esclaves. - Mais, par les dienx. o Socrate, dit-il, ie crovais entièrement étudier une philosophie, au moyen de laquelle je pensais pouvoir être instruit le plus des choses qui conviennent à un homme qui aspire à la vertu; mais maintenant comment crois-tu moi être dans-le-découragement, voyant moi-même ne pouvant même au moven des choses [pas travaillées-précédemment répondre à ce qui m'est demandé sur les choses qu'il faut le plus savoir, et n'ayant aucune autre route, dans laquelle marchant je puisse devenir meilleur? - Et Socrate : Dis-moi, dit-il, ô Euthydème. as-tu été déjà jamais

à Delphes?

- Et deux fois certes.

Καὶ δίς γε , νη Δία, έφη. - Κατέμαθες οὖν πρὸς τῷ ναῷ που γεγραμμένον τὸ Γνῶθι σαυτόν 1; - Εγωγε. - Πότερον οὖν οὐδέν σοι τοῦ γράμματος ἐμέλησεν, ἢ προςέσγες τε καὶ ἐπεγείρησας σαυτὸν ἐπισχοπεῖν, ὅςτις εἴης; — Μὰ  $\Delta$ ί', οὐ δῆτα, ἔφη · καὶ γάρ δή πάνυ τοῦτό γε όμην εἰδέναι σχολή γάρ αν άλλο τι ήδειν, είγε μηδ' έμαυτὸν εγίγνωσκον. - Πότερα δέ σοι δοκεῖ γιγνώσκειν έαυτόν, όζτις τούνομα τὸ έαυτοῦ μόνον οἶδεν, ἢ όζτις, ώςπερ οί τους ἵππους ώνούμενοι ου πρότερον οἴονται γιγνώσκειν δυ αν βούλωνται γνώναι, πρίν αν επισκέψωνται, πότερον εὐπειθής έστιν, ἡ δυςπειθής, καὶ πότερον ἰσγυρός έστιν, ἡ άσθενής, καὶ πότερον ταχύς, ἡ βραδύς, καὶ τάλλα τὰ πρὸς την τοῦ ἔππου γρείαν ἐπιτήδειά τε καὶ ἀνεπιτήδεια ὅπως ἔγει, οὖτως δ ξαυτὸν ἐπισχεψάμενος, ὁποῖός ἐστι πρὸς τὴν ἀνθρωπίνην χρείαν,

par Jupiter. - As-tu donc aperçu cette inscription qui est sur le temple: Connais-toi toi-même? — Oui, certes. — N'as-tu pris aucun souci de ce précepte, ou t'es-tu appliqué à te connaître? - Non, par Jupiter; je croyais me connaître parfaitement; car il m'eût été difficile d'apprendre autre chose, si je me fusse ignoré moi-même. — Penses-tu que pour se connaître il suffise de savoir son nom, ou que, semblable à ces acquéreurs qui ne croient pas connaître un cheval avant d'avoir examiné s'il est docile ou rétif, vigoureux ou faible. vif ou lent, s'il a les qualités ou les défauts qui le rendent d'un bon ou d'un mauv ais usage, celui-là seul connaît sa valeur, qui a examiné quelνη Δία, ἔφη. - Κατέμαθες οὖν γεγραμμένον που πρὸς τῷ ναῷ τὸ Γνῶθι σεαυτόν; -- "Εγωγε. - Πότερον οὖν εμέλησε σοι ούδεν τοῦ γράμματος, η προςέσχες τε καὶ ἐπεγείρησας Μὰ Δία, οὐ δῆτα, ἔφη·

καὶ γὰρ δή ώμην είδέναι πάνυ

σχολή γάρ ἄν ήδειν άλλο τι, ε γε μηδὲ ἐγίγνωσγον

ἐμαυτόν.

τοῦτό γε.

Πότερα δὲ δοχεῖ σοι γιγνώσκειν έαυτόν, όςτις οίδε μόνον τὸ ὄνομα τὸ έαυτοῦ,

η όςτις,

ώς περ οί ώνούμενοι τούς ιππους ον αν βούλωνται γνωναι, πρίν αν έπισκέψωνται,

πότερόν ἐστιν εὐπειθής,

η δυςπειθής.

καὶ πότερόν ἐστιν ἰσχυρός.

ή ἀσθενής.

καὶ πότερον ταχύς, ἢ βραδύς,

καὶ ὅπως ἔχει τὰ ἄλλα τὰ Ἐπιτήδειά τε

καὶ ἀνεπιτήδεια

πρός τὴν χρείαν τοῦ ἵππου, ούτως ὁ ἐπισκεψάμενος ἐαυτόν,

όποῖός ἐστι

πρός την γρείαν άθρωπίνην.

par Jupiter, dit-il. - As-tu donc remarqué écrit quelque part sur le temple

le Connais-toi toi-même? - Je l'ai remarqué assurément.

- Est-ce que donc

il n'a-été-souci à toi en rien

de l'inscription,

ou bien et t'es-tu appliqué

et as-tu essayé

ἐπισκοπεῖν σεαυτόν, ὅστις εἴης; d'examiner toi-même, qui tu es? - Par Jupiter, non certes, dit-il;

> et en effet assurément je croyais savoir tout-à-fait

ceci du moins;

car difficilement je saurais quelque autre chose, si du moins

ie ne connaissais pas non plus

moi-même.

- Mais est-ce qu'il paraît à toi

connaître lui-même. celui qui sait seulement le nom de lui-même,

ou celui qui.

comme ceux qui achètent les chevaux ούχ οἴονται γιγνώσκειν πρότερον ne croient pas connaître plus tôt celui qu'ils voudraient connaître,

avant qu'ils aient examiné,

s'il est decile. ou indocile,

et s'il est vigoureux,

ou faible,

et s'il est rapide, ou lent,

et comment sont les autres choses

celles et avantageuses et désavantageuses

pour le service du cheval,

ainsi celui qui a examiné lui-même,

quel il est

pour le service humain,

έγνωκε την αύτοῦ δύναμιν; - Οὔτως έμοιγε δοκεῖ Ι, έφη, δ μή είδως την έαυτοῦ δύναμιν άγνοεῖν έαυτόν. — Έχεῖνο δὲ οὐ φανερόν, ἔφη, ὅτι διὰ μεν τὸ εἰδέναι έαυτοὺς πλεῖστα ἀγαθὰ πάσχουσιν οί ἄνθρωποι, διὰ δὲ τὸ ἐψεῦσθαι ξαυτῶν <sup>2</sup> πλεῖστα χαχά; οί μεν γὰρ εἰδότες έαυτους τά τε ἐπιτήδεια έαυτοῖς ἴσασι, καὶ διαγιγνώσκουσιν ἄ τε δύνανται καὶ ᾶ μή· καί, ᾶ μὲν ἐπίστανται πράττοντες, πορίζονταί τε ών δέονται καὶ εὖ πράττουσιν, δν δὲ μή ἐπίστανται ἀπεγόμενοι, ἀναμάρτητοι γίγνονται καὶ διαφεύγουσι τὸ κακῶς πράττειν : διὰ τοῦτο δὲ καὶ τοὺς ἄλλους ανθρώπους δυνάμενοι δοχιμάζειν, καὶ διὰ τῆς τῶν ἄλλων γρείας τά τε ἀγαθὰ πορίζονται καὶ τὰ κακὰ φυλάττονται. Οἱ δὲ μή είδότες, αλλά διεψευσμένοι της έαυτων δυνάμεως, πρός τε τους άλλους ανθρώπους και τάλλα ανθρώπινα πράγματα όμοίως

les sont ses forces? — Il me semble aussi que ne pas connaître sa valeur c'est s'ignorer soi-même.—N'est-il pas évident encore que cette connaissance de soi-même est pour l'homme la source d'une infinité de biens, et que celui qui s'ignore est exposé aux plus grands maux? L'homme qui se connaît sait ce qui lui est utile; il distingue ce qu'il peut et ce qu'il ne peut pas faire ; en faisant ce dont il est capable, il se procure le nécessaire et il vit heureux; en s'abstenant de ce qui est au-dessus de ses-forces, il évite les fautes et le malheur qui les suit; enfin, comme il est de plus capable de juger les autres hommes, il les emploie pour se procurer de grands biens et pour s'épargner de grands maux. Au contraire, celui qui ne se connaît pas et qui ignore sa valeur est dans la même ignorance à l'égard des hommes et des

έγνωχε την δύναμιν αύτοῦ: Ούτως, ἔφη, ὁ μὴ εἰδὼς την δύναμιν έαυτοῦ δοχεῖ ἔμοιγε άγνοεῖν έαυτόν. - Έχεινο δέ, έφη, ού φανερόν,

ότι διά μεν το είδεναι έαυτούς

οί άνθρωποι

πάσχουσι πλεῖστα ἀγαθά,

πλεῖστα δὲ κακὰ

διά τὸ

έψεῦσθαι έαυτῶν; οί μὲν γὰρ εἰδότες έαυτοὺς

ζσασί τε

τὰ ἐπιτήδεια έαυτοῖς,

καὶ διαγιγνώσκουσιν ά τε δύνανται

καὶ α μή.

καί, πράττοντες μεν α επίστανται, et, faisant les choses qu'ils savent,

πορίζονταί τε ών δέονται

καὶ πράττουσιν εὖ, ἀπεγόμενοι δὲ

ών μη ἐπίστανται, γίγνονται άναμάρτητοι

καὶ διαφεύγουσι

τὸ πράττειν κακῶς. διὰ τοῦτο δὲ δυνάμενοι καὶ

δοχιμάζειν

τούς ἄλλους ἀνθρώπους, καὶ διὰ τῆς γρείας τῶν ἄλλων

πορίζονταί τε τὰ ἀγαθὰ καὶ φυλάττονται τὰ κακά.

Οί δὲ μὴ εἰδότες, άλλα διεψευσμένοι τῆς δυνάμεως έαυτῶν,

διάχεινται δμοίως πρός τε τους άλλους άνθρώπους

connaît la valeur de lui-même?

- Ainsi, dit-il, celui qui ne sait pas

la valeur de lui-même paraît à moi certes s'ignorer lui-même.

- Mais ceci, dit-il, n'est-il pas manifeste,

que à cause du connaître eux-mêmes

les hommes

éprouvent le plus de biens,

et le plus de maux

à cause du

s'être trompés sur eux-mêmes?

car ceux qui connaissent eux-mêmes

et savent

les choses avantageuses à eux-mêmes,

et discernent

et les choses qu'ils peuvent et celles qu'ils ne peuvent pas ;

et ils se procurent

les choses dont ils ont-besoin et font bien (sont heureux),

et s'abstenant

des choses qu'ils ne savent pas,

ils sont exempts-de-fautes

et évitent

le faire mal (être malheureux) et à cause de cela pouvant aussi

éprouver

les autres hommes,

aussi au moven de l'emploi des autres

et ils se procurent les biens et ils se préservent des maux. Mais ceux qui ne connaissent pas,

mais qui se sont trompés sur la valeur d'eux-mêmes, sont disposés semblablement

et envers les autres hommes

καὶ τὰ ἄλλα πράγματα ἀνθρώπινα: et envers les autres choses humaines:

διάχεινται 1. χαὶ οὐτε ὧν δέονται ἴσασιν, οὐτε ὅ τι πράττουσιν. ούτε οξς χρώνται, άλλά, πάντων τούτων διαμαρτάνοντες, τών τε αγαθών αποτυγχάνουσι καὶ τοῖς κακοῖς περιπίπτουσι. Καὶ οί μεν είδότες ο τι ποιούσιν, επιτυγγάνοντες ών πράττουσιν, εύδοξοί τε καὶ τίμιοι γίγνονται καὶ οί τε όμοιοι τούτοις ήδέως γρώνται 2, οί τε αποτυγχάνοντες τών πραγμάτων ἐπιθυμοῦσι τούτους ύπερ αύτων βουλεύεσθαι, καὶ προΐστασθαί τε έαυτών τούτους, καὶ τὰς ἐλπίδας τῶν ἀγαθῶν ἐν τούτοις ἔχουσι, καὶ διὰ πάντα ταῦτα πάντων μάλιστα τούτους άγαπῶσιν. Οἱ δὲ μὴ είδότες ο τι ποιούσι, χαχώς δε αξρούμενοι, χαι οξς αν επιγειρήσωσιν ἀποτυγχάνοντες, οὐ μόνον ἐν αὐτοῖς τούτοις ζημιοῦνταί τε καὶ κολάζονται 3, ἀλλὰ καὶ ἀδοξοῦσι διὰ ταῦτα καὶ καταγέλαστοι γίγνονται, καὶ καταφρονούμενοι καὶ ἀτιμαζόμενοι ζῶσιν: δρᾶς δὲ καὶ τῶν πόλεων ὅτι ὅσαι ἂν ἀγνοήσασαι τὴν ἑαυτῶν

affaires : il ne sait ni ce qu'il lui faut, ni ce qu'il fait, ni de quels hommes il se sert; mais abusé sur tout, il laisse échapper le bieu, et tombe dans le malheur. Celui qui sait ce qu'il fait arrive à son but, et de plus il acquiert l'honneur et la considération ; ceux qui lui ressemblent sont heureux de l'employer, ceux qui ne réussissent pas dans leurs affaires recherchent ses conseils, se remettent entre ses mains, fondent sur lui leurs espérances de succès, et le chérissent au-dessus de tous les hommes. Mais celui qui ne sait pas ce qu'il fait, se décide pour le mauvais parti et échone dans toutes ses entreprises; non-seulement il est puni et châtié par les malheurs qu'il s'attire, mais on le méprise, on se joue de lui, il vit dans l'abaissement et le déshonneur. Tu peux voir aussi que parmi les nations qui ignorent

χαὶ Ισασιν ούτε ὧν δέονται, ούτε ο τι πράττουσιν. ούτε οίς χρώνται, άλλά, διαμαρτάνοντες πάντων τούτων, ἀποτυγχάνουσί τε τῶν ἀγαθῶν καὶ περιπίπτουσι τοῖς κακοῖς. Καὶ οἱ μὲν εἰδότες ὅ τι ποιούσιν, ἐπιτυγγάνοντες ὧν πράττουσι, γίγνονται εύδοξοί τε χαὶ τίμιοι. καὶ οί τε δμοιοι γρώνται τούτοις ήδέως, οί τε ἀποτυγγάνοντες τῶν πραγμάτων έπιθυμούσι τούτους βουλεύεσθαι ύπὲρ αύτῶν, χαὶ τούτους προίστασθαί τε έαυτῶν, καὶ ἔχουσιν ἐν τούτοις τὰς ἐλπίδας τῶν ἀγαθῶν, καὶ διὰ πάντα ταῦτα άγαπῶσι τούτους μάλιστα πάντων. Οἱ δὲ μὴ εἰδότες ο τι ποιούσιν. αίρούμενοι δὲ κακῶς, χαὶ ἀποτυγχάνοντες οίς αν έπιχειρήσωσιν, ού μόνον ζημιούνταί τε καὶ κολάζονται ἐν τούτοις αὐτοῖς, άλλά χαὶ άδοξοῦσι διά ταύτα καὶ γίγνονται καταγέλαστοι, καὶ ζῶσι καταφρονούμενοι καὶ ἀτιμαζόμενοι . ήρᾶς δε ::αὶ τῶν πόλεων ότι ὅσαι ἀγνοήσασαι que toutes celles qui ayant ignoré

et ils ne savent ni les choses dont ils ont-besoin. ni ce qu'ils font, ni de qui ils se servent, mais, se trompant sur toutes ces choses. et ils manquent-d'atteindre les biens et ils tombent dans les maux. Et ceux qui savent ce qu'ils font, réussissant dans ce qu'ils font, deviennent et bien-renommés et honorés: de plus et ceux qui sont semblables  $\dot{a}$ se servent d'eux volontiers, et ceux qui échouent dans leurs affaires desirent ceux-ci délibérer pour eux-mêmes, et ceux-ci se mettre-à-la-tête d'eux-mêmes, et ils ont (mettent) en ceux-ci leurs espérances des biens, et à cause de toutes ces choses ils chérissent ceux-ci le plus de tous. Mais ceux qui ne savent pas ce qu'ils font, et choisissant mal, et échouant dans les choses qu'ils entrepreunent, non seulement et sont lésés et sont punis dans ces choses mêmes, mais encore ils ont-mauvaise-réputation à cause de ces choses et deviennent ridicules, et vivent étant méprisés et étant déshonorés; et tu vois aussi parmi les villes

δύναμιν χρείττοσι πολεμήσωσιν, αί μὲν ἀνάστατοι γίγνονται, αί δ' ἐξ ἐλευθέρων δοῦλαι. Καὶ ὁ Εὐθύδημος 'Ως πάνυ μοι δοχοῦν, ἔφη, ῷ Σώχρατες, περὶ πολλοῦ ποιητέον εἶναι τὸ ἑαυτὸν γιγνώσχειν, οὕτως ἴσθι Ι· ὁπόθεν δὲχρὴ ἄρξασθαι ἐπισχοπεῖν ἑαυτόν, τοῦτο πρὸς σὲ ἀποδλέπω, εἴ μοι ἐθελήσαις ἀν ² ἐξηγήσασθαι. Οὕχουν, ἔφη ὁ Σωχράτης, τὰ μὲν ἀγαθὰ καὶ τὰ κακὰ ὁποῖά ἐστι, πάντως που γιγνώσχεις; — Νὴ Δί', ἔφη· εἰ γὰρ μηδὲ ταῦτα οἶδα, καὶ τῶν ἀνδραπόδων φαυλότερος ἀν εἴην.

Τθι δή, ἔφη, καὶ ἐμοὶ ἐξήγησαι αὐτά. — ᾿Αλλ' οὐ χαλεπόν, ἔφη· πρῶτον μὲν γὰρ αὐτὸ τὸ ὑγιαίνειν ἀγαθὸν εἶναι νομίζω, τὸ δὲ νοσεῖν κακόν, ἔπειτα τὰ αἴτια ἑκατέρου αὐτῶν, καὶ ποτὰ καὶ βρωτὰ καὶ ἐπιτηδεύματα, τὰ μὲν πρὸς τὸ ὑγιαίνειν φέροντα

teurs forces et qui font la guerre à des peuples puissants, les unes sont renversées, les autres de libres qu'elles étaient tombent dans la servitude. — Sache bien, Socrate, que j'attache le plus grand prix à la connaissance de soi-même; maispar où commencer à s'examiner? J'espère que tu voudras bien me l'apprendre. — Connais-tu parfaitement quels sont les biens et les maux? — Oui, par Jupiter; si je l'ignorais, je serais au-dessous de l'esclave. — Eh bien! fais-en l'énumération.—Cela n'est pas difficile: d'abord je regarde la santé comme un bien et la maladie comme un mal; puis, si je considère les causes de ces deux états, je crois que les boissons, les aliments, les occupations sont autant de biens quand ils procurent la santé, que ce sont

την δύναμιν έαυτῶν αν πολεμήσωσι χρείττοσιν, αί μὲν γίγνονται ἀνάστατοι, αί δὲ δοῦλαι έξ έλευθέρων. - Καὶ ὁ Εὐθύδημος: Υ Σώκρατες, έρη, ἴσθι οὕτως ώς δοχούν μοι τὸ γιγνώσκειν έαυτὸν είναι ποιητέον περί πολλού. όπόθεν δὲ χρη ἄρξασθαι έπισχοπεῖν έαυτόν, αποδλέπω πρός σέ, εὶ ἐθελήσαις ἂν έξηγήσασθαί μοι τούτο. -Ο ύχουν γιγνώσκεις πάντως που. έρη ὁ Σωκράτης, τὰ μὲν ἀγαθὰ καὶ τὰ κακὰ όποῖά ἐστι; — Νη Δία, ἔφη· εί γάρ οίδα μηδὲ ταῦτα, είην αν φαυλότερος καὶ τῶν ἀνδραπόδων. - "Iθι δή, έφη, καὶ ἐξήγησαι αὐτὰ ἐμοί. — 'Αλλά οὐ χαλεπόν, ἔφη' πρώτον μέν γάρ νομίζω τὸ ὑγιαίνειν αὐτὸ είναι ἀγαθόν, τὸ δὲ νοσεῖν χαχόν, έπειτα τὰ αἴτια έχατέρου αὐτῶν, καὶ ποτὰ καὶ βρωτὰ καὶ ἐπιτηδεύματα, τὰ μὲν φέροντα πρός τὸ ύγιαίνειν ἀγαθά, τὰ δὲ

la force d'elles-mêmes ont fait-la-guerre à de plus puissantes, les unes deviennent renversées, et les autres esclaves de libres qu'elles étaient. - Et Euthydème : O Socrate, dit-il, sache ainsi comme paraissant à moi le connaître soi-même être devant être fait d'un grand prix : mais d'où il faut commencer à examiner soi-même, je regarde vers toi, si tu voulais exposer à moi cela. - Ne connais-tu donc pas absolument. dit Socrate, les biens et les maux quels ils sont? - Oui par Jupiter, dit-il; car si je ne savais pas non plus ces choses, ie serais plus vil même que les esclaves. - Va donc, dit-il, et énumère-les moi. - Mais ce n'est pas difficile, dit-il; car d'abord je crois le être-en-bonne-santé même être un bien, et le être-malade un mal. ensuite les choses qui sont causes de chacun de ces deux états, et boissons et aliments et régimes, celles qui portent vers le être-en-bonne-santé être des biens. et celles qui portent

ἀγαθά, τὰ δὲ πρὸς τὸ νοσεῖν κακά. — Οὐκοῦν, ἔφη, καὶ τὸ ὑγιαίνειν καὶ τὸ νοσεῖν, ὅταν μὲν ἀγαθοῦ τινος αἔτια γίγνη-ται, ἀγαθὰ ἀν εἴη, ὅταν δὲ κακοῦ, κακά. — Πότε δ' ἀν, ἔφη, τὸ μὲν ὑγιαίνειν κακοῦ αἴτιον γένοιτο, τὸ δὲ νοσεῖν ἀγαθοῦ; — "Όταν, νὴ Δί', ἔφη, στρατείας τε αἰσχρᾶς καὶ ναυτιλίας βλαδερᾶς καὶ ἀλλων πολλῶν τοιούτων οἱ μὲν διὰ ῥώμην μετασχόντες ἀπόλωνται, οἱ δὲ δι' ἀσθένειαν ἀπολειφθέντες σωθῶσιν. — "Αληθῆ λέγεις · ἀλλ' ὁρᾶς, ἔφη, ὅτι καὶ τῶν ὡφελίμων οἱ μὲν διὰ ῥώμην μετέχουσιν, οἱ δὲ δι' ἀσθένειαν ἀπολείπονται. — Ταῦτα οὖν, ἔφη, ποτὲ μὲν ὡφελοῦντα, ποτὲ δὲ βλάπτοντα, μᾶλλον ἀγαθὰ ἢ κακά ἐστιν; — Οὐδέν, μὰ Δία, φαίνεται κατά γε τοῦτον τὸν λόγον. 'Αλλ' ἥ γέ τοι σοφία, ὧ Σώκρατες, ἀναμ-

des maux quand ils causent la maladie. — En conséquence, la santé et la maladie seront eux mêmes des biens quand elles procureront du bien, et des maux quand elles causeront du mal. — Mais comment la santé pourrait-elle causer du mal, et la maladie procurer du bien? — Eh! par Jupiter, ceux qui sont robustes prennent part à une mauvaise expédition, à une navigation funeste, et ils y périssent, tandis que ceux qui sont faibles restent et vivent. — Tu dis vrai; mais tu vois aussi que ceux qui sont forts participent aux actes utiles, tandis qu'on laisse les autres de côté. — Et ces choses, qui sont tantôt utiles et tantôt nuisibles, sont donc plutôt des biens que des maux? — Je ne le vois pas, du moins d'après ce raisonnement. Mais, So-

πρός τὸ νοσεῖν χαχά. - Ούχοῦν, έφη, χαὶ τὸ ὑγιαίνειν χαὶ τὸ νοσεῖν, όταν μέν γίγνηται αίτια τινὸς ἀγαθοῦ, είη αν άγαθά, **ὅταν δὲ χαχοῦ**, χαχά; - Πότε δέ, ἔφη, τὸ μὲν ὑγιαίνειν ᾶν γένοιτο αἴτιον κακοῦ, τὸ δὲ νοσεῖν ἀγαθοῦ: "Όταν, νὴ Δία, ἔφη, οί μὲν μετασχόντες διὰ δώμην στρατείας τε αἰσχρᾶς καὶ ναυτιλίας βλαβερᾶς καὶ πολλῶν ἄλλων τοιούτων ἀπόλωνται, οί δὲ ἀπολειφθέντες διὰ ἀσθένειαν σωθῶσι. - Λέγεις άληθη. άλλὰ ὁρᾶς, ἔφη, ότι δια ρώμην οί μέν μετέγουσι χαὶ τῶν ἀφελίμων, διά δὲ ἀσθένειαν οί ἀπολείπονται. - Ταῦτα οὖν, ἔφη, ποτὲ μὲν ἀφελοῦντα, ποτὲ δὲ βλάπτοντα, έστι μαλλον άγαθά η κακά; Φαίνεται οὐδέν, μὰ Δία, χατά γε τοῦτον τὸν λόγον. Άλλὰ ή γέ τοι σοφία, ῶ Σώχρατες,

vers le être-malade, être des maux. - Donc, dit-il, aussi le être-en-bonne-santé et le être-malade. lorsqu'ils sont causes de quelque bien. seraient des biens. et lersqu'ils sont causes d'un mal, seraient des maux? - Mais quand, dit-il, le être-en-bonne-santé pourrait-il devenir cause d'un mal, et le être-malade d'un bien? - Lorsque, par Jupiter, dit-il, ceux qui ont participé à cause de leur force et à une expédition honteuse et à une navigation funeste et à beaucoup d'autres choses telles ont péri, et que ceux qui ont été laissés à cause de leur faiblesse ont été sauvés. - Tu dis des choses vraies; mais tu vois, dit-il, qu'à cause de leur force les uns participent aussi aux choses utiles, et à cause de leur faiblesse les autres sont laissés-de-côté. - Ces choses donc, dit-il, tantôt étant-utiles, et tantôt étant-nuisibles, sont-elles plutôt des biens que des maux? - Il ne paraît en rien, par Jupiter, du moins d'après ce raisonnement. Mais du moins certes la science, o Socrate.

3

φιςδητήτως ἀγαθόν ἐστιν · ποῖον γὰρ ἄν τις πρᾶγμα οὐ βέλτιον πράττοι σοφὸς ὧν ἢ ἀμαθής; — Τί δαί; τὸν Δαίδαλον, ἔφη, οὐκ ἀκήκοας, ὅτι ληφθεὶς ὑπὸ Μίνω ¹ διὰ τὴν σοφίαν, ἢναγκάζετο ἔκείνοι δουλεύειν, καὶ τῆς τε πατρίδος ἄμα καὶ τῆς ἐλευθερίας ἐστερήθη, καὶ ἐπιχειρῶν ἀποδιδράσκειν μετὰ τοῦ υίοῦ, τόν τε παϊδα ἀπώλεσε καὶ αὐτὸς οὐκ ἠδυνήθη σωθῆναι, ἀλλ' ἀπενεχθεὶς εἰς τοὺς βαρβάρους ² πάλιν ἐκεῖ ἐδούλευεν; — Λέγεται, νὴ Δί', ἔφη, ταῦτα. — Τὰ δὲ Παλαμήδους ³ οὐκ ἀκήκοας πάθη; τοῦτον γὰρ δὴ πάντες ὑμνοῦσιν, ὡς διὰ σοφίαν φθονηθεὶς ὑπὸ τοῦ ᾿Οδυσσέως ἀπόλλυται. — Λέγεται καὶ ταῦτα, ἔφη. — Ἦλλους δὲ πόσους οἴει διὰ σοφίαν ἀναρπάστους πρὸς βασιλέα ⁴ γεγονέναι, καὶ ἐκεῖ δουλεύειν; — Κινδυνεύει, ἔφη, ὧ Σώκρατες, ἀναμφιλογώτατον ἀγαθὸν εἶναι τὸ εὐδαιμονεῖν. — Εἴγε μή τις αὐτό, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, ἐξ ἀμφιλόγων ἀγαθῶν συντιθείη. — Τί δ'

crate, sans contredit la science est un bien; l'homme instruit ne réussit-il pas en tout mieux que l'ignorant? — Eh quoi! n'as-tu pas entendu dire que Dédale fut pris par Minos à cause de ses talents et forcé de le servir, privé à la fois de sa patrie et de la liberté; que, voulant prendre la fuite avec son fils, il le perdit sans pouvoir se sauver lui-même, et qu'il aborda chez des peuples barbares, où il fut une seconde fois esclave? — Oui, c'est là ce qu'on raconte.—Et n'as-tu pas appris les malheurs de Palamède? Tout le monde répète qu'Ulysse, jaloux de sa sagesse, le fit périr. — Je l'ai aussi entendu dire. — Combien d'autres hommes ont été enlevés par le grand roi, à cause de leurs talents, et sont devenus ses esclaves? — Du moins, Socrate, il semble incontestable que le bonheur est un bien. — Oui, Euthydème, si toutefois on ne le fait pas consister dans des biens équi-

έστιν άναμφιςδητήτως άγαθόν. est indubitablement un bien; ποΐον γάρ ποᾶγμά τις car quelle affaire quelqu'un ne ferait-il pas mieux ού πράττοι ἄν βέλτιον ων σοφός η άμαθής; étant instruit qu'étant ignorant? - Τί δαί; ἔφη, - Quoi donc? dit-il, ούκ ἀκήκοας τὸν Δαίδαλον, n'as-tu pas entendu raconter Dédale, **ότι ληφθείς ύπὸ Μίνω** qu'ayant été pris par Minos διά την σοφίαν, à cause de sa science, ήναγκάζετο δουλεύειν έκείνω, il fut forcé d'être-esclave de lui, καὶ ἐστερήθη ἄμα et fut privé à la fois τής τε πατρίδος καὶ τής έλευθερίας, et de sa patrie et de la liberté, et qu'essayant καὶ ἐπιγειρῶν ἀποδιδράσχειν μετά τοῦ υίοῦ, de s'enfuir avec son fils, απώλεσε τε τὸν παῖδα et il perdit son enfant καὶ αὐτὸς οὐκ ἠδυνήθη σωθῆναι, et lui-même il ne put se sauver, άλλα άπενεγθείς mais qu'ayant été porté chez les barbares είς τους βαρβάρους έδούλευεν έχεῖ πάλιν; il fut-esclave là une seconde fois? - Νή Δία, ἔφη, - Par Jupiter, dit-il, ces choses sont dites. ταῦτα λέγεται. Οὐκ ἀκήκοας δὲ - Et n'as-tu pas entendu raconter les malheurs de Palamède? τὰ πάθη Παλαμήδους: car tous certes célèbrent lui. πάντες γάρ δή ύμνοῦσι τοῦτον, ώς ἀπόλλυται qu'il périt avant été envié par Ulysse σθονηθείς ύπὸ τοῦ 'Οδυσσέως διά σοφίαν. à cause de sa science. Καὶ ταῦτα λέγεται, ἔφη. - Ces choses aussi sont dites, dit-il. - Et combien d'autres penses-tu - Πόσους δὲ ἄλλους οἴει γεγονέναι ἀναρπάστους διὰ σοφίαν avoir été enlevés à cause de leur scienvers le grand roi. πρός βασιλέα. **[ce** et être-esclaves là? καὶ δουλεύειν ἐκεῖ; - Il y-a-risque, - Κινδυνεύει. ὧ Σώκρατες, ἔφη, ô Socrate, dit-il, τὸ εὐδαιμονεῖν le être-heureux είναι ἀγαθὸν ἀναμφιλογώτατον. être un bien très-incontestable. - Si toutefois quelqu'un. - Ei YÉ TIS, ô Euthydème, dit-il, ῶ Εὐθύδημε, ἔφη, μη συντιθείη αὐτὸ ne compose pas lui έξ άγαθων άμφιλόγων. de biens contestables Τί δέ, ἔτη, - Et laquelle, dit-il,

ENTRETIENS MÉMORABLES. -- IV.

άν, έφη, των εδοαιμονικών αμφίλογον είη; - Οδοέν, έφη, είγε μή προςθήσομεν αὐτῷ κάλλος, ἢ ἰσχύν, ἢ πλοῦτον, ἢ δόξαν, ἢ καί τι άλλο των τοιούτων. - Άλλα νη Δία, προςθήσομεν, έφη πῶς γὰρ ἄν τις ἄνευ τούτων εὐδαιμονοίη; — Νη Δί', ἔφη. προςθήσομεν άρα έξ ὧν πολλά καὶ χαλεπά συμβαίνει τοῖς ανθρώποις πολλοί μέν γάρ...., πολλοί δέ διά την ίσγύν μείζοσιν έργοις επιχειρούντες ού μιχροίς χαχοίς περιπίπτουσι, πολλοί δε διά τὸν πλοῦτον διαθρυπτόμενοί τε καὶ ἐπιβουλευόμενοι ἀπόλλυνται, πολλοί δε διά δόξαν και πολιτικήν δύναμιν μεγάλα κακά πεπόνθασιν. - 'Αλλά μήν, ἔφη, εἴγε μηδέ τὸ εὐδαιμονεῖν ἐπαινῶν ὀρθῶς λέγω, διμολογῶ μηδὲ ὅ τι πρὸς τούς θεούς εύγεσθαι γρη είδεναι.— Αλλά ταῦτα μέν, έφη δ Σωκράτης, ἴσως διά τὸ σφόδρα πιστεύειν εἰδέναι οὐδ' ἔσκεψαι · ἐπεὶ δὲ πόλεως δημοκρατουμένης παρασκευάζη προεστάναι, δῆλον

voques. - Et que peut-il y avoir d'équivoque dans ce qui assure le bonheur? - Rien, pourvu que l'on n'y ajoute pas la beauté, la force, la richesse, la gloire on toute autre chose de même nature --- Mais, par Jupiter, nous v ajouterons tous ces biens; e comment, sans eux, le bonheur serait-il possible? - Eh bien nous ajouterons donc ces avantages, qui sont la source de tan de maux:..... beaucoup d'hommes, confiants en leur force, ont entrepris des travaux qu'ils ne pouvaient supporter, et son tombés dans des maux terribles; beaucoup se sont laissé amollir pa les richesses et ont péri dans les embûches que leur dressait la cupi dité: beaucoup enfin ont trouvé dans la gloire et dans la puissance politique une cause de malheur.—Si je n'ai pas même raison de loue le bonheur, j'avoue que je ne sais pas ce qu'il faut demander au: dieux.-Peut-être n'as-tu pas réfléchi à tout cela parce que tu croyai trop bien le savoir; mais, puisque tu te disposes à gouverner un Éta-

τῶν εὐδαιμονιχῶν αν είη αμφίλογον; - Oὐδέν, ἔφη, εί γε μή προςθήσομεν αύτῶ χάλλος, η ζσχύν, η πλούτον, η δόξαν, ή καὶ ἄλλο τι τῶν τοιούτων.  $-\lambda\lambda\lambda\dot{\alpha}$ ,  $v\dot{\eta}$   $\Delta i\alpha$ , προςθήσομεν, έφη. πῶς γὰρ ἄνευ τούτων τὶς ἄν εὐδαιμονοίη: - Νή Δία, ἔφη, προςθήσομεν ἄρα έξ ὧν πολλά καὶ χαλεπά συμβαίνει τοῖς ἀνθρώποις. πολλοὶ μὲν γάρ...., πολλοί δὲ διὰ τὴν ἰσχύν έπιγειρούντες μείζοσιν έργοις περιπίπτουσι χαχοίς ού μιχροίς, πολλοί δὲ διὰ τὸν πλοῦτον διαθρυπτόμενοί τε πολλοί δὲ διὰ δόξαν καὶ δύναμιν πολιτικήν πεπόνθασι μεγάλα κακά. - Άλλὰ μήν, ἔση. εί γε μηδε λέγω όρθῶς έπαινῶν τὸ εὐδαιμονεῖν, όμολογῶ μηὸὲ εἰδέναι ο τι χρή εύχεσθαι πρός τους θεούς. - 'Αλλά, ἔφη ὁ Σωχράτης, ίσως ἔσχεψαι οὐδέ ταῦτα μέν διά τὸ σφόδρα πιστεύειν είδέναι . έπει δε παρασκευάζη προεστάναι πόλεως δημοχρατουμένης.

des choses qui-donnent-le-bonheur pourrait être contestable? - Aucune, dit-il, si toutefois nous n'ajoutons pas à elle la beauté, ou la force, on la richesse, ou la gloire, ou quelque autre des choses telles. - Mais, par Jupiter, nous les ajouterons, dit-il; car comment sans elles quelqu'un pourrait-il être-heureux? - Par Jupiter, dit-il. nous ajouterons donc des avantages desquels beaucoup de choses et des choses fâcheuses arrivent aux hommes: car beaucoup..., et beaucoup à cause de leur force essavant de trop grands ouvrages tombent dans des maux non petits, et beaucoup à cause de leur richesse et étant énervés sent, καὶ ἐπιβουλευόμενοι ἀπόλλυνται, et étant-entourés-d'embûches périset beaucoup à cause de *leur* gloire et de leur puissance politique ont souffert de grands maux. Mais en vérité, dit-il. si toutefois je ne dis pas même bien louant le être-heureux, je conviens ne pas savoir non plus ce qu'il faut demander-avec-prière aux dieux. - Mais, dit Socrate, peut-être tu n'as pas examiné non plus ces choses à cause du fortement avoir-confiance toi les savoir; mais puisque tu te prépares à te mettre-à-la-tête d'une ville qui-se-gouverne-démocratiquement,

il est évident que tu sais

ότι δημοκρατίαν γε οἶσθα τί ἐστι. — Πάντως δήπου, ἔφη. — Δοχεϊ οὖν σοι δυνατόν εἶναι δημοχρατίαν εἰδέναι μὴ εἰδότα οημον; — Μὰ  $\Delta i'$ , οὐχ ἐμοιγε. — Καὶ τί νομίζεις δημον εἶναι; Τους πένητας τῶν πολιτῶν ἔγωγε. — Καὶ τους πένητας ἄρα οἶσθα; — Πῶς γὰρ οὖ; — Ἄρ' οὖν καὶ τοὺς πλουσίους οἶσθα; - Οὐδέν γε ήττον ή καὶ τοὺς πένητας. - Ποίους δὲ πένητας καὶ ποίους πλουσίους καλεῖς; - Τοὺς μέν, οἶμαι, μὴ ἱκανὰ έ/οντας εἰς ἀ δεῖ τελεῖν Ι πένητας, τοὺς δὲ πλείω τῶν ἐχανῶν πλουσίους. - Καταμεμάθηκας οὖν, ὅτι ἐνίοις μὲν πάνυ ολίγα έγουσιν οὐ μόνον ἀρχεῖ ταῦτα, ἀλλὰ καὶ περιποιοῦνται απ' αὐτῶν, ἐνίοις δὲ πάνυ πολλὰ οὐχ ἱχανά ἐστι; — Καί, νη Δί, έφη ὁ Εὐθύδημος ( ορθώς γάρ με ἀναμιμνήσκεις), οἶδα γὰρ καί

démocratique, tu dois savoir ce que c'est qu'une démocratie. - Parfaitement. — Crois-tu que l'on puisse connaître la démocratie sans connaître le peuple? - Non, par Jupiter. - Et qu'appelles-tu le peuple? — Les citovens pauvres. — Tu connais donc les pauvres? — Comment ne les connaîtrais-je pas? -Et connais-tu aussi les riches? Tout autant. — Quels sont donc ceux que tu appelles pauvres et ceux que tu appelles riches? — J'appelle pauvres ceux qui n'ont pas assez pour payer des impôts, et riches, ceux qui ont plus que le nécessaire. - As-tu remarqué qu'une très petite fortune suffit à certaines gens qui font même des économies, tandis que pour d'autres des richesses considérables ne sont pas suffisantes? — Oui, et par Jupiter (car tu me le rappelles à propos), je connais aussi des tyrans que le besoin

δηλον ότι οἶσθα δημοχρατίαν γε τί ἐστι. - Πάντως δήπου, έση. - Δοχεῖ οὖν σοι εἶναι δυνατὸν είδέναι δημοχρατίαν μή είδότα τὸν δήμον; — Μὰ Δία, ούχ έμοιγε. - Έγωγε τούς πένητας τῶν πολιτῶν. Καὶ ἄρα οἶσθα τοὺς πένητας; - Πῶς γὰρ οὕ: - Άρα οἴσθα οὖν καὶ τοὺς πλουσίους; - Οὐδέν γε ἦττον η καὶ τοὺς πένητας. Ποίους δὲ καλεῖς πένητας καὶ ποίους πλουσίους; - Πένητας μέν, οξμαι, τούς μὴ ἔγοντας ἱκανά είς ά δεῖ τελεῖν, πλουσίους δὲ τούς πλείω τῶν ἱχανῶν. Καταμεμάθηκας οὖν, ότι ένίοις μέν έγουσι πάνυ ὀλίγα ού μόνον ταῦτα ἀρχεῖ, άλλά καὶ περιποιούνται ἀπὸ αὐτῶν, πάνυ δὲ πολλὰ ούχ ἔστιν ίχανὰ Evious:

οίδα γάρ

καί τινας τυράννους.

οξ ἀναγχάζονται ἀδιχεῖν

la démocratie au moins quoi elle est. - Tout à fait sans doute, dit-il. - Paraît-il donc à toi être possible de connaître la démocratie ne connaissant pas le peuple? - Par Jupiter. cela ne me paraît pas possible. - Καὶ τί νομίζεις δήμον είναι; - Et quoi penses-tu le peuple être? - Moi je pense les panvres d'entre les citoyens. - Et tu connais donc les pauvres? - Et comment non? - Est-ce que tu connais donc aussi les riches? - En rien certes moins que aussi les pauvres. - Mais lesquels appelles-tu pauvres et lesquels appelles-tu riches? - Pauvres, je crois, ceux qui n'ont pas des biens suffisants pour les sommes qu'il faut payer, et riches ceux qui ont des biens plus considé-[rables que les suffisants. - As-tu remarqué donc, que pour quelques uns qui ont des biens tout à fait petits non seulement ces biens suffisent, mais encore ils économisent de ces biens. et que des biens tout à fait considérane sont pas suffisants [bles pour quelques uns? - Καί, νη Δία, ἔφη ὁ Εὐθύδημος - Et, par Jupiter, dit Euthydeme (ἀναμιμνήσχεις γάρ με ὀρθῶς), (car tu rappelles à moi bien), je connais en effet aussi quelques tyrans, qui sont forcés d'être-injustes

τυράννους τινάς, οξ δι' ένδειαν, ώς περ οξ απορώτατοι, αναγκάζονται άδικεῖν. - Οὔκουν, ἔφη ὁ Σωκράτης, εἶγε ταῦτα οὕτως έγει, τους μέν τυράννους είς τον δημον θήσομεν, τους δε δλίγα κεχτημένους, εάν οἰχονομικοί ώσιν, είς τούς πλουσίους; --Καὶ δ Εὐθύδημος ἔφη · Άναγκάζει με καὶ ταῦτα δμολογεῖν δηλονότι ή έμή φαυλότης καὶ φροντίζω, μή κράτιστον ή μοι σιγᾶν κινουνεύω γὰρ άπλῶς 1 οὐδὲν εἰδέναι.»

Καὶ πάνυ ἀθύμως ἔχων ἀπῆλθε καὶ καταφρονήσας έαυτοῦ καὶ νομίσας τῷ ὄντι ἀνδράποδον εἶναι. Πολλοὶ μέν οὖν τῶν ούτω διατεθέντων ύπο Σωκράτους οὐκέτι αὐτῶ προςήεσαν, οθς καὶ βλακωτέρους ἐνόμιζεν : δ δὲ Εὐθύδημος ὑπέλαδεν οὐκ αν άλλως άνηρ άξιόλογος γενέσθαι, εί μη δ' τι μάλιστα Σωχράτει συνείη καὶ οὐκ ἀπελείπετο ἔτι αὐτοῦ, εἰ μή τι ἀναγκαῖον εἴη. ένια δε καὶ εμιμεῖτο ὧν επετήδευεν · δ δε, ως έγνω αὐτὸν οὕτως

pousse à l'injustice, comme les plus pauvres des citoyens. - Ne ferons-nous pas bien, s'il en est ainsi, de ranger les tyrans parmi le peuple, et de mettre dans la classe des riches ceux qui possèdent peu et qui savent économiser? — Mon ignorance me force d'en convenir avec toi, et je pense qu'il vaut mieux me taire, car je cours risque de ne savoir absolument rien. »

Euthydème se retira tout découragé, plein de mépris pour lui-même et ne s'estimant pas au-dessus d'un esclave. La plupart de ceux que Socrate avait réduits là ne s'approchaient plus de lui, et il n'en concevait que plus de mépris pour leur sottise; mais Euthydème sentit qu'il ne pouvait devenir un homme distingué qu'en fréquentant Socrate; aussi ne le quittait-il plus, à moins qu'il n'y fût forcé; il réglait même en partie sa vie sur celle de Socrate : dès que Socrate le

διά ἔνδειαν, ώς περ οί ἀπορώτατοι. - Εί γε ταῦτα έχει ούτως, ἔφη ὁ Σωχράτης, ούκουν θήσομεν τούς δὲ κεχτημένους ολίγα, έὰν ὧσιν οἰχονομιχοί, είς τοὺς πλουσίους: - Καὶ ὁ Εὐθύδημος ἔφη. Δηλονότι ή έμη φαυλότης άναγχάζει με δμολογεῖν καὶ ταῦτα: καὶ φροντίζω, μὴ ή χράτιστόν μοι σιγᾶν. χινδυνεύω γάρ εἰδέναι άπλῶς οὐδέν.» Καὶ ἀπῆλθεν έχων πάνυ άθύμως καὶ καταφρονήσας ξαυτοῦ καὶ νομίσας τῷ ὄντι είναι ἀνδράποδον. Πολλοί μέν οδν τῶν διατεθέντων οὕτως ύπὸ Σωχράτους ούχετι προςήεσαν αὐτῶ, ους ένόμιζε καὶ βλακωτέρους. ό δὲ Εὐθύδημος ὑπέλαβεν ούκ ἄν γενέσθαι άλλως άνηρ άξιόλογος, εί μὴ συνείη Σωκράτει ο τι μάλιστα. και οὐκ ἀπελείπετο ἔτι αὐτοῦ. εί μή είη άναγχαϊόν τι έμιμεῖτο δὲ καὶ ἔνια ών ἐπετήδευεν ό δέ, ώς ἔγνω αὐτὸν ἔχοντα ούτω,

par besoin, comme les plus indigents. - Si toutefois ces choses sont ainsi, dit Socrate. ne placerons-nous donc pas τούς μέν τυράννους είς τὸν δημον, les tyrans parmi le peuple. mais ceux qui possèdent peu, s'ils sont économes, parmi les riches? - Et Euthydème dit: Évidemment mon ignorance force moi de convenir aussi de ces choses; et je songe, s'il ne serait pas excellent pour moi de me taire: car je risque de ne savoir absolument rien. » Et il s'en alla étant tout à fait dans-l'abattement et se méprisant lui-même et pensant en réalité être un esclave. Beaucoup assurément de ceux qui avaient été traités ainsi par Socrate ne venaient plus près de lui, lesquels il jugeait encore plus stupides; mais Euthydème comprit ne pas pouvoir devenir autrement un homme digne-de-considération, s'il n'était-avec Socrate le plus possible; et il ne se séparait plus de lui, à moins que cela ne fût nécessaire en quelque chose; et il imitait aussi quelques unes des choses que Socrate pratiquait; et celui-ci, dès qu'il eut reconnu lui

étant disposé ainsi,

ἔχοντα, ἥχιστα μὲν διετάραττεν, ἁπλούστατα δὲ καὶ σαφέστατα έξηγεῖτο ἃ τε ἐνόμιζεν εἰδέναι δεῖν, καὶ ἐπιτηδεύειν κράτιστα εἶναι.

ΗΙ. Τὸ μὲν οὖν λεκτικοὺς καὶ πρακτικοὺς καὶ μηχανικοὺς ¹ γίγνεσθαι τοὺς συνόντας οὐκ ἔσπευδεν, ἀλλὰ πρότερον τούτων ῷετο χρῆναι σωφροσύνην αὐτοῖς ἐγγενέσθαι τοὺς γὰρ ἄνευ τοῦ σωφρονεῖν ταῦτα δυναμένους ἀδικωτέρους τε καὶ δυνατωτέρους κακουργεῖν ἐνόμιζεν εἶναι. Πρῶτον μὲν δὴ περὶ θεοὺς ἐπειρᾶτο σώφρονας ποιεῖν τοὺς συνόντας. Ἦλλοι μὲν οὖν αὐτῷ πρὸς ἄλλους οὕτως δμιλοῦντι παραγενόμενοι διηγοῦντο, ἔγὼ δέ, ὅτε πρὸς Εὐθύδημον τοιάδε διελέγετο, παρεγενόμην. «Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, ἤδη ποτέ σοι ἐπῆλθεν ἐνθυμηθῆναι ², ὡς ἐπιμελῶς οἱ θεοὶ ὧν οἱ ἄνθρωποι δέονται κατεσκευάκασι; Καὶ ὅς τον μὲν φωτὸς δεόμεθα, ὅ ἡμῖν οἱ θεοὶ παρέχουσιν 3 — Νὴ Δί', τον μὲν φωτὸς δεόμεθα, ὅ ἡμῖν οἱ θεοὶ παρέχουσιν 3 — Νὴ Δί',

vit dans ces dispositions, il cessa de le tourmenter et lui donna les notions les plus simples et les plus claires des choses qu'il pensait nécessaire de savoir et honorable de pratiquer.

III. Il ne se hâtait pas de rendre ses disciples habiles à parler, à agir, à imaginer; mais il pensait qu'il fallait auparavant régler leur esprit : il croyait que les talents sans la sagesse ne peuvent que rendre les hommes plus injustes et plus puissants pour faire le mal. Il essayait d'abord de donner à ses amis des idées sages au sujet des dieux. D'autres ont déjà rapporté les conversations qu'il avait eues sur ce point en leur présence; pour moi, j'assistai à l'entretien suivant, qu'il eut avec Euthydème : « Dis-moi, Euthydème, t'est-il arrivé jamais de réfléchir au soin avec lequel les dieux procurent aux hommes tout ce qui leur est nécessaire? — Non, par Jupiter, je n'y ai point songé. — Mais du moins tu sais sans doute que nons avons besoin de cette lumière que les dieux nons donnent? — Certes, si nous ne l'a-

διετάραττε μέν ήχιστα, έξηγεῖτο δὲ ἁπλούστατα χαὶ σαφέστατα ά τε ενόμιζε δείν είδεναι, καὶ εἶναι κράτιστα έπιτηδεύειν. ΙΙΙ. Οὐχ ἔσπευδε μέν οὖν το τούς συνόντας γίγνεσθαι λεκτικούς καὶ πρακτικούς καὶ μηγανικούς. άλλὰ ὥετο χρῆναι πρότερον τούτων σωφροσύνην έγγενέσθαι αὐτοῖς: ενόμιζε γάρ τούς δυναμένους ταῦτα άνευ του σωφρονείν είναι άδικωτέρους τε καὶ δυνατωτέρους κακουργεῖν. Πρῶτον μὲν δὴ ἐπειρᾶτο ποιείν τούς συνόντας σώφρονας περί θεούς. Άλλοι μέν οὖν παραγενόμενοι αὐτῷ όμιλούντι ούτω πρός άλλους διηγούντο, έγω δὲ παρεγενόμην, ότε διελέγετο τοιάδε πρός Εύθύδημον. « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, ἐπῆλθέ σοι ἤδη ποτὲ ένθυμηθήναι, ώς έπιμελῶς οί θεοί κατεσκευάκασιν ών οι άνθρωποι δέονται;

- Καὶ ὅς Μὰ τὸν Δία,

- Άλλὰ οἶσθά γε, ἔφη,

**ὅτι πρῶτον μὲν δεόμεθα** 

ο οί θεοί παρέχουσιν ήμιν;

ούχ ἔμοιγε, ἔφη.

σωτός,

le troubla le moins possible, et lui expliqua très simplement et très clairement et les choses qu'il croyait falloir savoir et celles qu'il croyait être excellentes à pratiquer.

III. Il ne hâtait pas toutefois le ceux qui étaient-avec lui devenir habiles-à-parler et habiles-à-agir et habiles-à-imaginer, mais il crovait falloir précédemment à ces choses la sagesse s'être produite-en eux; car il pensait ceux qui sont capables de ces choses sans le être-sages être et plus injustes et plus puissants à faire-le-mal. D'abord donc il essayait de rendre ceux qui étaient-avec lui sages concernant les dieux. D'autres à la vérité ayant été-près de lui conversant ainsi avec d'autres l'ont raconté. mais moi j'étais-présent, lorsqu'il parlait ainsi à Euthydème. « Dis-moi, dit-il, ô Euthydème, est-il arrivé à toi déjà jamais de réfléchir, combien soigneusement les dieux ont préparé les choses dont les hommes ont besoin? - Et celui-ci : Par Jupiter, cela n'est pas arrivé à moi, dit-il - Mais tu sais du moins, dit-il, que d'abord nous avons-besoin de la lumière. que les dieux fournissent à nous?

έση, ο γ' εί μη είγομεν, δμοιοι τοῖς τυφλοῖς αν ήμεν ένεκά γε τῶν ἡμετέρων ὀφθαλμῶν 1.— Αλλά μὴν καὶ ἀναπαύσεώς γε δεομένοις ήμιτν νύχτα παρέγουσι χάλλιστον αναπαυτήριον. — Πάνυ γ', ἔφη, καὶ τοῦτο γάριτος ἄζιον. — Οὔκουν καί, ἐπειδὴ δ μέν ήλιος, φωτεινός ών, τάς τε ώρας της ήμέρας <sup>2</sup> ήμιν καὶ τάλλα πάντα σαφηνίζει, ή δε νυξ διά το σκοτεινή είναι ἀσαφεστέρα 3 έστίν, ἄστρα ἐν τῆ νυχτὶ ἀνέφηναν, ἃ ἡμῖν τὰς ώρας τῆς νυχτὸς έμφανίζει, καὶ διὰ τοῦτο πολλὰ ὧν δεόμεθα πράττομεν; — \*Εστι ταῦτα, ἔφη. - ᾿Αλλὰ μὴν ή γε σελήνη οὐ μόνον τῆς νυχτός, ἀλλὰ καὶ τοῦ μηνὸς τὰ μέρη 4 φανερὰ ἡμῖν ποιεῖ. — Πάνυ μέν οὖν, έφη. — Τὸ δ', ἐπεὶ τροφῆς δεόμεθα, ταύτην ἡμῖν ἐκ τῆς γῆς ἀναδιδόναι, καὶ ώρας άρμοττούσας πρὸς τοῦτο παρέχειν, αξ ήμιν οὐ μόνον ὧν δεόμεθα πολλά καὶ παντοῖα παρασκευάζουσιν,

vions, nous ressemblerions aux aveugles, malgré nos yeux. - De plus, nous avons besoin de repos, et les dieux nous donnent la nuit, si favorable au délassement. — C'est encore un présent bien digne de reconnaissance. — Eh bien! tandis que le soleil, qui est lumineux, nous indique les différentes parties du jour et nous fait voir tous les objets; que la nuit au contraire, plus obscure, ne nous laisse rien distinguer, n'ont-ils pas fait briller au milieu des ténèbres ces astres qui nous montrent les divers temps de la nuit et nous permettent d'agir pour nos besoins? — Cela est vrai. — De plus, la lune ne nous indique pas seulement les divisions de la nuit, mais aussi celles du mois. — Tu dis encore vrai. — Nous avons besoin de nourriture; n'ordonnent-ils pas à la terre de nous la procurer, n'établissent-ils pas à cet effet des saisons convenables, qui nous fournissent avec abondance et variété non seulement le nécessaire, mais encore l'a-

- Nη Δία, ἔφη, ό γε εί μη είγουεν. ήμεν αν όμοιοι τοῖς τυφλοῖς ενεκά γε τῶν ἡμετέρων ὀφθαλμῶν. malgré nos yeux. — Άλλὰ μὴν παρέχουσι καὶ ἡμῖν δεομένοις γε άναπαύσεως νύχτα ἀναπαυτήριον κάλλιστον. - Καὶ τοῦτο, ἔση, πάνυ γε άξιον χάριτος. - Ούχουν καί, σαφηνίζει ήμιν τάς τε ώρας τῆς ἡμέρας καὶ πάντα τὰ ἄλλα, אַ סבּ עטַב διά τὸ είναι σχοτεινή έστιν άσαφεστέρα, ἀνέφηναν εν τη νυχτί άστρα, α εμφανίζει ήμιν τὰς ὥρας τῆς νυχτός, καὶ πράττομεν διὰ τοῦτο πολλά ών δεόμεθα; Ταῦτα ἔστιν, ἔφη. - Άλλὰ μὴν ή γε σελήνη ποιεί σανερά ήμιν τὰ μέρη οὐ μόνον τῆς νυχτός, άλλά καὶ τοῦ μηνός. Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. - Έπεὶ δὲ δεόμεθα τροφης, τὸ ἀναδιδόναι ἡμῖν ταύτην έχ τῆς Υῆς,χαὶ παρέχειν ώρας άρμοττούσας πρός τοῦτο, αὶ παρασχευάζουσιν ἡμῖν πολλά καὶ παντοῖα ού μόνον

ών δεόμεθα,

- Oui par Jupiter, dit-il. laquelle certes si nous n'avions, nous serions semblables aux aveugles - Mais de plus ils fournissent encore à nous qui avons-besoin certes de repos la nuit temps-de-repos excellent. - Encore ceci, dit-il, est tout à fait digne de reconnaissance. - N'est-il donc pas vrai aussi que, ἐπειδή ὁ μὲν ήλιος, ὢν φωτεινός, comme le soleil, étant lumineux. rend-clairs pour nous et les temps du jour et toutes les autres choses, et que la nuit à cause du être ténébreuse est moins-propre-à-laisser-voir, ils ont fait-briller dans la nuit des astres, qui rendent-clairs pour nous les temps de la nuit. et que nous faisons au moyen de cela beaucoup de choses dont nous avons besoin? - Ces choses sont vraies, dit-il. - Mais de plus la lune du moins rend visibles pour nous les parties non seulement de la nuit, mais encore du mois. Tout à fait assurément, dit-il. - Et comme nous avons-besoin de nourriture. le donner à nous cette nourriture de la terre, et fournir des saisons convenables pour cela, qui procurent à nous beaucoup et de diverses choses non seulement celles dont nous avons besoin,

αλλά καὶ οξς εὐφραινόμεθα; — Πάνυ, ἔφη, καὶ ταῦτα φιλάνθρωπα. - Τὸ δὲ καὶ ύδωρ ἡμῖν παρέγειν ούτω πολλοῦ άξιον, ώςτε καὶ φύειν τε καὶ συναύξειν τῆ γῆ καὶ ταῖς ώραις πάντα τὰ γρήσιμα ήμῖν, συντρέφειν δὲ καὶ αὐτοὺς ήμᾶς, καὶ μιγνύμενον πᾶσι τοῖς τρέφουσιν ἡμᾶς, εὐκατεργαστότερά τε καὶ ώφελιμώτερα και ήδίω ποιείν αὐτά, καί, ἐπειδή πλείστου δεόμεθα τούτου, ἀφθονέστατον αὐτὸ παρέχειν ήμιν; - Καὶ τοῦτο, ἔφη, προνοητικόν. - Τὸ δὲ καὶ τὸ πῦρ πορίσαι ἡμῖν, ἐπίκουρον μέν ψύχους, ἐπίχουρον δὲ σχότους Ι, συνεργὸν δὲ πρὸς πᾶσαν τέγνην καὶ πάντα όσα ώφελείας ένεκα άνθρωποι κατασκευάζονται; ώς γὰρ συνελόντι εἰπεῖν, οὐδὲν ἀξιόλογον ἄνευ πυρὸς ἄνθρωποι τών πρὸς τὸν βίον χρησίμων κατασκευάζονται. - Υπερβάλλει, έφη, και τοῦτο φιλανθρωπία<sup>2</sup>. — Τὸ δὲ τὸν ήλιον, επειδάν εν γειμώνι τράπηται, προςιέναι τὰ μέν άδρύνοντα, τὰ

gréable?—C'est là une nouvelle preuve de leur grand amour pour l'homme. - Ne nous donnent-ils pas l'eau, cet élément précieux qui aide la terre et les saisons à faire naître et grandir toutes les productions nécessaires à nos besoins, qui contribue à nourrir notre corps, et qui, mêlée à tous nos aliments, les rend plus faciles à préparer, plus salutaires et plus agréables? Et comme il nous la faut en abondance, ne nous l'accordent-ils pas avec profusion? - On reconnaît là aussi leur providence. - Ne nous ont-ils pas donné le feu, qui nous protége contre le froid et contre l'obscurité, qui nous seconde dans tous les arts et dans tout ce que nous entreprenons pour notre bien-être? Car, pour tout dire en un mot, sans le feu les hommes ne font rien de remarquable, rien d'utile à la vie. - C'est pour l'homme un bienfait inestimable. - Que diras-tu encore du soleil? Il revient vers nous après l'hiver murissant quelques productions de la terre,

άλλά χαὶ οίς εύφραινόμεθα; Καὶ ταῦτα, ἔφη, πάνυ φιλάνθρωπα. ούτω άξιον πολλού, ώςτε καὶ φύειν τε καὶ συναύξειν τῆ γῆ καὶ ταῖς ὥραις πάντα τὰ χρήσιμα ήμῖν, συντρέφειν δὲ καὶ ήμᾶς αὐτούς, καὶ μιγνύμενον πᾶσι τοῖς τρέφουσιν ήμας. ποιεῖν αὐτὰ εὐκατεργαστότερά τε καὶ ώφελιμώτερα καὶ ἡδίω, καί, ἐπειδή δεόμεθα τούτου πλείστου, παρέγειν αὐτὸ ἡμῖν άρθονέστατον; Καὶ τοῦτο, ἔρη, προνοητικόν. Τὸ δὲ πορίσαι ἡμῖν καὶ τὸ πῦρ, επίχουρον μεν ψύχους, ἐπίχουρον δὲ σκότους, συνεργόν δὲ πρὸς πᾶσαν τέχνην καὶ πάντα όσα οἱ ἄνθρωποι κατασκευάζονται que les hommes préparent ένεχα ώφελείας; ώς γαρ είπεῖν συνελόντι, άνευ πυρός άνθρωποι κατασκευάζονται ούδεν άξιόλογον τῶν χρησίμων πρὸς τὸν βίον.

- Καὶ τοῦτο, ἔφη,

- Τό δὲ τὸν ἥλιον,

προςιέναι

ύπερβάλλει φιλανθρωπία.

έπειδάν τράπηται έν γειμώνι,

mais encore celles dont nous nous réjouissons? — Ces choses aussi, dit-il. sont tout à fait amies-de-l'homme. - Τὸ δὲ παρέχειν ήμιτν καὶ είδωρ - Et le fournir à nous aussi l'eau tellement digne d'un grand prix, que aussi et engendrer et faire-grandir-avec la terre et avec les saisons toutes les choses utiles à nous, et contribuer-à-nourrir aussi nous-mêmes, et étant mêlée à toutes les choses qui nourrissent nous, rendre elles et plus-faciles-à-apprêter et plus utiles et plus agréables, et, comme nous avons-besoin de cette eau en-très-grande-quantité fournir elle à nous très abondante? - Ceci encore, dit-il, est prévoyant -- Et le avoir procuré à nous aussi le feu. auxiliaire contre le froid, et auxiliaire contre l'obscurité, et aide-du-travail pour tout art et pour toutes les choses pour leur utilité? car comme il est possible de dire à quelqu'un qui abrége, sans le feu les hommes ne préparent rien de digne-de-mention des choses utiles pour la vie. - Ceci encore, dit-il, est-excessif en philanthropie. - Et le soleil, après qu'il s'est tourné en hiver,

s'approcher

δὲ ξηραίνοντα <sup>1</sup>, ὧν καιρὸς διελήλυθεν <sup>2</sup>, καὶ ταῦτα διαπραξάμενον μηκέτι ἐγγυτέρω προςιέναι, ἀλλ' ἀποτρέπεσθαι φυλαττόμενον μή τι ἡμᾶς μᾶλλον τοῦ δέοντος θερμαίνων βλάψη, καὶ ὅταν αὖ πάλιν ἀπιὼν γένηται, ἔνθα καὶ ἡμῖν δῆλόν ἐστιν, ὅτι, εὶ προσωτέρω ἄπεισιν, ἀποπαγησόμεθα ὑπὸ τοῦ ψύχους, πάλιν αὖ τρέπεσθαι καὶ προςχωρεῖν, καὶ ἐνταῦθα τοῦ οὐρανοῦ ἀναστρέφεσθαι, ἔνθα ὧν μάλιστα ἡμᾶς ἀφελοίη; — Νὴ τὸν Δί', ἔφη, καὶ ταῦτα παντάπασιν ἔοικεν ἀνθρώπων ἕνεκα γιγνόμενα. — Τὸ δ' αὖ, ἐπειδὴ καὶ τοῦτο φανερόν, ὅτι οὐκ ἀν ὑπενέγκαιμεν οὐτε τὸ καῦμα οὐτε τὸ ψῦχος, εἰ ἐξαπίνης γίγνοιτο, οὕτω μὲν κατὰ μικρὸν προςιέναι τὸν ἥλιον, οὕτω δὲ κατὰ μικρὸν ἀπιέναι, ὥςτε λανθάνειν ἡμᾶς εἰς ἐκάτερα τὰ ἰσχυρότατα καθισταμένους; — Ἐγὼ μέν, ἔφη ὁ Εὐθύδημος, ἤδη τοῦτο σκοπῶ, εἰ ἄρα <sup>3</sup> τί ἐστι τοῖς θεοῖς ἔργον ἢ ἀνθρώπους θεραπεύειν, ἐκεῖνο δὲ μόνον ἐμποδίζει

en desséchant quelques autres déjà arrivées à leur maturité; après ce double bienfait, il ne continue pas à s'approcher de nous, mais se retire pour ne pas nous nuire par une trop forte chaleur, et lorsqu'il s'est éloigné ainsi une seconde fois, arrivé à cette distance qu'il ne peut franchir, nous le sentons nous-mêmes, sans nous laisser périr de froid, il se tourne de nouveau vers nous, se rapproche, et regagne cette partie du ciel où son influence est pour nous la plus heureuse.

— Il semble, par Jupiter, que tant de merveilles ne s'opèrent qu'en faveur de l'homme.—Il est encore certain que nous ne pourrions supporter ni le froid ni le chaud, s'ils se produisaient tout à coup; aussi ne voyons-nous pas le soleil s'approcher, puis s'éloigner de nous avec tant de lenteur, que nous arrivons aux températures extrêmes sans nous en apercevoir? — Je me demande déjà si les dieux ont d'autre objet que de veiller sur l'homme; mais une chose m'arrête,

άδρύνοντα τὰ μέν, ξηραίνοντα τὰ δέ. ών καιρός διελήλυθε, καὶ διαπραξάμενον ταῦτα μηχέτι προςιέναι έγγυτέρω, άλλὰ ἀποτρέπεσθαι φυλαττόμενον μή θεομαίνων ήμας μαλλον τοῦ δέοντος βλάψη τι, καὶ ὅταν ἀπιὼν πάλιν αὖ γένηται, ἔνθα καὶ έστὶ δηλον ήμιν ότι, εί άπεισι προσωτέρω, άποπαγησόμεθα ύπὸ τοῦ ψύγους, τρέπεσθαι πάλιν αδ χαὶ προςχωρεῖν, καὶ ἀναστρέφεσθαι ἐνταῦθα τοῦ οὐρανοῦ, ἔνθα ὢν μάλιστα ώφελοίη ήμᾶς; - Νή τὸν Δία, ἔφη, καὶ ταῦτα έοικε παντάπασι γιγνόμενα ένεκα άνθρώπων. — Ἐπειδὰ δὲ αὅ καὶ τοῦτο φανερόν, ότι ούκ αν ύπενέγκαιμεν ούτε τὸ καῦμα ούτε τὸ ψῦγος, εί γίγνοιτο έξαπίνης, τὸ τὸν ἥλιον προςιέναι μὲν ούτω κατά μικρόν, ἀπιέναι δὲ οὕτω κατὰ μικρόν. ώςτε λανθάνειν ήμας καθισταμένους είς έκάτερα τὰ ἐσχυρότατα; - Έγω μέν, ἔφη ὁ Εὐθύδημος, σχοπῶ ἤδη τοῦτο, εί ἄρα ἐστὶ τοῖς θεοῖς τὶ ἔργον η θεραπεύειν άνθρώπους, έχεῖνο δὲ μόνον ἐμποδίζει με,

murissant les unes des choses. desséchant les autres, dont la saison est passée, et avant accompli ces choses ne plus s'approcher plus près, mais se détourner prenant-garde que réchauffant nous plus que le nécessaire il ne nous nuise en quelque chose, et quand s'en étant allé de nouveau il se trouve là, où aussi il est évident pour nous que, s'il s'en va plus loin, nous serons gelés par le froid, se tourner de nouveau encore et s'avancer-vers nous, et se retourner en-cet-endroit du ciel, où étant il peut le plus être-utile à nous? - Par Jupiter, dit-il, aussi ces choses semblent tout à fait se produisant à cause des hommes. - Et comme encore ceci aussi est évident, que nous ne pourrions supporter ni la chaleur ni le froid, s'ils se produisaient soudainement, le soleil s'approcher tellement peu à peu, et s'en aller tellement peu à peu, que échapper à nous étant placés dans les deux états les plus violents? - Moi certes, dit Euthydème, j'examine déjà ceci, si par hasard il est aux dieux quelque ouvrage autre que de soigner les hommes, et cela seul embarrasse moi,

με, ότι καὶ τάλλα ζῶα τούτων μετέγει. — Οὐ γάρ καὶ τοῦτ', έφη δ Σωχράτης, φανερόν, ότι καὶ ταῦτα ἀνθρώπων ένεκα 1 γίγνεταί τε καὶ ἀνατρέφεται; τί γὰρ ἄλλο ζῶον αἰγῶν τε καὶ δίων καὶ ἔππων καὶ βοῶν καὶ ὄνων καὶ τῶν ἄλλων ζώων τοσαῦτα άγαθὰ ἀπολαύει, ὅσα ἄνθρωποι; ἐμοὶ μέν γὰρ δοκεῖ πλείω ἢ τῶν φυτών · τρέφονται γουν καὶ γρηματίζονται οὐδὲν ἦττον ἀπὸ τούτων ή ἀπ' ἐχείνων · πολύ δὲ γένος ἀνθρώπων τοῖς μὲν ἐχ τῆς γης φυομένοις είς τροφην οὐ γρώνται, ἀπὸ δὲ βοσκημάτων γάλακτι καὶ τυρῷ καὶ κρέασι τρεφόμενοι ζῶσι πάντες δέ, τιθασεύοντες καὶ δαμάζοντες τὰ γρήσιμα τῶν ζώων, εἴς τε πόλεμον καὶ είς άλλα πολλά συνεργοῖς γρώνται. \_ 'Ομογνωμονώ σοι καὶ τοῦτ', ἔφη· όρῶ γὰρ αὐτῶν καὶ τὰ πολύ ἰσχυρότερα ἡμῶν ούτως ύποχείρια γιγνόμενα τοῖς ἀνθρώποις, ώςτε χρῆσθαι αὐτοῖς δ τι αν βούλωνται. - Τὸ δ', ἐπειδή πολλά μέν καλά καὶ

c'est que tous les animaux ont part à leurs faveurs. -En quoi! n'est-il pas évident que ces animaux mêmes naissent et sont nourris pour l'homme? Quel autre animal retire autant d'avantages que l'homme des chèvres, des brebis, des chevaux, des bœnfs, des ânes et des antres êtres? car il me semble qu'il en fait même un plus grand usage que des végétaux; il ne se nourrit, il ne s'enrichit pas moins des uns que des autres; bien des hommes ne se nourrissent pas des productions de la terre, mais du lait, du fromage, de la chair que leur fournissent les troupeaux; tous apprivoisent et domptent les animaux utiles, et ils trouvent en eux des auxiliaires pour la guerre et pour presque tous leurs travaux. - J'en conviens avec toi; car je vois que les animaux même qui sont plus forts que l'homme se soumettent à lui, et qu'il en fait l'usage qui lui platt. -- Comme les choses qui sont belles

**ὅτι καὶ τὰ ἄλλα ζῶα** μετέχει τούτων. Τοῦτο γάρ, ἔφη ὁ Σωχράτης, ού καὶ φανερόν, ότι καὶ ταῦτα γίγνεταί τε τί γὰρ ἄλλο ζῶον ἀπολαύει τοσαῦτα ἀγαθὰ αίγῶν τε καὶ ὀίων καὶ ἵππων καὶ βοῶν χαὶ ὄνων χαὶ τῶν ἄλλων ζώων, όσα άνθρωποι; δοχεῖ μέν γὰρ ἐμοὶ πλείω η των φυτών. τρέφονται γοῦν καὶ γρηματίζονται ἀπὸ τούτων οὐδὲν ἦττον ἢ ἀπὸ ἐκείνων. γένος δὲ πολὺ ἀνθρώπων ού χρῶνται μὲν εἰς τροφήν τοῖς φυομένοις ἐκ τῆς γῆς, ζῶσι δὲ τρεφόμενοι γάλαχτι καὶ τυρῶ καὶ κρέασιν από βοσχημάτων. πάντες δέ. τιθασεύοντες καὶ δαμάζοντες τὰ γρήσιμα τῶν ζώων, χρώνται συνεργοίς είς τε πόλεμον καὶ εἰς πολλὰ ἄλλα. Ομογνωμονώ σοι καὶ τοῦτο, ἔφη. όρῶ γὰρ αὐτῶν καὶ τὰ πολύ ἐσχυρότερα ἡμῶν γιγνόμενα ούτως ύποχείρια τοίς άνθρώποις, ώςτε χρησθαι αὐτοῖς ο τι αν βούλωνται. - Έπειδή δὲ πολλά μὲν έστὶ καλά καὶ ώφέλιμα,

que aussi les autres animaux participent à ces biens. - Cela en effet, dit Socrate, n'est-il pas aussi évident, que aussi ces animaux et naissent καὶ ἀνατρέφεται ἕνεκα ἀνθρώπων; et sout nourris à cause des hommes? car quel autre animal tire-pour-en-jouir autant de biens et des chèvres et des brebis et des chevaux et des bœufs et. des âues et des autres animaux, que les hommes? car il semble à moi qu'ils en tirent plus que des plantes; ils se nourrissent donc et s'enrichissent de ceux-ci en rien moins que de celles·là; et une race nombreuse d'hommes ne se servent pas pour nourriture des choses qui poussent de la terre, mais vivent se nourrissant de lait et de fromage et de chairs qu'ils tirent des troupeaux; et tous. apprivoisant et domptant les utiles d'entre les animaux. se servent d'eux comme auxiliaires et pour la guerre et pour beaucoup d'autres choses. - Je suis-d'accord avec toi aussi en cela, dit-il; car je vois parmi eux même ceux beaucoup plus forts que nous devenant tellement soumis aux hommes, que se servir d'eux pour ce qu'ils veulent. - Et comme beaucoup de choses

sont belles et utiles,

ώφέλιμα, διαφέροντα δὲ ἀλλήλων ἐστί, προςθεῖναι τοῖς ἀνθρώποις αἰσθήσεις άρμοττούσας πρὸς ἔκαστα, δι' ὧν ἀπολαύομεν ι πάντων τῶν ἀγαθῶν · τὸ δὲ καὶ λογισμὸν ήμῖν ἐμφῦσαι, ὧ περὶ ὧν αἰσθανόμεθα λογιζόμενοί τε καὶ μνημονεύοντες, καταμανθάνωμεν ὅπη ἔκαστα συμφέρει, καὶ πολλὰ μηχανώμεθα, δι' ὧν καὶ ἑρμηνείαν δοῦναι, δι' ἦς πάντων τῶν ἀγαθῶν μεταδίδομέν τε ἀλλήλοις διδάσκοντες καὶ κοινωνοῦμεν, καὶ νόμους τιθέμεθα, καὶ πολιτευόμεθα; — Παντάπασιν ἐοίκασιν, ὧ Σώκρατες, οἱ θεοὶ πολλὴν τῶν ἀνθρώπων ἐπιμέλειαν ποιεῖσθαι. — Τὸ δὲ καί, εἰ ἀδυνατοῦμεν τὰ συμφέροντα προνοεῖσθαι ὑπὲρ τῶν μελλόντων, ταύτη αὐτοὺς ἡμῖν συνεργεῖν, διὰ μαντικῆς τοῖς πυνθανομένοις φράζοντας τὰ ἀποδησόμενα, καὶ διδάσκοντας ἦ ᾶν ἄριστα

et utiles diffèrent cependant les unes des autres, les dieux ne nous ont-ils pas donné des sens capables de recevoir les différentes perceptions et de nous faire jouir de tous les biens? n'ont-ils pas mis en nous l'intelligence, qui nous permet de juger, à l'aide du raisonnement et de la mémoire, de l'utilité des choses que nous connaissons, et de faire une foule de découvertes, soit pour jouir des biens, soit pour nous garantir des maux? ne nous ont-ils pas donné la parole, à l'aide de laquelle nous nous instruisons les uns les autres, nous mettons en commun nos avantages, nous établissons des lois, nous gouvernons des États? — Il semble, Socrate, que les dieux veillent sur l'homme avec le plus grand soin. — Si nous ne pouvons prévoir ce qui nous sera utile dans l'avenir, ne viennent-ils pas ici encore à notre secours, ne révèlent-ils pas par la divination, à ceux qui les consultent, ce qui doit arriver un jour, et ne leur enseignent-ils pas l'issue la plus

διαφέροντα δὲ ἀλλήλων, τὸ προςθεῖναι τοῖς ἀνθρώποις αἰσθήσεις άρμοττούσας πρὸς ἕχαστα, διά ὧν ἀπολαύομεν πάντων τῶν ἀγαθῶν. τὸ δὲ ἐμφῦσαι ἡμῖν χαὶ λογισμόν, ῶ λογιζόμενοί τε χαὶ μνημονεύοντες περί ὧν αἰσθανόμεθα, χαταμανθάνομεν όπη έχαστα συμφέρει, καὶ μηγανώμεθα πολλά, διά ὧν ἀπολαύομέν τε τῶν ἀγαθῶν καὶ ἀλεξόμεθα τὰ κακά. τὸ δὲ δοῦναι καὶ έρμηνείαν. διὰ ής διδάσχοντες μεταδίδομέν τε άλλήλοις πάντων τῶν ἀγαθῶν χαὶ χοινωνούμεν, χαὶ τιθέμεθα νόμους, καὶ πολιτεύομεθα; - Οἱ θεοί, ὧ Σώχρατες, ἐοίχασι παντάπασι ποιείσθαι πολλήν έπιμέλειαν τῶν ἀνθρώπων. - Tò δὲ καί, εί άδυνατοῦμεν προνοεϊσθαι τὰ συμφέροντα ύπερ των μελλόντων, αὐτοὺς συνεργεῖν ἡμῖν ταύτη. φράζοντας διὰ μαντικής τοῖς πυνθανομένοις τὰ ἀποθησόμενα. καὶ διδάσκοντας ή αν γίγνοιτο άριστα

mais différant les unes des autres, le avoir attribué aux hommes des sens convenables pour chacune, au moven desquels nous jouissons de tous les biens; et le avoir-mis-en nous aussi la raison, par laquelle et raisonnant et nous souvenant au sujet des choses que nous sentons, nous apprenons comment chacune est utile, et nous imaginons beaucoup de choau moven desquelles et nous jouissons des biens et nous écartons les maux: et le avoir donné à nous anssi la parole au moyen de laquelle nous instruisant et nous nous donnons-une-part les uns aux autres de tous les biens et nous les mettons-en-commun. et nous établissons des lois, et nous gouvernons? - Les dieux, ô Socrate, semblent tout à fait se faire (prendre) un grand soin des hommes. - Et ceci encore, si nous sommes-incapables de prévoir les choses utiles au sujet des événements futurs, eux aider nous de ce côté, expliquant au moyen de la divination à ceux qui les interrogent les choses qui doivent arriver, et leur enseignant

comment elles pourront être le mieux?

γίγνοιτο; — Σοὶ δ', ἔφη, ιω Σωκρατες, ἐοίκασιν ἔτι φιλικώτερον ἢ τοῖς ἄλλοις χρῆσθαι, εἴ γε μηδὲ ἐπερωτώμενοι ὑπό σου
προσημαίνουσί σοι α΄ τε χρὴ ποιεῖν καὶ α΄ μή. — "Οτι δέ γε
ἀληθῆ λέγω, καὶ σὸ γνώση, ἀν μὴ ἀναμένης, ἔως ἀν τὰς μορφὰς!
τῶν θεῶν ἔδης, ἀλλ' ἐξαρκῆ σοι τὰ ἔργα αὐτῶν ὁρῶντι σέδεσθαι
καὶ τιμᾶν τοὺς θεούς. "Εννόει δέ, ὅτι καὶ αὐτοὶ οἱ θεοὶ οὕτως
ὑποδεικνύουσιν οἰ τε γὰρ ἄλλοι "ἡμῖν τὰγαθὰ διδόντες, οὐδὲν
τούτων εἰς τοὺμφανὲς ἰόντες διδόασι, καὶ δ τὸν ὅλον κόσμον
συντάττων τε καὶ συνέχων, ἐν ῷ πάντα καλὰ καὶ ἀγαθά ἐστι,
καὶ ἀεὶ μὲν χρωμένοις ἀτριδῆ τε καὶ ὑγιᾶ καὶ ἀγήρατα παρέχων, θᾶττον δὲ νοήματος ἀναμαρτήτως ὑπηρετοῦντα, οὖτος τὰ
μέγιστα μὲν πράττων δρᾶται, τάδε δὲ οἰκονομῶν ἀόρατος ἡμῖν
ἐστιν. "Εννόει δ', ὅτι καὶ δ πᾶσι φανερὸς δοκῶν εἶναι ήλιος

heureuse des événements? — Il paraît, Socrate, qu'ils te traitent avec plus de bonté encore que les autres hommes, s'il est vrai que, sans être interrogés par toi, ils t'indiquent d'avance ce que tu dois faire et ce que tu dois éviter. — Tu reconnaîtras que je dis vrai, si tu n'attends pas que les dieux se montrent à toi sous une forme réelle, mais si tu te contentes de voir leurs ouvrages pour les révérer et les honorer. Songes-y bien, c'est ainsi qu'eux-mêmes se font voir à nous : les dieux de qui nous recevons les biens n'apparaissent pas à nos yeux pour répandre sur nous leurs bienfaits, et celui qui dispose et régit l'univers entier, où se réunissent tons les biens et toute la beauté, qui, pour notre usage, maintient à cet univers une durée, une vigueur et une jeunesse éternelle, qui le force à une obéissance infaillible et plus prompte que la pensée, ce dieu est manifestement occupé aux œuvres les plus sublimes, mais nos yeux ne peuvent surprendre son action directrice. Songe encore que le soleil, qui frappe tous les

- Έοίχασι δέ, έρη, - Mais ils paraissent, dit-il, ῶ Σώχρατες, ô Socrate, γρησθαι σοί user de toi (te traiter) έτι φιλικώτερον encore plus amicalement η τοῖς ἄλλοις, que des autres, Eĭ YE si toutefois μηδε έπερωτώμενοι ύπό σου n'étant pas même interrogés par toi προσημαίνουσί σοι ils signifient-d'avance à toi ά τε γρή ποιείν et les choses qu'il faut faire ຂαὶ α μή. et celles qu'il ne faut pas faire. - Καὶ σὺ δὲ γνώση — Et toi aussi tu connaîtras ότι γε λέγω άληθή. que certes je dis des choses vraies. αν μή αναμένης. si tu n'attends pas, έως αν ίδης jusqu'à ce que tu aies vu τὰς μορφὰς τῶν θεῶν, les formes des dieux, άλλά έξαρχη σοι mais s'il suffit à toi όρῶντι τὰ ἔργα αὐτῶν voyant les ouvrages d'eux σέβεσθαι καὶ τιμᾶν τοὺς θεούς. pour révérer et honorer les dieux. Έννόει δέ, Mais réfléchis, ότι καὶ οἱ θεοὶ αὐτοὶ que aussi les dieux eux-mêmes ύποδειχνύουσιν ούτως. l'indiquent ainsi : οί τε γόρ άλλοι car et les autres dieux διδόντες ήμιν τὰ ἀγαθά, qui donnent à nous les biens, διδόασιν οὐδὲν τούτων ne nous donnent aucun de ces biens ιόντες είς τὸ έμφανές, s'avancant à l'évidence, καὶ ὁ συντάττων τε καὶ συνέχων et celui qui règle et dirige τὸν χόσμον ὅλον, l'univers entier, εν ῷ ἐστι πάντα dans lequel sont toutes choses καλά καὶ ἀγαθά. belles et bonnes. καὶ παρέγων et qui rend ces choses γρωμένοις μέν ἀεὶ pour ceux qui s'en servent toujours άτριδη τε καὶ ύγιᾶ et impérissables et saines καὶ ἀγήρατα, et exemptes-de vieillesse, ύπηρετούντα δε θάττον νοήματος, et obéissant plus vite que la pensée, ούτος όρᾶται μέν ce dieu est vu à la vérité πράττων τὰ μέγιστα, faisant les plus grandes choses, έστι δε αόρατος ήμιν mais il est invisible pour nous οἰχονομῶν τάδε. gouvernant ces choses. Έννόει δέ, ὅτι καὶ ὁ ἥλιος Et réfléchis, que aussi le soleil

paraissant être visible pour tous

δοχών είναι φανερός πάσιν

ούχ ἐπιτρέπει τοῖς ἀνθρώποις ἑαυτὸν ἀχριδῶς ὁρᾶν, ἀλλ', ἐάν τις αὐτὸν ἀναιδῶς ἐγγειρῆ θεᾶσθαι, τὴν ὄψιν ἀφαιρεῖται. Καὶ τούς ύπηρέτας δὲ τῶν θεῶν εύρήσεις ἀφανεῖς ὄντας κεραυνός τε γάρ ότι μεν άνωθεν άφίεται, οῆλον, καὶ ότι οξς άν έντύγη πάντων χρατεῖ, δρᾶται δ' οὖτ' ἐπιών, οὖτε χατασχήψας, οὖτε ἀπιών · καὶ ἄνειμοι Ι αὐτοὶ μέν οὐγ δρώνται, ἃ δὲ ποιοῦσι φανερὰ ήμιν έστι, καὶ προςιόντων αὐτών αἰσθανόμεθα. Άλλὰ μὴν καὶ άνθρώπου γε ψυχή, ή, είπερ τι καὶ άλλο τῶν ἀνθρωπίνων, τοῦ θείου μετέχει, ότι μέν βασιλεύει έν ήμιν, φανερόν, δράται δέ οὐδ' αὐτή. Α γρή κατανοοῦντα μή καταφρονεῖν τῶν ἀοράτων, άλλ' έχ τῶν γιγνομένων τὴν δύναμιν αὐτῶν χαταμανθάνοντα, τιμάν τὸ δαιμόνιον. - Έγω μέν, ω Σωχρατες, έφη ὁ Εὐθύδημος, ὅτι μέν οὐδὲ μιχρὸν ἀμελήσω τοῦ δαιμονίου, σαφῶς οἶδα,  $\dot{\epsilon}$ χεῖνο δ $\dot{\epsilon}$  άθυμ $\ddot{\omega}^2$ , ὅτι μοι δοχεῖ τὰς τῶν θε $\ddot{\omega}$ ν εὐεργεσίας οὐδ' ἀν

yeux, ne nous permet pas de le considérer curieusement, et qu'il enlève la vue à l'homme qui veut attacher sur lui des regards audacieux. Tu reconnaîtras encore que les ministres des dieux sont invisibles : il est hors de doute que la foudre, lancée du haut de l'air, brise tout ce qu'elle rencontre, mais on ne peut la voir ni quand elle tombe, ni quand elle frappe, ni quand elle se retire; les vents ne sont pas visibles, mais nous voyons leurs effets, nous sentons leur présence. Notre âme, plus que tout le reste de notre nature, a quelque chose de divin, nous sommes convaincus qu'elle règne en nous, mais elle échappe à nos regards. Réfléchis à tout ceci, Euthydème, et ne méprise pas les forces invisibles; reconnais leur puissance par leurs effets, et honore la divinité. — Jamais, Socrate, je ne srai coupable de la plus petite négligence envers les dieux, j'en suis certain; mais je me décourage en songeant que jamais aucun homme ne peut leur rendre assez de

ούχ ἐπιτρέπει τοῖς ἀνθρώποις όρᾶν ἀχριδῶς ἐαυτόν, άλλά, ἐάν τις ἐγχειρῆ θεᾶσθαι αὐτὸν ἀναιδῶς, άφαιρεῖται τὴν ὄψιν. Καὶ εύρήσεις δὲ τούς ύπηρέτας τῶν θεῶν ὄντας ἀφανεῖς. δήλόν τε γάρ ότι χεραυνός μεν αφίεται άνωθεν, καὶ ὅτι κρατεῖ πάντων οξς αν έντύγη, όρᾶται δὲ οὖτε ἐπιών, ούτε κατασκήψας, ούτε ἀπιών . καὶ ἄνεμοι ούχ όρῶνται αὐτοὶ μέν, ά δὲ ποιοῦσιν έστὶ φανερά ήμῖν, καὶ αἰσθανόμεθα αὐτῶν προςιόντων. Άλλα μὴν καὶ ψυχή γε ἀνθρώπου, η μετέχει τοῦ θείου, είπερ καί τι ἄλλο τῶν ἀνθρωπίνων, δρᾶται δὲ οὐδὲ ἀὐτή. "Α γρή κατανοούντα μή καταφρονεῖν τῶν ἀοράτων, άλλὰ καταμανθάνοντα την δύναμιν αὐτῶν έκ τῶν γιγνομένων, τιμάν τὸ δαιμόνιον. - Έγὼ μέν, ὧ Σώχρατες, έρη ὁ Εὐθύδημος, οξόα σαφώς, ότι μεν άμελήσω τοῦ δαιμονίου ούδὲ μιχρόν. άθυμῶ δὲ ἐχεῖνο, ότι οὐδὲ εξς ποτε τῶν ἀνθοώπων

ne permet pas aux hommes de voir exactement lui-même, mais, si quelqu'un entreprend de contempler lui effrontément, il lui enlève la vue. Et tu trouveras d'un autre côté les ministres des dieux étant invisibles: car et il est évident que la foudre est lancée d'en haut, et qu'elle est-plus-forte que toutes les choses qu'elle a renconmais elle n'est vue ni arrivant, ni frappant, ni s'en allant; et les vents ne sont pas vus eux-mêmes, mais les choses qu'ils font sont évidentes pour nous, et nous sentons eux s'approchant, Mais de plus aussi l'âme de l'homme, qui participe du divin, si toutefois aussi quelque autre des choses humaines y participe, φανερον μεν ότι βασιλεύει εν ήμιτν, il est évident qu'elle règne en nous. mais elle n'est pas vue non plus elle-mème. Choses auxquelles il faut songeant ne pas mépriser les choses invisibles, mais apprenant la puissance d'elles d'après les effets qui se produisent. honorer la divinité. - Moi à la vérité, ô Socrate, dit Euthydème. je sais clairement, que je ne négligerai la divinité pas même un peu, mais je me décourage de cela, que pas un jamais des hommes

εῖς ποτε ἀνθρώπων ἀξίαις χάρισιν ἀμείδεσθαι. — ἀλλὰ μὴ τοῦτο ἀθύμει, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε· ὁρᾶς γὰρ ὅτι ὁ ἐν Δελφοῖς θεός, ὅταν τις αὐτὸν ἐπερωτᾶ, πῶς ἀν τοῖς θεοῖς χαρίζοιτο, ἀποκρίνεται · Ν όμω π όλε ως ¹ · νόμος δὲ δήπου πανταχοῦ ἐστι, κατὰ εὐσεδέστερον τιμώη θεούς , ἢ ὡς αὐτοὶ κελεύουσιν, οὕτω ποιῶν; ἀλλὰ χρὴ τῆς μὲν δυνάμεως μηδὲν ὑφίεσθαι· ὅταν γάρ τις τοῦτο ποιῆ, φανερὸς δήπου ἐστὶ τότε οὐ τιμῶν θεούς . Χρὴ οὖν, μηδὲν ἐλλείποντα ⁴ κατὰ δύναμιν τιμᾶν τοὺς θεούς , θαβρεῖν τε καὶ ἐλπίζειν τὰ μέγιστα ἀγαθά· οὐ γὰρ παρ' ἄλλων γ' ἄν τις μείζω ἐλπίζων σωφρονοίη ħ παρὰ τῶν τὰ μέγιστα ἀφελεῖν δυναμένων, οὐδ' ὰν ἄλλως μᾶλλον , ἢ εἰ τούτοις ἀρέσκοι · ἀρέσκοι οὲ πῶς ἀν μᾶλλον, ἢ εἰ ὡς μάλιστα πείθοιτο αὐτοῖς; » Τοι-

grâces pour tant de bienfaits. — Ne te décourage pas, Euthydème; tu vois que le dieu de Delphes répond à celui qui l'interroge sur la manière de se rendre agréable aux dieux: Suis les lois de ton pays; or la loi commande partout que chacun honore les dieux suivant ses facultés. Est-il donc un culte plus élevé et plus pieux que celui qu'ils prescrivent eux-mêmes? Mais il faut ne rien négliger de ce qu'on peut faire; autrement, il serait clair qu'on ne les honore pas. Honorons-les donc de tous nos moyens, ayons confiance et espérons les plus grands de leurs bienfaits; il n'est personne dont nous puissions sagement attendre plus que de ceux qui ont le plus de puissance pour nous servir, et il n'y a pas d'espérance plus fondée que celle de l'homme qui cherche à leur plaire; or comment peut-on mieux leur plaire qu'en leur obéissant sans réserve? » C'est par de tels conseils autant

δοχεί μοι αν άμείδεσθαι χάρισιν άξίαις τὰς εὐεργεσίας τῶν θεῶν. - Άλλὰ μὴ ἀθύμει τοῦτο. ῶ Εὐθύδημε, ἔφη. δρᾶς γὰρ ότι ό θεὸς ἐν Δελφοῖς, δταν τις έπερωτα αὐτόν, πῶς ἀν χαρίζοιτο τοῖς θεοῖς, ἀποχρίνεται · ΝΟΜΩ ΠΟΛΕΩΣ · νόμος δέ έστι δήπου πανταγοῦ, άρέσχεσθαι θεούς ίεροϊς κατά δύναμιν. Πῶς οὖν τις αν τιμώη θεούς χάλλιον χαὶ εὐσεβέστερον, ή ποιῶν οὕτως, ώς αύτοὶ χελεύουσιν; Άλλα γρη ύφίεσθαι μέν μηδέν τῆς δυνάμεως. **ὅταν γάρ τις ποιῆ τοῦτο,** έστι δήπου φανερός τότε ού τιμών θεούς. Χρη ούν, έλλείποντα μηδέν τιμάν τούς θεούς χατά δύναμιν, θαρρείν τε καὶ ἐλπίζειν τὰ μέγιστα ἀγαθά: ού γάρ τις αν σωφρονοίη έλπίζων μείζω παρά άλλων γε η παρά τῶν δυναμένων ώφελεῖν τὰ μέγιστα, ούδὲ ἄν ἄλλως μαλλον ή εί ἀρέσχοι τούτοις. πῶς δὲ ἄν ἀρέσχοιτο μᾶλλον,

ne paraît à moi pouvoir répondre par des grâces dignes aux bienfaits des dieux. - Mais ne te décourage pas de cela, ô Euthydème, dit-il; car tu vois que le dieu qui est à Delphes, lorsque quelqu'un interroge lui, comment il pourrait rendre-grâces aux dieux, répond: PAR LA LOI DE L'ÉTAT ; or une loi est certes partout, plaire aux dieux par des sacrifices selon ses moyens. Comment donc quelqu'un pourrait-il honorer les dieux mieux et plus pieusement, que faisant ainsi, comme eux-mêmes ordonnent? Mais il faut ne rabattre rien de ses moyens; car quand quelqu'un fait cela. il est certes évident alors n'honorant pas les dieux. Il faut donc, ne négligeant rien honorer les dieux selon ses moyens, et avoir-confiance et espérer les plus grands biens; car quelqu'un ne serait-pas-sage espérant des biens plus grands de la part d'autres du moins que de la part de ceux qui penvent être-utiles en les plus grandes choses, ni espérant autrement plutôt que s'il plaisait à eux; et comment leur plairait-il plutôt, que s'il obéissait à eux le plus possible? »

ENTRETIENS MÉMORABLES.-IV.

ή εί πείθοιτο αὐτοῖς

ώς μάλιστα;»

αῦτα μέν δή λέγων τε καὶ αὐτὸς ποιῶν, εὐσεβεστέρους τε καὶ σωφρονεστέρους τοὺς συνόντας παρεσκεύαζεν.

ΙV. Άλλα μην και περί τοῦ δικαίου γε οὐκ ἀπεκρύπτετο ή είγε γνώμην, άλλα καὶ έργω απεδείκνυτο, ιδία τε πᾶσι νομίμως τε καὶ ώφελίμως χρώμενος, καὶ κοινῆ ἄργουσί τε α οί νόμο προςτάττοιεν πειθόμενος καὶ κατὰ πόλιν καὶ ἐν ταῖς στρατείαιι ούτως, ώςτε διάδηλος είναι παρά τους άλλους Ι εὐτακτών. Και ποτε έν ταῖς ἐκκλησίαις ἐπιστάτης γενόμενος², οὐκ ἐπέτρεψε τῶ δήμω παρά τοὺς νόμους ψηφίσασθαι, άλλά σὺν τοῖς νόμοις ήναντιώθη τοιαύτη όρμη τοῦ δήμου, ήν οὐχ αν οἶμαι άλλον οὐδέγο άνθρωπον ύπομεϊναι. Καὶ ότε οἱ τριάχοντα προςέταττον αὐτδ παρά τους νόμους τι, ούκ ἐπείθετο τοῖς τε γάρ νέοις ἀπαγορευόντων αὐτῶν μη διαλέγεσθαι3, καὶ προςταξάντων ἐκείνω τ καὶ ἄλλοις τισὶ τῶν πολιτῶν ἀγαγεῖν τινα επὶ θανάτω, μόνο οὐκ ἐπείσθη, διὰ τὸ παρὰ τοὺς νόμους αὐτῷ προςτάττεσθαι

que par ses exemples que Socrate rendait ses disciples plus pieux e plus sages.

IV. Il ne cachait pas son opinion sur la justice, mais il la manifes tait par ses actes, conservant comme particulier envers tous ses con citovens, une conduite à la fois légale et bienveillante, et, comm membre de l'État, obéissant aux magistrats en tout ce que la loi com mande, à la ville et dans les armées, où il se faisait remarquer pa son attachement à la discipline. Lorsqu'il présida les assemblées, ne permit pas au peuple de voter contre les lois, mais, d'accord ave elles, il résista à une multitude dont aucun autre que lui n'aurait os combattre la fureur. Lorsque les trente lui donnèrent des ordres cor traires aux lois, il ne leur obéit pas; ils lui défendirent de s'entrete nir avec les jeunes gens, et lui enjoignirent en même temps qu d'autres citovens, d'amener un homme qu'ils voulaient faire périr seut, it refusa d'obéir, parce que leurs ordres étaient illégaux

Λέγων τε μέν δή τοιαύτα καὶ ποιῶν αὐτός, παρεσχεύαζε τοὺς συνόντας εύσεδεστέρους τε

καὶ σωφρονεστέρους. ΙΥ. Άλλὰ μὴν καὶ ούχ ἀπεχρύπτετό γε γνώμην ην είγε περί τοῦ διχαίου, άλλὰ ἀπεδείχνυτο καὶ ἔργω, ιδία τε χρώμενος πᾶσι νομίμως τε καὶ ώρελίμως, καὶ κοινη πειθόμενός τε ἄργουσιν α οί νόμοι προςτάττοιεν καὶ κατὰ πόλιν καὶ ἐν ταῖς στρατείαις, οὕτως ώςτε είναι διάδηλος εύταχτῶν παρά τοὺς ἄλλους. Καί ποτε, γενόμενος ἐπιστατης εν ταις έχχλησίαις, ούχ ἐπέτρεψε τῷ δήμω ψηφίσασθαι παρά τούς νόμους, άλλὰ ήναντιώθη σύν τοῖς νόμοις δρμή τοῦ δήμου τοιαύτη. ην ούχ οξμαι οὐδένα ἄλλον ἄνθρωπον αν ύπομεῖναι. Καὶ ὅτε οἱ τριάχοντα προςέταττον αὐτῷ τι αὐτῶν γὰρ ἀπαγορευόντων τε αὐτῷ car eux et interdisant à lui μή διαλέγεσθαι τοῖς νέοις, καὶ προςταξάντων ἐκείνω τε καί τισιν άλλοις τῶν πολιτῶν άγαγεῖν τινα ἐπὶ θανάτω, μόνος ούχ ἐπείσθη, διά τὸ προςτάττεσθαι αὐτῷ παρά τούς νόμους.

Or et disant de telles choses et les faisant lui-même, il disposait ceux qui étaient-avec lui et plus religieux · et plus sages.

IV. Mais de plus aussi il ne cachait pas certes l'opinion qu'il avait sur le juste, mais il la montrait aussi par le fait, et en particulier usant de tous et légalement et utilement pour eux, et en public et obéissant aux chefs dans les choses que les lois commanet dans la ville et dans les expéditions, tellement que être parfaitement-évident gardant-une-bonne-discipline au-dessus des autres. Et un jour, étant devenu épistate dans les assemblées, . il ne permit pas au peuple de voter contre les lois, mais il s'opposa avec les lois à une violence du peuple telle, que je ne crois pas aucun autre homme l'avoir pu supporter. Et lorsque les trente enjoignaient à lui quelque chose παρὰ τοὺς νόμους, οὐχ ἐπείθετο· contre les lois, il n'obéissait pas; de s'entretenir avec les jeunes gens, et ayant enjoint et à lui et à quelques autres des citoyens d'amener quelqu'un pour la mort, seul il n'obéit pas. à cause du être enjoint à lui contre les lois.

Καὶ ὅτε τὴν ὑπὸ Μελήτου γραφὴν ἔφευγε ¹, τῶν ἄλλων εἰωθότων ἐν τοῖς δικαστηρίοις πρὸς χάριν ² τε τοῖς δικασταῖς διαλέγεσθαι καὶ κολακεύειν καὶ δεῖσθαι παρὰ τοὺς νόμους, καὶ διὰ τὰ τοιαῦτα πολλῶν πολλάκις ὑπὸ τῶν δικαστῶν ἀφιεμένων, ἐκεῖνος οὐδὲν ἤθέλησε τῶν εἰωθότων ³ ἐν τῷ δικαστηρίω παρὰ τοὺς νόμους ποιῆσαι, ἀλλὰ ῥαδίως ἄν ἀφεθεὶς ὑπὸ τῶν δικαστῶν, εἰ καὶ μετρίως τι τούτων ἐποίησε, προείλετο μᾶλλον τοῖς νόμοις ἐμμένων ἀποθανεῖν ἢ παρανομῶν ζῆν. Καὶ ἔλεγε δὲ οὕτως καὶ πρὸς ἄλλους μὲν πολλάκις, οἶδα δέ ποτε αὐτὸν καὶ πρὸς Ἱππίαν τὸν Ἡλεῖον⁴ περὶ τοῦ δικαίου τοιάδε διαλεχθέντα· διὰ χρόνου⁵ γὰρ ἀφικόμενος ὁ Ἱππίας ᾿Αθήναζε παρεγένετο τῷ Σωκράτει λέγοντι πρός τινας, ὡς θαυμαστὸν εἴη τό, εἰ μέν τις βούλοιτο σκυτέα διδάξασθαί τινα ἢ τέκτονα ἢ χαλκέα ἢ ἵππέα, μὴ ἀπορεῖν ὅποι

Appelé devant les tribunaux par Mélitus, loin de suivre la coutume des accusés, qui prennent la parole pour gagner la faveur des juges, qui flattent et prient malgré la défense des lois, et se font absoudre par de tels moyens, il ne voulut pas blesser les lois en les imitant, et lorsqu'il lui eût été facile de se faire absoudre, avec de faibles efforts, il aima mieux mourir en respectant la loi, que de vivre en cessant de l'observer. Il tint plus d'une fois ce langage à différentes personnes, et je me rappelle la conversation suivante qu'il eut sur la justice avec Hippias d'Élée : de retour à Athènes après une longue absence, Hippias rencontra Socrate qui s'entretenait avec quelques-uns de ses disciples; Socrate exprimait son étonnement de voir que, si l'on veut faire de quelqu'un un cordonnier, un maçon, un forgeron, un écuyer, on ne soit pas embarrassé pour

Καὶ ὅτς ἔφευγε την γραφην ύπὸ Μελήτου, τῶν ἄλλων εἰωθότων έν τοις δικαστηρίοις διαλέγεσθαί τε τοῖς δικασταῖς πρός χάριν και κολακεύειν και δείσθαι παρά τούς νόμους, καὶ διὰ τὰ τοιαῦτα πολλῶν πολλάχις ἀφιεμένων ύπὸ τῶν δικαστῶν, έχεινος ήθέλησε ποιήσαι οὐδὲν παρά τούς νόμους τῶν εἰωθότων έν τῷ δικαστηρίω, άλλὰ ἄν ἀφεθεὶς ραδίως ύπὸ τῶν δικαστῶν, εί ἐποίησέ τι τούτων χαὶ μετρίως, προείλετο μᾶλλον ἀποθανεῖν έμμένων τοῖς νόμοις η ζην παρανομών. Καὶ ἔλεγε δὲ οὕτω καὶ πρὸς ἄλλους μὲν πολλάκις, οίδα δέ ποτε αὐτὸν διαλεχθέντα τοιάδε περί τοῦ δικαίου καὶ πρὸς Ἱππίαν τὸν Ἡλεῖον. ό γὰρ Ἱππίας διὰ γρόνου ἀφικόμενος Άθήναζε παρεγένετο τῷ Σωχράτει λέγοντι πρός τινας, ώς είη θαυμαστόν, τό, εὶ μέν τις βούλοιτο διδάξασθαί τινα σχυτέα ή τέχτονα η χαλκέα η Ιππέα, μή ἀπορείν οποι αν πέμψας

Et lorsqu'il fuvait l'accusation portée par Mélitus, les autres avant-coutume dans les tribunaux et de parler aux juges en vue de leur faveur et de flatter et de prier contre les lois, et par les mouens tels beaucoup souvent étant renvoyés par les juges, lui ne voulut faire aucune contre les lois des choses usitées dansles tribunaux, mais ayant pu être renvoyé facilement par les juges, s'il avait fait quelqu'une de ces choses même modérément, il préféra plutôt de mourir restant-dans les lois que de vivre agissant-illégalement. Et il parlait ainsi aussi à d'autres souvent, et je sais un jour lui ayant discouru ainsi sur le juste aussi avec Hippias d'Elée; car Hippias après un intervalle étant venu à Athènes se trouva-près de Socrate disant à quelques uns, qu'il était étonnant, le, si quelqu'un voulait faire instruire quelque autre cordonnier ou macon ou forgeron ou écuyer, ne pas être-embarrassé

où ayant envoyé lui

βουλομένω δικαίους Ιποιήσασθαι πάντα μεστά είναι των διδαξόν-

των · ἐὰν δέ τις βούληται ἢ αὐτὸς μαθεῖν τὸ δίχαιον , ἢ υἱὸν ἢ οἰχέτην διδάζασθαι, μή εἰδέναι ὅποι αν ελθών τύγοι τούτου.

Καὶ ὁ μὲν Ἱππίας ἀχούσας ταῦτα, ὥςπερ ἐπισχώπτων αὐ-

τόν · « Ετι γάρ σύ, έφη, ω Σωχρατες, έχεινα τὰ αὐτὰ λέγεις, ᾶ

έγω πάλαι ποτέ σου ήχουσα ;—Καὶ δ Σωχράτης. Ο δέ γε τούτου

δεινότερον, έφη, ὧ Ίππία, οὐ μόνον ἀεὶ τὰ αὐτὰ λέγω, ἀλλὰ

καί περί τῶν αὐτῶν: σὸ δ' ἴσως, διὰ τὸ πολυμαθής εἶναι, περί

τῶν αὐτῶν οὐδέποτε τὰ αὐτὰ λέγεις. — ᾿Αμέλει, ἔφη, πειρῶμαι

καινόν τι λέγειν ἀεί. - Πότερον, έφη, καὶ περὶ ὧν ἐπίστα-

σαι, οξον περί γραμμάτων, ἐάν τις ἔρηταί σε, πόσα καὶ ποῖα

Σωχράτους ἐστίν², ἄλλα μὲν πρότερον, ἄλλα δὲ νῦν πειρᾶ λέγειν;

l'envoyer près d'un maître capable de l'instruire; on dit même, ajoutait-il, qu'on trouve partout des gens tout prêts à se charger de dresser un cheval ou un bœuf; mais si quelqu'un veut apprendre la justice ou la faire apprendre à son fils ou à son esclave, il ne sait où aller en puiser les principes. Hippias, qui l'avait écouté, lui dit d'un ton railleur : « Quoi! Socrate, tu répètes encore ce que je t'ai entendu dire il y a si longtemps? — Oui, Hippias, et ce qui est plus étrange, c'est que non content de répéter les mêmes choses, je les répète sur les mêmes sujets; mais toi, qui es si savant, peut-être ne parles-tu pas toujours de même sur les mêmes matières. — Sans doute, je tâche toujours de dire du nouveau. - Si l'on t'interroge sur ce que tu sais, par exemple sur les lettres, si l'on te demande combien il y en a dans le nom de Socrate et quelles elles sont, cherches-tu à répondre tantôt d'une manière et tantôt

## ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

τύγοι τούτου τινές δέ φασι πάντα είναι μεστά τῶν διδαξόντων καὶ ἵππον καὶ βοῦν τῷ βουλομένω ποιήσασθαι δικαίους. έαν δέ τις βούληται η αὐτὸς μαθεῖν τὸ δίκαιον, η διδάξασθαι υίὸν η οἰχέτην. μη ειδέναι όποι έλθων ᾶν τύγοι τούτου. Καὶ ὁ μὲν Ἱππίας ἀκούσας ταῦτα, ώς περ ἐπισχώπτων αὐτόν. « Σύ γάρ λέγεις ἔτι, ὧ Σώχρατες, ἔφη, ἐχεῖνα τὰ αὐτά, α έγω ήχουσά σου πάλαι ποτέ; - Καὶ ὁ Σωχράτης: "Ο δέ γε δεινότερον τούτου, ὧ Ίππία, ἔφη, οὐ μόνον λέγω ἀεὶ τὰ αὐτά, άλλὰ καὶ περὶ τῶν αὐτῶν. σύ δὲ ἴσως, διά τὸ εἶναι πολυμαθής, οὐδέποτε λέγεις τὰ αὐτὰ περί τῶν αὐτῶν. - Άμέλει, ἔφη, πειρῶμαι λέγειν ἀεὶ τὶ καινόν. - Πότερον, έφη, καὶ περὶ ὧν ἐπίστασαι, οίον περί γραμμάτων.

ἐάν τις ἔρηταί σε,

Σωχράτους,

πειρά λέγειν

άλλα δὲ νῦν;

πόσα καὶ ποῖά ἐστι

άλλα μέν πρότερον,

il pourrait obtenir cela; et quelques uns disent tout être plein de ceux qui instruiront et un cheval et un bœnf pour celui qui veut se les rendre propres au service; mais si quelqu'un veut ou lui-même apprendre le juste, on le faire apprendre à un fils ou à un esclave, ne pas savoir où étant allé il pourrait obtenir cela. Et Hippias ayant entendu ces choses, comme raillant lui (Socrate): « Tu dis donc encore, ô Socrate, dit-il, ces choses les mêmes, que j'ai entendues de toi autrefois un jour? - Et Socrate : Ce qui est certes plus étrange que cela. ô Hippias, dit-il, non seulement je dis tonjours les mêmes choses. mais encore sur les mêmes sujets; mais toi peut-être. à cause du être fort-instruit, jamais tu ne dis les mêmes choses sur les mêmes suiets. - Sans donte, dit-il, j'essaye de dire toujours quelque chose de nouveau. - Est-ce que, dit-il, même sur les choses que tu sais, comme sur les lettres. si quelqu'un interroge toi, combien et quelles sont celles du nom de Socrate,

tu essayes de dire

d'autres précédemment,

et d'autres maintenant?

73

η περὶ ἀριθμῶν τοῖς ἐρωτῶσιν, εἰ τὰ δὶς πέντε δέκα ἐστίν, οὐ τὰ αὐτὰ νῦν, ὰ καὶ πρότερον, ἀποκρίνη; — Περὶ μἐν τούτων, ἔρη, ὧ Σώκρατες, ὥςπερ σύ, καὶ ἔγὼ ἀεὶ τὰ αὐτὰ λέγω · περὶ μέντοι τοῦ δικαίου πάνυ οἶμαι νῦν ἔχειν εἰπεῖν, πρὸς ὰ οὕτε σύ, οὐτ' ἀν ἄλλος οὐδεὶς δύναιτ' ἀντειπεῖν. — Νη τὴν "Ηραν, ἔρη, μέγα λέγεις ἀγαθὸν εὑρηκέναι, εἰ παύσονται μὲν οἱ δικασταὶ δίχα ψηφιζόμενοι, παύσονται δὲ οἱ πολῖται περὶ τῶν δικαίων ἀντιλέγοντές τε καὶ ἀντιδικοῦντες καὶ στασιάζοντες, παύσονται δὲ αἱ πόλεις διαφερόμεναι περὶ τῶν δικαίων καὶ πολεμοῦσαι · καὶ ἐγὼ μὲν οὐκ οἶδ' ὅπως ὰν ἀπολειφθείην σου πρὸ τοῦ ἀκοῦσαι τηλικοῦτον ἀγαθὸν εὑρηκότος. — ᾿λλλά, μὰ Δί', ἔρη, οὐκ ἀκούση, πρίν γ' ὰν αὐτὸς ἀποφήνη, ὅ τι νομίζεις τὸ δίκαιον εἶναι · ἀρκεῖ γάρ, ὅτι τῶν ἄλλων καταγελᾶς, ἐρωτῶν μὲν καὶ ελέγχων πάντας, αὐτὸς δ' οὐδενὶ θέλων ὑπέχειν λόγον, οὐδὲ γνώ-

d'une autre? S'il s'agit d'arithmétique, et qu'on te demande si deux fois cinq font dix, ne réponds-tu pas aujourd'hui ce que tu as répondu hier?—Sur ces questions, Socrate, je fais comme toi, je réponds toujours de même; mais, sur la justice, je crois pouvoir dire à présent des choses auxquelles ni toi, ni personne, ne saurait rien objecter. — Par Junon, tu prétends avoir fait une découverte précieuse: grâce à elle, les juges cesseront de diviser leurs suffrages, les citoyens de contester au sujet de leurs intérêts, de s'intenter des procès, d'exciter des séditions; les nations mêmes n'auront plus de querelles au sujet de leurs droits et ne se feront plus la guerre: je ne saurais te quitter avant que tu ne m'aies expliqué cette admirable découverte. — Eh bien! par Jupiter, je ne te l'expliquerai point avant que tu ne m'aies découvert toi-même ton opinion sur la justice: voilà assez longtemps que tu te moques des autres, interrogeant et réfutant sans cesse, sans vouloir jamais rendre de compte à personne ni exposer sur rien ton

ή ούκ αποκρίνη τὰ αὐτὰ νῦν, ά καὶ πρότερον, τοῖς ἐρωτῶσι περί άριθμῶν, εί τὰ δὶς πέντε ἐστὶ δέκα; - Περὶ μὲν τούτων, ῶ Σώχρατες, ἔφη, καὶ ἐγώ, ώςπερ σύ, λέγω άεὶ τὰ αὐτά: περί μέντοι τοῦ δικαίου οξμαι πάνυ έχειν νῦν εἰπεῖν πρὸς & ούτε σύ. ούτε ούδεὶς άλλος ἄν δύναιτο ἀντειπεῖν. - Νή τὴν "Ηραν, ἔφη, λέγεις εύρηχέναι μέγα άγαθόν, εί οί μεν δικασταί παύσονται ψηφιζόμενοι δίχα. οί δὲ πολίται παύσονται αντιλέγοντές τε περί τῶν δικαίων χαὶ ἀντιδιχοῦντες καὶ στασιάζοντες. αί δὲ πόλεις παύσονται διαφερόμεναι περί τῶν δικαίων καὶ πολεμούσα: χαὶ έγὼ μὲν οὐχ οἶδα ὅπως αν απολειφθείην σου πρό του άχουσαι εύρηχότος τηλιχούτον άγαθόν. - Άλλά, μὰ Δία, ἔφη, ούχ ἀχούση, πρίν γε αν αποφήνη αὐτός, ο τι νομίζεις τὸ δίχαιον είναι. άρχεῖ γάρ. ότι καταγελάς τῶν άλλων, έρωτῶν μὲν καὶ ἐλέγχων πάντας, αύτὸς δὲ θελων ύπέγειν λόγον οὐδενί,

ou bien ne réponds-tu pas les mêmes choses maintenant, que aussi précédemment. à cenx qui t'interrogent au sujet des nombres, si les deux fois cinq font dix? - Sur ces choses à la vérité, o Socrate, dit-il, moi aussi, comme toi, je dis toujours les mêmes choses; toutefois au sujet du juste ie crois tout à fait avoir maintenant à dire des choses anxquelles ni toi, ni aucun autre ne pourrait contredire. - Par Junon, dit-il, tu dis avoir trouvé un grand bien, si les juges cesseront votant de-deux-côtés, et si les citovens cesseront et contestant sur leurs droits et s'intentant-des-procès et étant-en-dissension. et si les villes cesseront étant divisées sur leurs droits et faisant-la-guerre; et je ne sais certes pas comment je pourrais me séparer de toi avant d'avoir entendu toi ayant trouvé un si grand bien. - Mais, par Jupiter, dit-il, tu ne m'entendras pas, avant que tu ne découvres toi-même, ce que tu penses le juste être; car il suffit que tu te moques des antres, les interrogeant et les réfutant tous, mais toi-même ne voulant rendre compte à personne,

μην αποφαίνεσθαι περὶ οὐδενός. — Τί δέ; ὧ Ίππία, ἔφη, οὐχ ἤσθησαι, ὅτι ἐγὼ ἀ δοχεῖ μοι δίχαια εἶναι οὐδὲν παύομαι¹ αποδειχνύμενος; — Καὶ ποῖος δή σοι, ἔφη, οὖτος ὁ λόγος ἐστίν; —Εὶ δὲ μὴ λόγῳ, ἔφη, ἀλλ' ἔργῳ ἀποδείχνυμαι ἢ οὐ δοχεῖ σοι ἀξιοτεχμαρτότερον τοῦ λόγου τὸ ἔργον εἶναι; — Πολύ γε, νὴ Δί', ἔφη δίχαια μὲν γὰρ λέγοντες πολλοὶ ἄδιχα ποιοῦσι, δίχαια δὲ πράττων οὐδ' ἀν εἶς ἄδιχος εἴη. — Ἡσθησαι οὖν πώποτέ μου ἢ ψευδομαρτυροῦντος, ἢ συχοφαντοῦντος, ἢ φίλους ἢ πόλιν εἰς στάσιν ἐμδάλλοντος, ἢ ἄλλο τι ἀδιχον πράττοντος; — Οὐχ ἔγωγε, ἔφη. — Τὸ δὲ τῶν ἀδίχων ἀπέγεσθαι οὐ δίχαιον ἡγῆ; — Δῆλος εἶ, ἔφη, ὧ Σώχρατες, χαὶ νῦν διαφεύγειν ἐγχειρῶν τὸ ἀποδείχνυσθαι γνώμην, ὅ τι νομίζεις τὸ δίχαιον · οὐ γὰρ ὰ πράττουσιν οἱ δίχαιοι, ἀλλ' ὰ μὴ πράττουσι, ταῦτα λέγεις. — ᾿λλλ' ῷμην ἔγωγε, ἔφη ὁ Σωχράτης, τὸ μὴ θέλειν ἀδιχεῖν ἱχανὸν

opinion.—Comment? Hippias, n'as-tu pas remarqué que je ne cesse de faire voir ce que je crois juste?—Mais enfin, quelles sont les paroles que tu emploies? —A défaut de la parole, je m'explique par mes actions; et ne trouves-tu pas que l'action soit plus convaincante que la parole? — Beaucoup plus, par Jupiter; car bien des gens disent des choses justes et font des injustices, tandis qu'en agissant selon la justice, on ne saurait être injuste. — As-tu donc jamais appris que j'aie prêté un faux témoignage, que j'aie calomnié, que j'aie excité des dissensions entre des amis ou dans l'État, ou qu'enfin j'aie commis quelque injustice? — Non certes. — Ne penses-tu pas que ce soit être juste que de s'abstenir de l'injustice? — Il me semble, Socrate, que tu veux à présent encore éviter de donner ton sentiment sur la justice; car tu ne parles pas de ce que font les hommes justes, mais de cequ'ils ne font pas.—Mais je pensais que c'était une preuve suffisante

οὐδὲ ἀποφαίνεσθαι γνώμην περί οὐδενός. -- Τί δέ; ὧ Ἱππία, ἔφη, ούχ ήσθησαι, δτι έγω παύομαι οὐδέν ἀποδειχνύμενος α δοχεῖ μοι είναι δίχαια; - Καί, ἔφη, ποῖος δὴ έστί σοι ούτος ὁ λόγος; - Άποδείκνυμαι δέ, ἔφη, εί μη λόγω, άλλὰ ἔργω. η τό έργον οὐ δοχεῖ σοι είναι άξιοτεχμαρτότερον τοῦ λόγου; - Πολύ γε, νη Δία, ἔφη πολλοί μὲν γὰρ λέγοντες δίκαια ποιούσιν άδικα, πράττων δὲ δίχαια οὐδὲ εἶς ἂν εἶη ἄδιχος. — "Ησθησαι οὖν πώποτέ μου ή ψευδομαρτυρούντος, ή συκοφαντούντος, ή εμβάλλοντος είς στάσιν η φίλους η πόλιν, η πράττοντος άλλο τι άδιχον; Οὐκ ἔγωγε, ἔση. Ούγ ήγη δὲ δίκαιον τὸ ἀπέχεσθαι τῶν ἀδίκων; - Εὶ δῆλος, έφη, ὧ Σώχρατες, έγχειρών καὶ νῦν διαφεύγειν τὸ ἀποδείχνυσθαι γνώμην, ό τι νομίζεις τὸ δίχαιον. ού γὰρ λέγεις ταῦτα α πράττουσιν οἱ δίκαιοι, άλλὰ & μὴ πράττουσιν. - Άλλὰ ἔγωγε ὤμην, έφη ὁ Σωχράτης. τὸ μὴ θέλειν ἀδιχεῖν

ni découvrir ta pensée sur rien. - Mais quoi ? ô Hippias, dit-il, ne t'es-tu pas aperçu, que moi je ne cesse en rien faisant-voir les choses qui paraissent à moi être justes? - Et, dit-il, quel enfin est à toi ce discours? - Mais je le fais-voir, dit-il, si non par la parole, mais par l'action; ou l'action ne paraît-elle pas à toi être plus convaincante que la parole? - Beaucoup plus certes, par Jupiter, dit-il; car beaucoup disant des choses justes font des choses injustes, mais faisant des choses justes pas un ne serait injuste. - As-tu donc apercu jamais moi ou portant-faux-témoignage, ou calomniant, ou jetant en dissension ou des amis ou une ville, ou faisant quelque autre chose injuste? - Non pas moi certes, dit-il. - Mais ne juges-tu pas juste le s'abstenir des choses injustes? - Tu es évident, dit-il, ô Socrate, essayant encore maintenant d'éviter le faire-voir ton avis, quoi tu penses être le juste; car tu ne dis pas ces choses que font les hommes justes, mais celles qu'ils ne font pas. - Mais moi du moins je crovais. dit Socrate, le ne pas vouloir être-injuste

δικαιοσύνης ἐπίδειγμα εἶναι· εἰ δέ σοι μὴ δοκεῖ, σκέψαι, ἐὰν ¹ τόδε σοι μᾶλλον ἀρέσκη· φημὶ γὰρ ἐγὼ τὸ νόμιμον δίκαιον εἶναι.

— Ἄρα τὸ αὐτὸ λέγεις, ὧ Σώκρατες, νόμιμόν τε καὶ δίκαιον εἶναι; — Εγωγε, ἔφη. — Οὐ γὰρ αἰσθάνομαί σου, ὁποῖον νόμιμον, ἢ ποῖον δίκαιον λέγεις. — Νόμους δὲ πόλεως, ἔφη, γιγνώσκεις; — Έγωγε, ἔφη. — Καὶ τίνας τούτους νομίζεις; — ᾿Α οἱ πολῖται, ἔφη, συνθέμενοι ἄ τε δεῖ ποιεῖν καὶ ὧν ἀπέχεσθαι, ἐγράψαντο. — Οὔκουν, ἔφη, νόμιμος μὲν ᾶν εἶη ὁ κατὰ ταῦτα πολιτευόμενος, ἀνομος δὲ ὁ ταῦτα παραβαίνων; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Οὔκουν καὶ δίκαια μὲν ᾶν πράττοι ὁ τούτοις πειθόμενος, άδικα δ᾽ ὁ τούτοις ἀπειθῶν; — Πάνυ μὲν οὖν. — Οὔκουν ὁ μὲν τὰ δίκαια πράττων δίκαιος, ὁ δὲ τὰ ἄδικα ἄδικος;

de justice, que de ne vouloir pas être injuste; situn'es pas de mon avis, vois si ceci te convient mieux : je dis que la justice consiste en ce qui est légal. — Veux-tu dire, Socrate, que ce qui est légal et ce qui est juste est la même chose? — Oui. — Je ne comprends pas bien ce que tu appelles légal et ce que tu appelles juste. — Tu connais les lois de l'État? — Sans doute. — Et quelles sont-elles, à ton avis? — C'est ce que les citoyens ont décrété d'un commun accord, pour établir ce qu'il faut faire et ce dont il faut s'abstenir. — Donc, le citoyen qui se conforme à ces règles est ami des lois, et celui qui les transgresse en est l'ennemi? — Très bien. — Donc, celui qui leur obéit agit selon la justice, et celui qui les enfreint, se rend coupable d'injustice? — Cela est vrai. — Donc, celui qui agit selon la justice est un homme juste, et celui qui se rend coupable d'injustice est un homme injuste? — En

είναι ἐπίδειγμα ἱκανὸν δικαιοσύνης: εὶ δὲ μὴ δοκεῖ σοι, σκέψαι ἐἀν τόδε ἀρέσκη σοι μᾶλλον: ἐγὼ γὰρ φημὶ τὸ νόμιμον

εἶναι δίκαιον.— Άρα λέγεις,ὧ Σώκρατες,

τὸ αὐτὸ εἶναι νόμιμόν τε καὶ δίκαιον;

- Έγωγε, ἔφη.

Οὺ γὰρ αἰσθάνομαί σου,
 ὁποῖον λέγεις νόμιμον,

η ποΐον δίκαιον.
- Γιγνώσκεις δέ, έφη,

νόμους πόλεως;

— "Εγωγε, ἔφη.

- Καὶ τίνας νομίζεις τούτους;

— "Α οί πολῖται, ἔφη, ἐγράψαντο, συνθέμενοι

ά τε δεῖ ποιεῖν καὶ ὧν ἀπέχεσθαι. -- Οὐκουν, ἔση,

ό μέν πολιτευόμενος κατά ταῦτα

αν είη νόμιμος,

ό δὲ παραβαίνων ταῦτα

άνομος;

- Πάνυ μέν οὖν, ἔφη.

- Ούχουν καὶ

ό μὲν πειθόμενος τούτοις ἄν πράττοι δίκαια,

ό δὲ ἀπειθῶν τούτοις

άδικα;

Πάνυ μὲν οὖν.Οὔχουν

ό μὲν πράττων τὰ δίχαια

δίκαιος, δ δὲ τὰ ἄδικα ἄδικος; être une preuve suffisante

de justice;

mais s'il ne semble pas à toi,

examine si ceci

plaît à toi davantage : car moi je dis le légal

être juste.

- Est-ce que tu dis,

ô Socrate,

la même chose être et légale et juste?

- Moi certes je le dis, dit-il.

- C'est que je ne comprends pas toi,

quelle chose tu dis légale, ou quelle chose tu dis juste.

- Mais connais-tu, dit-il,

les lois de la ville?

- Moi certes, dit-il.

- Et quelles crois-tu elles

- Les choses que les citoyens, dit-il, ont décrétées, ayant-établi-ensemble

et les choses qu'il faut fair

et celles dont il faut s'abstenir.

— N'est-il donc pas vrai, dit-il, que celui qui gouverne selon ces choses

serait un homme légal,

et celui qui trangresse ecs choses

un homme illégal?

- Tout à fait donc, dit-il.

- N'est-il done pas vrai aussi que

celui qui obéit à ces choses ferait des choses justes.

et que celui qui désobéit à elles

ferait des choses injustes?

- Tout à fait certes.

- N'est-il donc pas vrai que celui qui fait les choses justes

est un homme juste,

et celui qui fait les choses injustes

un homme injuste?

-Πῶς γὰρ οὖ ;- Ὁ μὲν ἄρα νόμιμος δίχαιός ἐστιν, ὁ δὲ ἄνομος άδιχος. - Καὶ ὁ Ἱππίας Νόμους δ', ἔφη, ὧ Σώχρατες, πῶς αν τις ήγήσαιτο σπουδαΐον πράγμα είναι ή τὸ πείθεσθαι αὐτοῖς, ούς γε πολλάχις αὐτοὶ οἱ θέμενοι ἀποδοχιμάσαντες μετατίθενται; -Καὶ γὰρ πόλεμον, ἔφη ὁ Σωχράτης, πολλάκις ἀράμεναι αἱ πόλεις πάλιν εἰρήνην ποιοῦνται.—Καὶ μάλα, ἔφη.—Διάφορον οὖν τι οίει ποιείν, έφη, τούς τοίς νόμοις πειθομένους φαυλίζων, ότι καταλυθεῖεν αν οί νόμοι, ἢ εἰ τοὺς ἐν τοῖς πολέμοις εὐτακτοῦντας ψέγοις, ὅτι γένοιτ' ἄν εἰρήνη; ἢ καὶ τοὺς ἐν τοῖς πολέμοις ταῖς πατρίσι προθύμως βοηθούντας μέμφη; - Μά Δί' οὐκ ἔγωγ', έφη. - Λυχούργον δὲ τὸν Λαχεδαιμόνιον, ἔφη ὁ Σωχράτης, καταμεμάθηκας, ότι οὐδὲν ἄν διάφορον τῶν ἄλλων πόλεων τὴν Σπάστην ἐποίησεν, εὶ μὴ τὸ πείθεσθαι τοῖς νόμοις μάλιστα ἐνειργάσατο αὐτῆ; τῶν δὲ ἀρχόντων ἐν ταῖς πόλεσιν οὐκ οἶσθα, ὅτι,

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΛΙΟΝ ΙV.

peut-il être autrement? - En conséquence, celui qui se conforme aux lois est un homme juste, et celui qui les viole est un homme injuste. - Mais, Socrate, comment peut-on attacher quelque valeur aux lois ou à l'obéissance aux lois, puisque souvent ceux-là même qui les ont établies, cessent de les trouver bonnes et les rapportent? - Souvent aussi il arrive que les nations entreprennent la guerre, et qu'elles font ensuite la paix. - Sans doute. - Crois-tu donc, en blâmant les citoyens qui obéissent aux lois, parce qu'elles pourraient être rapportées, ne pas faire la même chose que si tu condamnais les soldats qui se conduisent bien à la guerre, parce qu'on pourrait conclure la paix? Méprises-tu les citoyens qui, dans les combats, défendent courageusement leur patrie? - Non certes. - N'as-tu pas remarqué que le Lacédémonien Lycurgue n'a rendu Sparte si différente des autres républiques, qu'en imprimant à ses citoyens le plus profond respect pour les lois? Ne sais-tu pas que dans un État les meilleurs magistrats

- Πῶς γὰρ ού; ό δὲ ἄνομος ἄδικος. - Καὶ ὁ Ἱππίας Πῶς δέ, ῶ Σώχρατες, ἔφη, άν τις ήγήσαιτο νόμους η τὸ πείθεσθαι αὐτοῖς είναι πράγμα σπουδαίον, ούς γε πολλάκις οί θέμενοι αὐτοὶ μετατίθενται ἀποδοχιμάσαντες; Καὶ γάρ, ἔφη ὁ Σωχράτης, πολλάκις αξ πόλεις αράμεναι πόλεμον ποιούνται πάλιν εἰρήνην. - Καὶ μάλα, ἔρη. - Οίει οὖν, ἔφη, ποιείν τι διάφορον, φαυλίζων τούς πειθομένους τοῖς νόμοις, ότι οἱ νόμοι αν καταλυθείεν, η εί ψέγοις τούς εύταχτοῦντας έν τοῖς πολέμοις, ότι εἰρήνη ἄν γένοιτο; η καὶ μέμφη τούς βοηθούντας προθύμως ταῖς πατρίσιν ἐν τοῖς πολέμοις: Μὰ Δία, οὐκ ἔγωγε, ἔρη. Καταμεμάθηκας δέ, έφη ὁ Σωχράτης. Λυκούργον τὸν Λακεδαιμόνιον, ότι ἐποίησεν ἄν τὴν Σπάρτην διάφορον οὐδὲν τῶν ἄλλων πόλεων, εί μη ένειργάσατο αὐτῆ τὸ πείθεσθαι μάλιστα τοῖς νόμοις; le obéir le plus aux lois? ούχ οἶσθα δὲ ὅτι τῶν ἀρχόντων de ceux qui commandent

- Et comment non? — Ο μεν ἄρα νόμιμος ἐστιδίκαιος. — Donc l'homme légal est juste. et l'homme illégal est injuste. - Et Hippias : Mais comment, ô Socrate, dit-il, quelqu'un pourrait-il croire les lois on le obéir à elles être une chose estimable, lesquelles certes souvent ceux qui les ont établies eux-mêmes rapportent les ayant désapprouvées. - Et certes, dit Socrate, souvent les villes ayant élevé la guerre font de nouveau la paix. - Oui certes, dit-il. - Crois-tu donc, dit-il, faire quelque chose de différent, dépréciant ceux qui obéissent aux lois, parce que les lois pourraient être détruites, que si tu blamais ceux qui observent-la-discipline dans les guerres, parce que la paix pourrait se faire? ou bien méprises-tu aussi ceux qui secourent de-bon-cœur leurs patries dans les guerres? - Par Jupiter, non pas moi, dit-il. - Mais as-tu remarqué, dit Socrate, Lycurgue le Lacédémonien. qu'il n'aurait rendu Sparte différente en rien des autres villes. s'il n'avait imprimé à elle et ne sais-tu pas que

οίτινες αν τοις πολίταις αιτιώτατοι ώσι του τοις νόμοις πείθεσθαι, οδτοι άριστοί είσι; καὶ πόλις, ἐν ἢ μάλιστα οἱ πολῖται τοῖς νόμοις πείθονται, ἐν εἰρήνη τε ἄριστα διάγει καὶ ἐν πολέμις: ανυπόστατός έστιν; Άλλα μήν και δμόνοιά γε μέγιστόν τε άγαθὸν δοχεῖ ταῖς πόλεσιν εἶναι, καὶ πλειστάκις ἐν αὐταῖς αί τε γερουσίαι καὶ οἱ ἄριστοι ἄνδρες παρακελεύονται τοῖς πολίταις όμονοεῖν, καὶ πανταγοῦ ἐν τῆ Ἑλλάδι νόμος κεῖται, τοὺς πολίτας δμνύναι δμονοήσειν, καὶ πανταχοῦ δμνύουσι τὸν ὅρκον τοῦτον • οξμαι δ' έγω ταῦτα γίγνεσθαι, οὐχ ὅπως τοὺς αὐτοὺς χοροὺς κρίνωσιν οί πολίται, οὐδ' ὅπως τοὺς αὐτοὺς αὐλητὰς ἐπαινῶσιν, οὐδ' όπως τούς αὐτούς ποιητάς αίρῶνται<sup>2</sup>, οὐδ' ένα τοῖς αὐτοῖς ήρωνται, άλλ' ίνα τοῖς νόμοις πείθωνται · τούτοις γὰρ τῶν πολιτῶν έμμενόντων, αι πόλεις ισχυρόταταί τε και εύδαιμονέσταται γίγνονται . άνευ δε δμονοίας ουτ' αν πόλις ευ πολιτευθείη, ουτ' ωίκος καλώς οἰκηθείη. Ἰδία δὲ πώς μέν ἄν τις ἦττον ὑπὸ

sont ceux qui inspirent le mieux l'obéissance aux lois? et que l'État où les citoyens sont le plus soumis aux lois, est aussi le plus heureux pendant la paix et le plus invincible à la guerre? Au reste, la concorde est pour un État le plus précieux des biens; aussi les sénateurs et les premiers de la nation la recommandent sans cesse aux citoyens; il est même une loi établie dans toute la Grèce, qui les oblige de jurer qu'ils vivront en bonne union, et tous prêtent ce serment : or, je ne crois pas que cette loi soit faite pour que les citoyens décernent le prix aux mêmes chœurs, qu'ils applaudissent les mêmes musiciens, qu'ils couronnent les mêmes poëtes, qu'ils aient les mêmes goûts, mais bien pour qu'ils obéissent aux lois; car, tant qu'ils les respectent, les États sont florissants et heureux; mais, sans la concorde, un État ne peut être bien gouverné, ni une maison bien administrée. Et, à considérer les particuliers, l'obéissance aux lois n'est-

έν ταῖς πόλεσιν ούτοί είσιν άριστοι οἴτινες ἄν ὧσιν αἰτιώτατοι τοῖς πολίταις τοῦ πείθεσθαι τοῖς νόμοις; καὶ πόλις. έν ή οἱ πολῖται πείθονται μάλιστα τοῖς νόμοις, διάγει τε άριστα έν εἰρήνη καὶ ἐν πολέμω έστὶν ἀνυπόστατος; Άλλὰ μὴν καὶ δμόνοιά γε δοχεῖ τε είναι ταῖς πόλεσι μέγιστον ἀγαθόν. καὶ πλειστάκις ἐν αὐταῖς αξ τε γερουσίαι καὶ οἱ άνδρες άριστοι παραχελεύονται τοῖς πολίταις όμονοεῖν, ααὶ πανταχοῦ ἐν τῆ Ἑλλάδι δμονοήσειν, καὶ πανταχοῦ ὀμνύουσι τοῦτον τὸν ὅρχον. έγω δε οξμαι ταῦτα γίγνεσθαι. ούν ὅπως οἱ πολῖται χρίνωσι τοὺς αὐτοὺς γορούς. ούδὲ ὅπως ἐπαινῶσι τούς αὐτούς αὐλητάς. ούδὲ ὅπως αἱρῶνται τούς αύτούς ποιητάς, οὐδὲ ΐνα ἥδωνται τοῖς αὐτοῖς,

άλλὰ ΐνα πείθωνται τοῖς νόμοις

τῶν γὰρ πολιτῶν

έμμενόντων τούτοις,

αί πόλεις γίγνονται

καὶ εὐδαιμονέσταται.

Ίδια δὲ πῶς μέντις

ισχυρόταταί τε

dans les villes ceux-là sont les meilleurs qui sont le plus causes pour les citoyens du obéir aux lois? et que la ville, dans laquelle les citoyens obéissent le plus aux lois, et subsiste le mieux dans la paix et dans la guerre est la plus difficile-à-renverser? Mais de plus aussi la concorde certes et paraît être pour les villes le plus grand bien, et très souvent dans elles et les sénats et les hommes les plus vertueux recommandent aux citoyens de vivre-en-concorde, et partout dans la Grèce νόμος χεῖται, τοὺς πολίτας ὀμνύναι une loi est établie, les citoyens jurer devoir-vivre-en-concorde, et partout ils jurent ce serment; or moi je crois ces choses se faire, non pas afin que les citoyens donnent-le-prix aux mêmes chœurs, ni afin qu'ils louent les mêmes joueurs-de-flûte, ni afin qu'ils préfèrent les mêmes poëtes, ni pour qu'ils soient charmés des mêmes choses, mais pour qu'ils obéissent aux lois; car les citoyens restant-dans ces lois. les villes deviennent et très fortes et très heureuses.

Et en particulier comment quelqu'un

πόλεως ζημιοίτο, πως δ' αν μαλλον τιμώτο, ή εί τοίς νόμοις πείθοιτο; πῶς δ' ἀν ἦττον ἐν τοῖς δικαστηρίοις ἡττῶτο, ἢ πῶς αν μαλλον νικώη; τίνι δ' αν τις μαλλον πιστεύσειε παρακαταθέσθαι ή γρήματα, ή υίούς, ή θυγατέρας; τίνα δ' αν ή πόλις όλη άξιοπιστότερον ήγήσαιτο τοῦ νομίμου; παρὰ τίνος δ' αν μαλλον τῶν διχαίων τύχοιεν ἢ γονεῖς, ἢ οἰχεῖοι, ἢ οἰχέται, ἢ φίλοι, ή πολίται, ή ζένοι; τίνι δ' αν μαλλον πολέμιοι πιστεύσειαν  $\hbar$  ἀνογάς<sup>2</sup>,  $\hbar$  σπονδάς,  $\hbar$  συνθήκας περὶ εἰρήνης; τίνι δ' αν μαλλον ή τῶ νομίμω σύμμαγοι ἐθέλοιεν γίγνεσθαι; τῷ δ' αν μαλλον οί σύμμαγοι πιστεύσειαν ή ήγεμονίαν, ή φρουραρχίαν, ή πόλεις; τίνα δ' άν τις εὐεργετήσας ὑπολάβοι γάριν χομιεῖσθαι μᾶλλον ή τὸν νόμιμον; ἡ τίνα μᾶλλον ἄν τις εὐεργετήσειεν ἡ παρ' οδ

elle pas le moyen le plus sûr de ne pas encourir de châtiments publics et de parvenir aux honneurs? de ne pas être vaincu devant les tribunaux, mais de triompher dans ses procès? à qui confiera-t-on plus volontiers qu'à l'homme qui respecte les lois, sa fortune, ses fils, ses filles? qui obtiendra mieux la confiance de la nation tout entière? de qui un père, des parents, des serviteurs, des amis, des concitoyens, des étrangers, attendront-ils plus d'équité? avec qui les ennemis aimeront-ils mieux régler une suspension d'armes, une trève, des conditions de paix ? à qui les alliés se réuniront-ils avec plus de plaisir ? à qui remettront-ils plus volontiers le commandement de leurs troupes, la garde de leurs places fortes et de leurs villes? de qui un bienfaiteur espèrera-t-il plus de reconnaissance? et qui aime-t-on mieux obliger πῶς δὲ τιμῷτο άν μᾶλλον, η εί πείθοιτο τοῖς νόμοις; πῶς δὲ ἄν ήττῷτο ἦττον έν τοῖς διχαστηρίοις, η πως αν νικώη μαλλον; τίνι δέ τις αν πιστεύσειε μαλλον παρακαταθέσθαι ή γρήματα. η υίούς, η θυγατέρας; τίνα δὲ ἡ πόλις ὅλη αν ήγήσαιτο αξιοπιστότερον τοῦ νομίμου; παρά τίνος δὲ ἢ γονεῖς, η οίκεῖοι, η οίκέται, η φίλοι, η πολίται, η ξένοι αν τύχοιεν μαλλον τῶν δικαίων; τίνι δὲ πολέμιοι αν πιστεύσειαν μαλλον η άνογάς, η σπονδάς, η συνθήκας περί εἰρήνης; τίνι δὲ ἄν ἐθέλοιεν γίγνεσθαι σύμμαχοι μᾶλλον ἢ τῷ νομίμῳ; τῷ δὲ οἱ σύμμαγοι αν πιστεύσειαν μαλλον η ήγεμονίαν, η φρουραρχίαν, η πόλεις; τίνα δέ τις εὐεργετήσας αν ύπολάβοι χομιεῖσθαι γάριν μᾶλλον ή τὸν νόμιμον; η τίνα τις αν εὐεργετήσειε μαλλον η παρά οδ νομίζει

αν ζημιοίτο ήττον ύπὸ πόλεως, serait-il puni moins par une ville, et comment serait-il honoré plus par que s'il obéissait aux lois? [elle, et comment serait-il vaincu moins dans les tribunaux, ou comment vaincrait-il mieux? et en qui quelqu'un aurait-il-confiance davantage pour déposer ou des fonds, ou des fils, ou des filles? et qui la ville tout entière jugerait-elle plus digne-de-confiance que l'homme légal? et de qui ou des parents, ou des proches, ou des serviteurs, ou des amis, ou des concitoyens, ou des étrangers obtiendraient-ils plutôt les choses justes? et en qui des ennemis auraient-ils-confiance davantage ou pour des suspensions. ou pour des trèves, ou pour des conventions au sujet de la paix? et de qui voudraient-ils devenir alliés plus que de l'homme légal? et à qui les alliés confieraient-ils plutôt ou le commandement des troupes, ou le commandement-des-garnisons. ou leurs villes? et qui quelqu'un ayant-fait-du-bien présumerait-il devoir apporter de la reconnaissance plutôt que l'homme légal? ou à qui quelqu'un ferait-il-du-bien plutôt qu'à celui de qui il pense

είναι ή τῷ τοιούτω, ἡ τῷ ἦττον ἐχθρός; τῷ δ' ἄν τις ἦττον

πολεμήσειεν ή ῷ ἀν μάλιστα μὲν φίλος εἶναι βούλοιτο, ήχιστα

δ' έχθρός, καὶ ῷ πλεῖστοι μέν φίλοι καὶ σύμμαχοι βούλοιντο

είναι, ελάχιστοι δ' έχθροί και πολέμιοι; Έγω μέν ούν, ω

Ίππία, τὸ αὐτὸ ἐπιδείχνυμι νόμιμόν τε καὶ δίκαιον εἶναι, σὸ δ'

εὶ τἀναντία γιγνώσκεις, δίδασκε. -- Καὶ ὁ Ἱππίας ᾿Αλλά, μὰ τὸν

 $\Delta$ ία, έφη,  $\vec{\omega}$  Σώχρατες, ού μοι δοχ $\vec{\omega}$  τάναντία γιγνώσχειν οξίς

είρηκας περί τοῦ δικαίου. - Άγράφους δέ τινας οἶσθα,

έση, δ Ίππία, νόμους: - Τούς γ' έν πάση, έση, γώρα χατά

ταὐτὰ νομιζομένους. - "Εχοις ᾶν οὖν εἰπεῖν, ἔφη, ὅτι οἱ ἄν-

θρωποι αὐτοὺς ἔθεντο ; -- Καὶ πῶς ἄν, ἔφη; οἴ γε οὔτε συνελ-

θείν ἄπαντες αν δυνηθείεν, ούτε δμόφωνοί είσι. -- Τίνας οὖν,

que celui dont la reconnaissance est certaine? de qui aimerait-on

mieux être l'ami et voudrait-on moins devenir l'ennemi? et quel est

l'homme à qui l'on voudrait le moins faire la guerre, si ce n'est celui

dont on desirerait le plus d'être l'ami, dont on craindrait le plus d'être

l'ennemi, dont tout le monde recherche l'amitié et l'alliance, et dont

personne ne voudrait encourir la haine et l'inimitié? Ainsi donc, Hip-

pias, je te prouve que ce qui est légal et ce qui est juste est la même

chose; si tu as un avis différent, fais-le moi connaître. - Assurément,

Socrate, je n'ai pas d'opinion contraire à ce que tu viens de dire sur

la justice. — Conuais-tu, Hippias, des lois qui ne sont pas écrites? —

Oui, celles qui règnent dans tous les pays et qui ont le même objet.-

Pourrais-tu dire que ce sont les hommes qui les ont établies? -- Com-

ment cela serait-il, puisqu'ils n'ont pu se réunir tous et qu'ils ne par-

lent pas la même langue? - Qui donc, à ton avis, a porté ces lois? -

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

ἀπολήψεσθαι χάριν; τῷ δὲ τις

αν βούλοιτο μαλλον είναι φίλος

ή τῷ τοιούτω, ή τῷ ήττον

τῷ δέ τις ἄν πολεμήσειεν

ήττον ή ὧ

έχθρός;

αν βούλοιτο μέν μάλιστα

είναι φίλος.

ήχιστα δὲ ἐχθρός,

καὶ ὧ πλεῖστοι μὲν βούλοιντο είναι

φίλοι καὶ σύμμαχοι,

έλάγιστοι δὲ

έχθροί και πολέμιοι;

Έγω μεν οδν, ω Ίππία,

έπιδείχνυμι τὸ αὐτὸ εἶνα:

νόμιμόν τε καὶ δίκαιον.

σὺ δέ.

εί γιγνώσκεις τὰ ἐναντία,

δίδασχε.

- Καὶ ὁ Ἱππίας:

Άλλά, μὰ τὸν Δία,

ὧ Σώχρατες, ἔφη,

ού δοχῶ μοι

γιγνώσχειν τὰ ἐναντία

οίς είρηκας περί τοῦ δικαίου. - Οἶσθα δέ, ὧ Ίππία, ἔφη,

τινάς νόμους άγράφους;

- Τούς γε, έφη,

νομιζομένους έν πάση γώρα

χατά τὰ αὐτά.

- Έχοις αν οὖν εἰπεῖν, έφη, ότι οι άνθρωποι έθεντο αὐτούς:

— Καὶ πῶς ἄν, ἔφη; οί γε ούτε αν δυνηθείεν

συνελθεῖν ἄπαντες, ούτε είσιν όμόφωνοι.

- Τίνας οὖν νομίζεις, ἔφη,

devoir recevoir de la reconnaissance?

93

et de qui quelqu'un voudrait-il plutôt être ami

que de l'homme tel,

ou de qui voudrait-il moins

être ennemi?

et à qui quelqu'un ferait-il-la-guerre

moins qu'à celui de qui

il voudrait le plus

être ami,

et le moins *être* ennemi,

et de qui les plus nombreux

voudraient être amis et alliés,

mais les moins nombreux

ennemis et adversaires?

Moi donc, ô Hippias,

ie fais-voir la même chose être

et légale et juste;

mais toi.

si tu penses les choses contraires,

apprends-le moi.

- Et Hippias:

Mais, par Jupiter,

ô Socrate, dit-il,

je ne paraîs pas à moi

penser les choses contraires

de celles que tu as dites sur le juste.

- Et connais-tu, ô Hippias, dit-il,

quelques lois non-écrites?

- Celles du moins, dit-il,

observées en tout pays

sur les mêmes choses.

- Aurais-tu donc à dire, dit-il,

que les hommes ont établi elles?

- Et comment, dit-il?

eux qui du moins et n'auraient pu

se réunir tous,

et qui ne sont pas de-la-même-langue.

- Oui donc penses-tu, dit-il,

92

έφη, νομίζεις τεθεικέναι τοὺς νόμους τούτους; — Έγὸ μέν, έφη, θεούς οἶμαι τοὺς νόμους τούτους τοῖς ἀνθρώποις θεῖναι. καὶ γὰρ παρὰ πᾶσιν ἀνθρώποις πρῶτον νομίζεται θεοὺς σέβειν!. - Ούχουν καὶ γονέας τιμᾶν πανταγοῦ νομίζεται; - Καὶ τοῦτο, ἔφη. -- ...... Τί δή 2; ἔφη. - "Οτι αἰσθάνομαί τινας, ἔφη, παραβαίνοντας αὐτόν. — Καὶ γὰρ ἄλλα πολλά, έφη, παρανομούσιν : άλλ' οὖν δίχην γέ τοι διδόασιν οἱ παραβαίνοντες τους υπό των θεών κειμένους νόμους 3, ήν οὐδενὶ τρόπω δυνατὸν ἀνθρώπω διαφυγεῖν, ὥςπερ τοὺς ὑπ' ἀνθρώπων κειμένους νόμους ένιο: παραδαίνοντες διαφεύγουσι τὸ δίκην διδόναι, δέ; τους εὖ ποιοῦντας ἀντευεργετεῖν οὐ πανταγοῦ νόμιμόν ἐστι; Νόμιμον, ἔφη· παραβαίνεται δὲ καὶ τοῦτο.
 Οὔκουν καὶ οί τοῦτο παραβαίνοντες δίχην διδόασι, φίλων μεν άγαθων έρημοι

Je pense que ce sont les dieux qui les ont imposées aux hommes ; car la première de toutes, qui est la même chez tous les peuples, ordonne de révérer les dieux. - Le respect envers les parents n'est-il pas aussi une loi universelle? — Oui sans doute. — ....... Pourquoi donc? — C'est que je vois que cette loi est quelquefois transgressée. — On en transgresse bien d'autres; mais ceux qui violent les lois établies par les dieux subissent un châtiment auquel il est impossible à l'homme de se soustraire, tandis que ceux qui foulent aux pieds les lois humaines échappent quelquefois à la peine, soit en se cachant, soit en employant la violence...... Eh quoi ! n'est-il pas ordonné partout de témoigner de la reconnaissance aux bienfaiteurs? - Oui; mais c'est encore une loi qu'on transgresse. - Eh bien! ceux qui la transgressent ne sont-ils pas punis, puisqu'ils sont abandonnés par de bons

τεθεικέναι τούτους τούς νόμους; Έγὼ μέν, ἔφη, οἶμαι θεούς θείναι τούτους τούς νόμους les dieux avoir établi ces lois τοῖς ἀνθρώποις. καὶ γὰρ πρῶτον νομίζεται παρά πᾶσιν ἀνθρώποις σέβειν θεούς.

καὶ τιμᾶν γονέας:

παρανομούσι πολλά ἄλλα:

τούς νόμους χειμένους ύπὸ τῶν θεῶν

ην δυνατόν

άνθρώπω διαφυγείν

ώςπερ ένιοι παραδαίνοντες τούς νόμους χειμένους

διαφεύγουσι τὸ διδόναι δίκην,

οί μὲν λανθάνοντες.

Τί δέ; οὐχ ἔστι πανταγοῦ νόμιμον Mais quoi! n'est-il pas partout légal

άντευεργετείν

τοῦτο δὲ καὶ παραβαίνεται.

- Ούκουν καὶ

οί παραβαίνοντες τοῦτο

διδόασι δίκην.

γιγνόμενοι μέν ἔρημοι

Ούχουν νομίζεται πανταχού

— Καὶ τοῦτο, ἔφη.......

- Τί δή; ἔφη.

 "Οτι αλσθάνομαι, ἔφη, τινάς παραβαίνοντας αὐτόν.

- Καὶ γάρ, ἔφη,

άλλὰ οὖν οἱ παραβαίνοντες

διδόασί γέ τοι δίκην,

οὐδενὶ τρόπω,

ύπὸ ἀνθρώπων

οί δὲ βιαζόμενοι.....

τούς ποιούντας εύ:

- Νόμιμον, έφη:

άγαθων φίλων,

avoir établi ces lois?

- Moi certes, dit-il, je crois

pour les hommes; et en effet d'abord il est-reçu-comme-loi chez tous les hommes de révérer les dieux.

-N'est-il pas recu-comme-loi partout aussi d'honorer ses parents?

- Encore ceci, dit-il......

- Pourquoi donc? dit-il.

- Parce que j'apercois, dit-il. quelques uns trangressant cette loi.

- Et certes, dit-il,

les hommes violent-les-lois en beaucoup d'autres choses; mais aussi ceux qui trangressent

les lois établies par les dieux

donnent assurément une justice.

qu'il n'est possible à l'homme d'éviter d'aucune manière.

comme quelques-uns trangressant

les lois établies par les hommes

evitent le donner justice,

les uns se cachant.

les autres faisant-violence.....

de faire-du-bien-en-retour à ceux qui traitent bien? - Cela est légal, dit-il; mais cela aussi est trangressé.

- N'est-il donc pas vrai aussi que ceux qui transgressent cela

donnent justice, devenant privés de bons amis.

γιγνόμενοι, τοὺς δὲ μισοῦντας ἐαυτοὺς ἀναγκαζόμενοι διώκειν  $^1$ ;  $^1$  οὐχ οἱ μὲν εὖ ποιοῦντες τοὺς χρωμένους ἑαυτοῖς ἀγαθοὶ φίλοι εἰσίν, οἱ δὲ μὴ ἀντευεργετοῦντες τοὺς τοιούτους, διὰ μὲν τὴν τοῖς τοιούτοις χρῆσθαι, τούτους μάλιστα διώκουσι; — Νὴ τὸν ἀχαριστίαν μισοῦνται ὑπ' αὐτῶν, διὰ δὲ τὸ μάλιστα λυσιτελεῖν τοῖς τοιούτοις χρῆσθαι, τούτους μάλιστα διώκουσι; — Νὴ τὸν νόμους αὐτοὺς τοῖς παραβαίνουσι τὰς τιμωρίας ἔχειν βελτίονος  $^1$  κατ' ἀνθρωπον νομοθέτου δοχεῖ μοι εἶναι. — Πότερον οὖν,  $^1$  ἱππία, τοὺς θεοὺς ἡγῆ τὰ δίχαια νομοθετεῖν,  $^1$  ἄλλα τῶν διχαίων $^2$ ; —Οὐχ ἄλλα, μὰ  $^1$  ἐρη' σχολῆ $^1$  γὰρ ἄν ἄλλος γε τις τὰ δίχαια νομοθετήσειεν, εἰ μὴ θεός. — Καὶ τοῖς θεοῖς άρα,  $^1$  ἱππία, τὸ αὐτὸ δίχαιόν τε καὶ νόμιμον εἶναι ἀρέσχει.»

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΔΙΟΝ ΙΥ.

Τοιαῦτα λέγων τε καὶ πράττων δικαιοτέρους ἐποίει τοὺς πλησιάζοντας.

amis, et obligés de rechercher des gens qui les détestent? N'est-il pas vrai en effet que ceux qui font du bien à qui les recherche, sont de bons amis, que si on ne leur rend pas les services qu'on en a reçus, on s'attire leur haine par cette ingratitude, et que l'intérêt qu'on a à les fréquenter, fait qu'on les poursuit toujours? — Certes, Socrate, on reconnaît en tout ceci la justice des dieux; ces lois qui portent avec elles-mêmes le châtiment de celui qui les transgresse me semblent l'œuvre d'un législateur supérieur aux hommes. — Crois-tu donc, Hippias, que les dieux établissent des lois justes, ou qu'ils puissent en établir qui soient contraires à la justice? — Non, par Jupiter; car personne ne pourrait ordonner des choses justes, si les dieux ne le faisaient pas. — Donc, Hippias, les dieux eux-mêmes veulent que ce qui est juste soit la même chose que ce qui est légal. »

C'est ainsi que, par sa conduite et par ses discours, Socrate inspirait à ses disciples plus d'amour pour la justice.

άναγκαζόμενοι δὲ διώχειν τούς μισούντας έαυτούς ; η οί μέν ποιούντες εὖ τούς χρωμένους έαυτοῖς ούχ εἰσὶν ἀγαθοὶ φίλοι, šô io μή άντευεργετούντες τούς τοιούτους. μισούνται μέν ύπὸ αὐτὤν διὰ τὴν ἀγαριστίαν, διώχουσι δὲ μάλιστα τούτους, διά τὸ μάλιστα λυσιτελεῖν χρησθαι τοῖς τοιούτοις; - Νή τὸν Δία, ὧ Σώκρατες, ἔφη, πάντα ταῦτα ξοικε θεοίς. τὸ γὰρ τοὺς νόμους αὐτοὺς έχειν τὰς τιμωρίας τοῖς παραβαίνουσι δοχεί μοι είναι νομοθέτου βελτίονος η χατά ἄνθρωπον. Πότερον οὖν, ὧ Ἱππία, ήγη τούς θεούς νομοθετεῖν τὰ δίχαια, η άλλα τῶν δικαίων; Οὐκ ἄλλα, μὰ Δία, έφη. σχολή γάρ άλλος γέ τις αν νομοθετήσειε τὰ δίκαια. εί μη θεός. Αρέσκει άρα καὶ τοῖς θεοῖς. ὧ Ίππία, τὸ αὐτὸ είναι δίκαιόν τε καὶ νόμιμον. » Λέγων τε καὶ πράττων τοιαῦτα έποίει δικαιοτέρους τούς πλησιάζοντας.

et étant forcés de poursuivre ceux qui haïssent eux? ou ceux qui traitent bien ceux qui usent d'eux-mêmes ne sont-ils pas de bons amis, et ceux qui ne font-pas-du-bien-en-retour aux hommes tels, ne sont-ils pas haïs par eux à cause de leur ingratitude, et ne poursuivent-ils pas le plus ceux-ci, à cause du être le plus avantageux d'user des hommes tels? - Oui par Jupiter, ô Socrate, dit-il, toutes ces choses ressemblent aux dieux: car le les lois elles-mêmes avoir (contenir) les châtiments pour ceux qui les transgressent paraît à moi être d'un législateur meilleur qu'il n'est au pouvoir de l'homme. - Est-ce que donc, ô Hippias, tu penses les dieux établir-comme-lois les choses justes. ou d'autres que les justes ? - Non pas d'autres, par Jupiter, dit-il; car difficilement quelque autre du moins établirait-pour-lois les choses justes, si ce n'est un dieu. - Il plaît donc aussi aux dieux. ô Hippias, la même chose être et juste et légale. » Et disant et faisant de telles choses il rendait plus justes ceux qui s'approchaient de lui.

ENTRETIENS MÉMORABLES.-IV.

5

V. 'Ως δέ καὶ πρακτικωτέρους ἐποίει τοὺς συνόντας έαυτῶ, νῦν αὖ τοῦτο λέζω. νομίζων γὰρ ἐγκράτειαν ὑπάργειν ἀγαθὸν είναι τῷ μέλλοντι καλόν τι πράξειν, πρῶτον μέν αὐτὸς σανερὸς ήν τοῖς συνοῦσιν ήσκηκὸς ξαυτὸν μάλιστα πάντων ἀνθρώπων, έπειτα διαλεγόμενος προετρέπετο πάντων 2 μάλιστα τους συνόντας ποὸς έγκράτειαν. Άεὶ μέν οὖν περὶ τῶν πρὸς ἀρετὴν γρησίμων αὐτός τε διετέλει μεμνημένος καὶ τοὺς συνόντας πάντας ύποιμινήσχων οίδα δέ ποτε αὐτὸν καὶ πρὸς Εὐθύδημον περὶ εγχρατείας τοιάδε διαλεγθέντα: «Εἰπέ μοι, ἔφη, δ Εὐθύδημε, άρα καλόν και μεγαλείον νομίζεις είναι και άνδρι και πόλει κτημα έλευθερίαν; - 'Ως οξόν τέ γε μάλιστα, έφη. - Οςτις οὖν ἄργεται ὑπὸ τῶν διὰ τοῦ σώματος ἡδονῶν 3 καὶ διὰ ταύτας ωή δύναται πράττειν τὰ βέλτιστα, νομίζεις τοῦτον έλεύθε-

V. Je vais raconter encore comment il formait ses disciples à la pratique de la vertu : convaincu que la tempérance est nécessaire à l'homme qui veut se distinguer, il en montrait en lui-même à ses disciples le modèle le plus accompli, et dans ses entretiens il les exhortait à cette vertu de préférence à toute autre. Sans cesse il se rappelait les moyens qui mènent à la vertu, et il les rappelait sans cesse à ses disciples : je sais qu'il eut un jour avec Euthydème la conversation suivante sur la tempérance : « Dis-moi, Euthydème, penses-tu que la liberté soit un bien précieux et honorable pour un particulier et pour un État? - C'est le plus précieux, le plus honorable de tous. - Regardes-tu comme un homme libre celui qui se laisse dominer par les plaisirs du corps et qui est mis par eux dans l'impuissance de

V. Νύν δὲ αὖ λέξω τοῦτο, ώς ἐποίει καὶ πρακτικωτέρους τοὺς συνόντας έαυτῶ: νομίζων γάο έγχράτειαν ὑπάργειν είναι ἀγαθὸν τῷ μέλλοντι πράξειν τὶ καλόν, πρώτον μέν αὐτὸς ἦν φανερὸς τοίς συνούσιν ήσκηκώς έαυτὸν μάλιστα πάντων ἀνθρώπων, έπειτα διαλεγόμενος προετρέπετο μάλιστα πάντων τούς συνόντας πρὸς ἐγκράτειαν. 'Αεὶ μὲν οὖν αὐτός τε διετέλει μεμνημένος περί τῶν γρησίμων πρὸς ἀρετὴν καὶ ὑπομιμνήσκων πάντας τοὺς συνόντας. οίδα δέ ποτε αὐτὸν διαλεγθέντα καὶ τοιάδε πρός Εὐθύδημον πεοί έγχρατείας. « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, άρα νομίζεις έλευθερίαν είναι και άνδρι καὶ πόλει κτήμα καλόν καὶ μεγαλεΐον; - Μάλιστά γε ώς οξόν τε, έφη. - Νομίζεις οὖν τοῦτον είναι έλεύθερον, ὅςτις ἄρχεται ύπὸ τῶν ἡδονῶν διὰ τοῦ σώματος par les plaisirs du corps καὶ διὰ ταύτας

μή δύναται πράττειν

V. Et maintenant je dirai ceci, qu'il rendait encore plus-capables-d'agir ceux qui étaient-avec lui-même; car pensant la tempérance exister en lui être un bien pour celui qui doit faire quelque chose de beau, d'abord lui-même était visible pour ceux qui étaient-avec lui avant exercé lui-même le plus de tous les hommes, ensuite discourant il excitait de préférence à toutes choses ceux qui étaient avec lui à la tempérance. Toujours donc et lui-même persévérait se rappelant au sujet des choses utiles pour la vertu et faisant-ressouvenir tous ceux qui étaient-avec lui; et je sais un jour lui ayant discouru encore des choses telles avec Euthydème au sujet de la tempérance : « Dis-moi, dit-il, ô Euthydème, est-ce que tu penses la liberté etre et pour un homme et pour une ville une possession grande et magnifique? — Le plus assurément qu'il est possible, dit-il. - Penses-tu donc celui-ci être libre, qui est commandé et à cause de ces plaisirs ne peut pas faire

ρον είναι; - "Ηχιστα, έφη. - "Ισως γάρι έλεύθερον φαίνεταί σοι τὸ πράττειν τὰ βέλτιστα, εἶτα τὸ ἔγειν τοὺς χωλύσοντας τὰ τοιαύτα ποιείν ἀνελεύθερον νομίζεις; - Παντάπασί γε, ἔφη. - Παντάπασιν άρα σοι δοχούσιν οί άχρατεῖς άνελεύθεροι εἶναι; — Νή τὸν  $\Delta i'$ , ἔφη, εἰχότως. — Πότερον δέ σοι δοχοῦσιν οί ακρατεῖς κωλύεσθαι μόνον τὰ κάλλιστα πράττειν, τὰ καὶ άναγχάζεσθαι τὰ αἴσγιστα πριεῖν: - Οὐδὲν ἦττον ἔμοιγ', ἔφη. δοχοῦσι ταῦτα ἀναγχάζεσθαι ἡ ἐχεῖνα χωλύεσθαι. — Ποίους δέ τινας δεσπότας ήγη τους τὰ μὲν ἄριστα χωλύοντας, τὰ δὲ κάκιστα ἀναγκάζοντας; —  $\Omega$ ς δυνατόν, νη  $\Delta i$ , ἔφη, κακίστους. - Δουλείαν δὲ ποίαν κακίστην νομίζεις εἶναι; - Έγω μέν. έφη, την παρά τοῖς κακίστοις δεσπόταις. — Την κακίστην άρα δουλείαν οί ακρατεῖς δουλεύουσιν; - \*Εμοιγε δοκεῖ, έφη. -Σοφίαν δε τὸ μέγιστον ἀγαθὸν οὐ δοχεῖ σοι ἀπείργουσα τῶν

bien faire? - Pas le moins du monde. - Tu appelles peut-être liberté le pouvoir de bien faire, et servitude, la présence d'obstacles qui nous en empêchent? - C'est cela même. - Les hommes intempérants te paraissent donc absolument esclaves? - Oui, par Jupiter, et c'est avec raison. — Crois-tu que les intempérants soient seulement empêchés de faire le bien, ou qu'ils soient aussi forcés de faire le mal? — Il me semble qu'ils sont à la fois poussés au mal et détournés du bien. - Que penses-tu donc de ces maîtres qui empêchent de faire le bien et qui obligent à faire le mal? - Ce sont, par Jupiter, les plus méchants de tous les maîtres. - Et quelle est la pire de toutes les servitudes? — Celle qui nous soumet aux plus méchants maîtres. — Ainsi les intempérants sont enchaînés à la plus cruelle servitude? - C'est mon avis. - Ne te semble-t-il pas que l'intempérance écarte

τὰ βέλτιστα; les meilleures choses? -- "Ηκιστα, έφη. - Pas du tout, dit-il. - Ίσως γάρ - Peut-être en effet τὸ πράττειν τὰ βέλτιστα le faire les meilleures choses φαίνεταί σοι έλεύθερον, paraît à toi libre. είτα νομίζεις άνελεύθερον puis tu penses non-libre τὸ ἔχειν τοὺς χωλύσοντας le avoir ceux qui empêcheront ποιείν τὰ τοιαύτα: de faire les choses telles. - Παντάπασί γε, έφη - Tout à fait certes, dit-il. Οἱ ἀχρατεῖς ἄρα - Ainsi les intempérants δοχοῦσί σοι παντάπασιν paraissent à toi tout à fait είναι άνελεύθεροι; être non-libres? - Νή τὸν Δία, ἔφη, - Par Jupiter, dit-il, εἰχότως. avec raison. Πότερον δὲ οἱ ἀχρατεῖς - Mais est-ce que les intempérants δοχοῦσί σοι paraissent à toi μόνον χωλύεσθαι seulement être empêchés πράττειν τὰ κάλλιστα, de faire les plus belles choses, η και άναγκάζεσθαι ou encore être forcés ποιείν τὰ αίσχιστα; de faire les plus honteuses? - Δοχούσιν έμοιγε, έφη, - Ils paraissent à moi certes, dit-il, αναγκάζεσθαι ταῦτα οὐδὲν ήττον être forcés à ces choses en rien moins η χωλύεσθαι έχεῖνα. qu'être empêchés de celles-là. - Ποίους δέ τινας δεσπότας ήγη - Et quels maitres estimes-tu être τούς μέν χωλύοντας ceux qui empêchent τὰ ἄριστα, les meilleures choses, άναγκάζοντας δὲ τὰ κάκιστα; et qui forcent aux plus mauvaises? - Κακίστους, νη Δία, - Les plus mauvais, par Jupiter, ώς δυνατόν, ἔφη. qu'il est possible, dit-il. — Ποίαν δὲ δουλείαν - Et quel esclavage νομίζεις εξναι χαχίστην: penses-tu être le plus mauvais? Έγὼ μέν, ἔφη, - Moi je pense, dit-il, τὴν παρὰ celui auprès τοῖς κακίστοις δεσπόταις. des plus mauvais maîtres. — Οἱ ἄρα ἀχρατεῖς - Ainsi les intempérants δουλεύουσι sont-esclaves την κακίστην δουλείαν: du plus mauvais esclavage? -- Δοχεί έμοιγε, έφη. -- Il paraît à moi certes, dit-il. - Ἡ δὲ ἀχρασία - Et l'intempérance ού δοχεῖ σοι

ne paraît-elle pas à toi

ανθρώπων ή αχρασία εἰς τοὐναντίον αὐτοὺς ἐμδάλλειν; ἡ οὐ δοκεί σοι προςέγειν τε τοίς ώφελοῦσι καὶ καταμανθάνειν αὐτά χωλύειν, αφέλχουσα έπὶ τὰ ἡδέα, χαὶ πολλάχις αἰσθαγομέγους τῶν ἀγαθῶν τε καὶ τῶν κακῶν ἐκπλήξασα Ι ποιεῖν τὸ γεῖρον ἀντὶ τοῦ βελτίονος αίρεῖσθαι; - Γίγνεται τοῦτ', ἔφη. - Σωφροσύνης δέ, ω Εὐθύδημε, τίνι αν φαίημεν ήττον ή τω ακρατεί προςήχειν; αὐτὰ γὰρ δήπου τὰ ἐναντία σωφροσύνης καὶ ἀκρασίας ἔργα ἐστίν<sup>2</sup>. — 'Ουολογῶ καὶ τοῦτο, ἔφη.—Τοῦ δ' ἐπιμελεϊσθαι ὧν προςήχει 'οίει τι χωλυτιχώτερον αχρασίας είναι; -Ούχουν έγωγε, έφη. - Τοῦ δὲ ἀντὶ τῶν ἀφελούντων τὰ βλάπτοντα προαιρείσθαι ποιούντος, καὶ τούτων μεν ἐπιμελείσθαι, έχείνων δὲ ἀμελεῖν πείθοντος, καὶ τοῖς σωφρονοῦσι τὰ ἐναντία ποιείν αναγκάζοντος, οίει τι ανθρώπω κάκιον είναι; - Οὐδέν,

l'homme de la science, le plus grand des biens, pour le jeter dans l'ignorance? Ne te semble-t-il pas qu'elle l'empêche de s'appliquer à l'étude des connaissances utiles, parce qu'elle l'entraîne sans relâche vers les plaisirs, et que souvent, alors même qu'il discerne le mieux du pire, sa puissante séduction lui fait choisir le mal au lieu du bien? - Cela est vrai. - Quel est, Euthydème, l'homme qui pourrait avoir moins de prudence que l'intempérant? car rien n'est plus opposé que les actes de la prudence et ceux de l'intempérance. — J'en conviens avec toi. - Est-il rien de plus puissant que l'intempérance pour détourner l'homme de ses devoirs? - Rien, il est vrai. - Est-il un vice plus funeste que celui qui nous fait préférer le nuisible à l'utile, qui nous persuade de rechercher l'un et de négliger l'autre, qui nous force à tenir une conduite opposée à celle des hommes sages? - Aucun

ἀπείργουσα τῶν ἀνθρώπων σοφίαν τὸ μέγιστον ἀγαθὸν έμβάλλειν αὐτοὺς εἰς τὸ ἐναντίον; jeter eux dans le contraire? η ού δοχεί σοι χωλύειν προςέγειν τε τοις ώφελούσι καὶ καταμανθάνειν αὐτά, ἀφέλχουσα ἐπὶ τὰ ἡδέα. καὶ πολλάκις έκπλήξασα αἰσθανομένους τῶν ἀγαθῶν τε καὶ τῶν κακῶν ποιείν αίρείσθαι τὸ χεῖρον ἀντὶ τοῦ βελτίονος; Τοῦτο γίγνεται, ἔφη. - Τίνι δέ, ὧ Εὐθύδημε, αν φαίημεν προςήχειν ήττον σωφροσύνης ή τῷ ἀχρατεῖ; έργα γάρ σωφροσύνης καὶ ἀκρασίας ἐστὶ τὰ ἐναντία αὐτά. — 'Ομολογῶ καὶ τοῦτο, ἔφη. - Οίει δέ τι εἶναι χωλυτιχώτερον τοῦ ἐπιμελεῖσθαι ών προςήχει άχρασίας; - Ούχουν ἔγωγε, ἔφη. - Οἴει δέ τι είναι κάκιον άνθρώπω τοῦ ποιοῦντος προαιρεῖσθαι άντὶ τῶν ἀφελούντων τὰ βλάπτοντα και πείθοντος

έπιμελεῖσθαι μέν τούτων,

καὶ ἀναγκάζοντος ποιεῖν

άμελεῖν δὲ ἐχείνων,

τοίς σωφρονούσιν:

— Οὐδέν, ἔφτ.

τὰ ἐναντία

écartant des hommes la sagesse qui est le plus grand bien ou bien ne paraît-elle pas à toi empêcher et de s'appliquer aux choses qui sont-utiles et d'apprendre elles, entraînant vers les choses agréables. et souvent avant sédnit ceux qui sentent et les bonnes choses et les mauvaises faire eux choisir le pire en place du mieux? - Cela arrive, dit-il. - Mais à qui, ô Euthydème, dirions-nous appartenir moins de prudence qu'à l'homme intempérant? car les actes de la prudence et de l'intempérance sont les contraires mêmes. - Je conviens encore de ceci, dit-il. - Mais crois-tu quelque chose être plus-capable-d'empêcher de s'occuper des choses qu'il convient que l'intempérance. - Non pas moi certes, dit-il. -- Et crois-tu quelque chose être plus mauvaise pour l'homme que celle qui fait préférer en place des choses qui sont-utiles les choses qui nuisent et qui engage à s'occuper de celles-ci, et à négliger celles-là, et qui force à faire les choses contraires que les hommes qui sont-prudents?

- Aucune, dit-il

έρη. — Οὐχουν τὴν ἐγκράτειαν τῶν ἐναντίων ἢ τὴν ἀκρασίαν εἰκὸς τοῖς ἀνθρώποις αἰτίαν εἶναι; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔρη. — Οὕχουν καὶ τῶν ἐναντίων τὸ αἴτιον εἰκὸς ἄριστον εἶναι; — Εἰκὸς γάρ, ἔφη. — Ἐοικεν ἄρα, ἔφη, ῷ Εὐθύδημε, ἄριστον ἀνθρώπω ἡ ἐγκράτεια εἶναι; — Εἰκότως γάρ, ἔφη, ῷ Σώκρατες. — Ἐκεῖνο ὸέ, ῷ Εὐθύδημε, ἡδη πώποτε ἐνεθυμήθης; — Ποῖον; ἔφη. — "Οτι καὶ ἐπὶ τὰ ἡδέα, ἐφ' ἄπερ μόνα δοκεῖ ἡ ἀκρασία τοὺς ἀνθρώπους ἄγειν, αὐτὴ μὲν οὐ δύναται ἄγειν, ἡ δ' ἐγκράτεια πάντων μάλιστα ἥδεσθαι ποιεῖ. — Πῶς; ἔφη. — "Ωςπερ ἡ μὲν ἀκρασία, οὐκ ἐῶσα καρτερεῖν οὕτε λιμόν, οὕτε δίψαν! ..., οὕτε ὰγρυπνίαν, δι' ὧν μόνων ἔστιν ἡδέως μὲν φαγεῖν τε καὶ πιεῖν ..., ἡδέως δ' ἀναπαύσασθαί τε καὶ κοιμηθῆναι, καὶ περιμείναντας² καὶ ἀνασχομένους, ἔως ᾶν ταῦτα ὡς ἔνι ἡδιστα γένη-

assurément. — N'est-il donc pas naturel que la tempérance produise des effets contraires à ceux de l'intempérance? — Oui sans doute. — N'est-il pas également clair que la cause de ces effets contraires doit être excellente? — Certainement. — Il faut donc croire que la tempérance est pour l'homme le plus précieux de tous les biens? — On ne saurait en douter. — Mais, Euthydème, as-tu jamais songé à ceci? — Qu'est-ce? — Que l'intempérance, bien qu'elle paraisse ne pouvoir nous mener qu'au plaisir, est cependant incapable de nous y conduire, tandis que la tempérance nous procure les jouissances les plus senties. — Comment cela? — C'est que l'intempérance ne nous permet pas d'endurer la faim, la soif,...... l'insomnie, qui nous font seules trouver du charme à manger, à boire,...... à nous reposer, à dormir; et comme ces privations longtemps supportées sont la source

- Ούχουν είχὸς την έγχράτειαν είναι αὶτίαν τοῖς ἀνθρώποις τῶν ἐναντίων η την ακρασίαν; - Πάνυ μέν ούν, έφη. Οὔχουν καὶ εἰκὸς τὸ αἴτιον τῶν ἐναντίων είναι ἄριστον: - Εἰκὸς γάρ, ἔφη. Ή ἐγκράτεια ἄρα, ἔφη, ῶ Εὐθύδημε, ἔοιχεν εἶναι ἄριστον ἀνθοώπω: Εἰκότως γάρ, ὧ Σώχρατες, έφη. - Ένεθυμήθης δὲ ἤδη πώποτε έχεῖνο, ὧ Εὐθύδημε; - Ποῖον ; ἔφη. -- "Οτι καὶ ἡ ἀκρασία αὐτὴ οὐ δύναται μέν ἄγειν έπὶ τὰ ἡδέα, έπὶ ἄπερ μόνα δοκεῖ άγειν τοὺς ἀνθρώπους, ή δὲ ἐγχράτεια μάλιστα πάντων

ποιεϊ ήδεσθαι;

— Πῶς; ἔφη.

— "Ωςπερ ἡ μὲν ἀκρασία,
οὐκ ἐῶσα καρτερεῖν
οὕτε λιμόν, οὕτε δίψαν...,
οὕτε ἀγρυπνίαν, διὰ ὧν μόνων
ἐστὶ μὲν φαγεῖν τε
καὶ πιεῖν
ἠδέως.....,
ἀναπαύσασθαι δέ τε
καὶ κοιμηθήναι ἡδέως,
καὶ περιμείναντας
καὶ ἀνασχομένου;,
ἔως ἄν ταῦτα γένηται

- N'est-il donc pas naturel la tempérance être cause pour les hommes des choses contraires que l'intempérance? - Tont à fait certes, dit-il. - N'est-il pas encore vraisemblable la cause des contraires être la meilleure? - Vraisemblable en effet, dit-il. - La tempérance donc, dit-il, ô Euthydème, paraît être la meilleure chose pour l'homme? - Vraisemblablement en effet. ô Socrate, dit-il. — Et as-tu réfléchi déjà jamais à cette chose-ci, ô Enthydème? - Laquelle? dit-il. - Que aussi l'intempérance même ne peut pas conduire vers les choses agréables, vers lesquelles seules elle paraît conduire les hommes, mais que la tempérance le plus de toutes choses fait se réjouir? — Comment ? dit-il. - Comme l'intempérance, ne permettant pas de supporter ni la faim, ni la soif...., ni l'insomnie, par lesquelles seules il est possible et de manger et de boire avec plaisir ..... et de se reposer et de dormir avec plaisir, et attendant et endurant,

jusqu'à ce que ces choses deviennent

ΑΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΑΙΟΝ ΙΥ.

ται, κωλύει τοῖς ἀναγκαιοτάτοις τε καὶ συνεγεστάτοις Ι ἀξιολόγως 2 ήδεσθαι· ή δ' εγχράτεια, μόνη ποιοῦσα καρτερεῖν τὰ εἰρημένα, μόνη χαὶ ήδεσθαι ποιεῖ ἀξίως μνήμης ἐπὶ τοῖς εἰρημένοις.-Παντάπασιν, έφη, άληθη λέγεις. - Άλλά μην του μαθείν τι καλόν καὶ ἀγαθόν, καὶ τοῦ ἐπιμεληθῆναι τῶν τοιούτων τινός, δι' ὧν άν τις καὶ τὸ ξαυτοῦ σῶμα καλῶς διοικήσειε, καὶ τὸν ξαυτοῦ οἶχον καλώς οἰκονομήσειε 3, καὶ φίλοις καὶ πόλει ώφέλιμος γένοιτο, καὶ ἐγθροὺς κρατήσειεν, ἀφ' ὧν οὐ μόνον ἀφέλεια, άλλὰ καὶ ήδοναὶ μέγισται γίγνονται, οἱ μέν ἐγχρατεῖς ἀπολαύουσι πράττοντες αὐτά 4, οἱ οὰ ἀχρατεῖς οὐοενὸς μετέγουσι τῷ γὰρ ἄν ἦττον φήσαιμεν τῶν τοιούτων προςήχειν, ἢ ὧ ήχιστα ἔξεστι ταῦτα πράττειν, κατεχομένω ἐπὶ τῷ σπουδάζειν περὶ τὰς ἐγγυτάτω des plaisirs les plus vifs, l'intempérance nous empêche d'éprouver une véritable douceur à satisfaire les besoins même qui se reproduisent toujours; la tempérance, au contraire, est seule capable de nous faire endurer les privations, mais elle est aussi la seule qui nous donne ces jouissances dont la mémoire garde le souvenir. — Tu dis bien vrai. — C'est encore la tempérance qui nous apprend à connaître ce qui est beau et ce qui est bien, et à nous livrer à ces études qui enseignent à perfectionner son corps, à administrer sagement sa maison, à se rendre utile à ses amis et à sa patrie, à vaincre ses ennemis; de là les avantages et les plaisirs infinis dont jouissent les hommes tempérants, et dont les intempérants sont exclus; qui mérite moins en effet de les obtenir, que celui qui ne veut rien faire pour la vertu et qui s'occupe

ήδιστα ώς ένι, χωλύει ήδεσθαι άξιολόγως τοῖς ἀναγκαιοτάτοις τε καὶ συνεχεστάτοις: ή δὲ ἐγχράτεια, ποιούσα μόνη καρτερείν τὰ εἰρημένα, μόνη καὶ ποιεῖ ἥδεσθαι άξίως μνήμης έπὶ τοῖς εἰρημένοις. - Λέγεις, ἔφη, παντάπασιν άληθη. — 'Αλλά μὴν οί μεν έγχρατεῖς ἀπολαύουσι τοῦ μαθεῖν τι καλὸν καὶ ἀγαθόν, καὶ τοῦ ἐπιμεληθῆναι τινός τῶν τοιούτων, διά ών τις καὶ διοικήσειε καλῶς τὸ σῶμα έαυτοῦ. καὶ οἰκονομήσειεν ἄν καλῶς τὸν οἶχον έαυτοῦ. καὶ γένοιτο ἀφέλιμος φίλοις καὶ πόλει, καὶ κρατήσειεν ἐχθρούς, ἀπὸ ὧν γίγνονται ού μόνον ώφέλεια, άλλά καὶ μέγισται ήδοναί, πράττοντες αὐτά, οί δὲ ἀχρατεῖς μετέχουσιν ούδενός. τῷ γὰρ ἂν φήσαιμεν προςήχειν ήττον τῶν τοιούτων, η ῷ ἔξεστιν ήκιστα πράττειν ταῦτα, κατεγομένω έπὶ τῶ σπουδάζειν περί τὰς ήδονὰς

les plus agréables qu'il est possible, empêche d'être charmé d'une façon convenable des choses et les plus nécessaires et les plus continues; mais la tempérance, faisant seule supporter les choses qui ont été dites, seule aussi fait se réjouir d'une-manière-digne de souvenir au sujet des choses qui ont été dites. - Tu dis, dit-il, des choses tout à fait vraies. - Mais de plus les tempérants profitent du avoir appris quelque chose de beau et de bon, et du s'être occupé de quelqu'une des choses telles, au moyen desquelles quelqu'un et gouvernerait bien le corps de lui-même, et administrerait bien la maison de lui-même. et deviendrait utile à ses amis et à la ville, et vaincrait ses ennemis, choses desquelles résultent non seulement une utilité, mais encore les plus grands plaisirs, ils profitent faisant ces choses. mais les intempérants ne participent à aucune : car à qui pourrions-nous dire appartenir moins des choses telles, qu'à celui à qui il est possible le moins de faire ces choses, étant retenu sur le s'empresser

autour des plaisirs

ήδονάς 1; - Καὶ ὁ Εὐθύδημος. Δοκεῖς μοι, ἔφη, ιδ Σώκρατες, λέγειν, ως ανδρί ήττονι των διά του σωματος ήδονων πάμπαν οὐδεμιᾶς ἀρετῆς προςήχει. — Τί γὰρ διαφέρει 2, ἔψη, 🕉 Εὐθύδημε, ἄνθρωπος ἀχρατής θηρίου τοῦ ἀμαθεστάτου: ὅςτις γὰρ τὰ μὲν κράτιστα μὴ σκοπεῖ, τὰ ἥδιστα δ' ἐκ παντὸς τρόπου ζητεί ποιείν, τί αν διαφέροι των αφρονεστάτων βοσχημάτων; ἀλλὰ τοῖς ἐγχρατέσι μόνοις ἔζεστι σχοπεῖν τὰ χράτιστα τῶν πραγμάτων, καί, ἔργω καὶ λόγω διαλέγοντας κατὰ γένη3, τὰ μέν αγαθά προαιρεῖσθαι, των δὲ κακών απέγεσθαι.» Καὶ ούτως έφη ἀρίστους τε καὶ εὐδαιμονεστάτους ἄνδρας γίγνεσθαι, καὶ διαλέγεσθαι δυνατωτάτους 4 · έφη δέ καὶ τὸ διαλέγε σθαι δνομασθηναι έχ τοῦ συνιόντας χοινή βουλεύεσθαι, διαλέγοντας χατά γένη τὰ πράγματα: δεῖν οὖν πειρᾶσθαι ὅ τι μάλιστα πρὸς τοῦτο

sans cesse à goûter des voluptés que n'achète aucun effort? - Si je te comprends bien, Socrate, tu veux dire que l'homme maîtrisé par les plaisirs des sens est incapable d'aucune vertu. — Y a-t-il donc une dissérence, Euthydème, entre l'homme intempérant et la bête la plus stupide? celui qui ne prend jamais le bien pour son but, qui poursuit le plaisir par tous les moyens possibles, peut-il se distinguer des animaux les plus dépourvus de raison? L'homme tempérant peut seul rechercher ce qu'il y a de bien dans toutes choses, les distinguer entre elles à l'aide du raisonnement et de l'expérience, choisir les bonnes et rejeter les mauvaises. » Socrate disait qu'ainsi se formaient les hommes les plus vertueux, les plus heureux et plus éloquents ; il ajoutait que le mot discuter venait sans doute de l'habitude de se réunir pour délibérer sur les choses et les diviser par genres ; qu'il fallait

(τὰς) ἐγγυτάτω; le plus-à-portée? - Καὶ ὁ Εὐθύδημος: - Et Euthydème : Tu paraîs à moi dire, Δοχεῖς μοι λέγειν, ὧ Σώκρατες, ἔφη, ô Socrate, dit-il, qu'il n'appartient absolument rien ώς προςήχει πάμπαν d'aucune vertu ούδεμιᾶς ἀρετῆς άνδοὶ à un homme inférieur aux plaisirs ήττονι των ήδονων διὰ τοῦ σώματος. qu'on se procure au moyen du corps. - En effet en quoi, - Τί γάρ, ô Euthydème, dit-il, ῶ Εὐθύδημε, ἔφη, ανθρωπος αχρατής un homme intempérant διαφέρει diffère-t-il θηρίου τοῦ ἀμαθεστάτου; de la bête la plus ignorante? οςτις γάρ μὴ σχοπεῖ μὲν en effet celui qui ne considère pas τὰ χράτιστα. les choses les meilleures. ζητεῖ δὲ ἐχ παντὸς τρόπου mais cherche de toute manière ποιεῖν τὰ ἥδιστα, à faire les plus agréables, τί αν διαφέροι en quoi diffèrerait-il τῶν βοσκημάτων ἀφρονεστάτων; des animaux les plus stupides? άλλὰ ἔξεστι mais il est permis aux tempérants seuls τοῖς ἐγχρατέσι μόνοις σκοπεῖν τὰ κράτιστα d'examiner les meilleures τῶν πραγμάτων, des choses, καί, διαλέγοντας κατά γένη et, les divisant par espèces έργω καὶ λόγω, de fait et de parole, προαιρεῖσθαι μὲν τὰ ἀγαθά, de préférer les bonnes. ἀπέγεσθαι δὲ τῶν κακῶν.» et de s'abstenir des mauvaises. » Καὶ ἔφη γίγνεσθαι οὕτως Et il disait se faire ainsi άνδρας άρίστους τε des hommes et très vertueux

καὶ εὐδαιμονεστάτους.

ἔφη δὲ καὶ

κατά γένη.

έχ τοῦ συνιόντας

βουλεύεσθαι κοινη,

καὶ δυνατωτάτους διαλέγεσθαι.

τὸ διαλέγεσθαι ὀνομασθῆναι

διαλέγοντας τὰ πράγματα

παρασκευάζειν έαυτὸν

δεῖν οὖν πειρᾶσθαι ὅ τι μάλιστα

le discuter avoir été nommé du se réunissant délibérer en commun. exposant les choses par espèces;

et très habiles à discuter;

et très heureux,

et il disait aussi

falloir donc s'efforcer le plus possible

de disposer soi-même

ξαυτόν έτοιμον παρασχευάζειν, χαὶ τούτου μάλιστα ἐπιμελεῖσθαι έχ τούτου γάρ γίγνεσθαι άνδρας αρίστους τε καὶ ήγεμονιχωτάτους χαὶ διαλεχτιχωτάτους.

VI. 'Ως δέ καὶ διαλεκτικωτέρους ἐποίει τοὺς συνόντας, πειράσομαι καὶ τοῦτο λέγειν. Σωκράτης γάρ τους μέν εἰδότας, τί έχαστον είη τῶν ὄντων, ἐνόμιζε καὶ τοῖς ἄλλοις αν ἐξηγεῖσθαι δύνασθαι, τους δε μη ειδότας, ούδεν έφη θαυμαστόν είναι αὐτούς τε σφάλλεσθαι καὶ άλλους σφάλλειν. ὧν ένεκα σκοπών σὺν τοῖς συνούσι, τί έκαστον είη τῶν ὄντων, οὐδέποτ' έληγε. Πάντα μέν οὖν, ἢ διωρίζετο, πολύ έργον αν εἴη διεξελθεῖν, ἐν ὅσοις δὲ καὶ τὸν τρόπον τῆς ἐπισκέψεως δηλώσειν οἶμαι, τοσαῦτα λέζω. Πρώτον δε περί εὐσεδείας ὧδέ πως ἐσχόπει « Εἰπέ μοι, ἔφη, ω Ευθύδημε, ποιόν τι νομίζεις εὐσέβειαν είναι; Καὶ ός Κάλ-

donc se préparer avec le plus grand soin à cet exercice, et y consacrer tous ses efforts, puisque cette étude forme les hommes les plus vertueux, les plus habiles politiques et les meilleurs dialecticiens.

VI. Je vais encore essayer de rapporter comment Socrate formait ses amis à l'art de raisonner : il pensait que si l'on connaît les choses telles qu'elles sont, on peut les expliquer aux autres, mais que si on les ignore, il n'est pas étonnant qu'on se trompe soi-même et qu'on trompe les autres avec soi; aussi ne cessait-il jamais de rechercher avec ses disciples la nature des choses. Ce serait un grand ouvrage de reproduire toutes ses définitions; je donnerai seulement celles qui peuvent, à mon avis, indiquer sa manière de procéder. Et d'abord, voici comment il envisageait la piété: « Dis-moi, Euthydème, quelle idée te fais-tu de la piété? — Je ne vois rien de plus beau.

έτοιμον πρός τοῦτο, έχ τούτου γάρ γίγνεσθαι ἄνδρας ἀρίστους τε καὶ ἡγεμονικωτάτους καὶ διαλεκτικωτάτους.

VI. Πειράσομαι δὲ καὶ λέγειν τούτο, ώς ἐποίει τούς συνόντας καὶ διαλεκτικωτέρους\* Σωχράτης γὰρ ἐνόμεζε τούς μέν είδότας, τί εἴη ἕχαστον τών όντων, καὶ δύνασθαι ἄν έξηγεῖσθαι τοῖς ἄλλοις, έση δὲ είναι θαυμαστόν ούδὲν τούς μη είδότας σφάλλεσθαί τε αύτοὺς καὶ σφάλλειν ἄλλουςενεχα ὧν οὐδέποτε ἔληγε σκοπῶν σύν τοῖς συνούσι, τί εἴη ἕχαστον τῶν ὄντων. Είη μέν ούν αν πολύ έργον διεξελθεῖν πάντα. ή διωρίζετο. έν όσοις δε οξμαι δηλώσειν καὶ τὸν τρόπον τῆς ἐπισχέψεως, λέξω τοσαῦτα. Ποῶτον δὲ ἐσκόπει ὦδέ πως περὶ εὐσεβείας. « Εἰπέ μοι, ἔφη, ὧ Εὐθύδημε, ποιόν τι νομίζεις εὐσέβειαν εἶναι:

— Καὶ ὅς· Κάλλιστον,

prêt pour cela, καὶ ἐπιμελεῖσθαι μάλιστα τούτου· et prendre-soin surtout de cela : car au moyen de cela devenir des hommes et excellents et très capables-de-commander

et très habiles-dialecticiens. VI. Et j'essaverai encore de dire ceci, qu'il rendait ceux qui étaient-avec lui aussi plus habiles-dialecticiens: car Socrate pensait ceux qui savent, quelle est chacune des choses qui existent, aussi pouvoir l'exposer aux autres, mais il disait n'être étonnant en rien cenx qui ne savent pas et se tromper eux-mêmes et en tromper d'autres: à cause desquelles choses jamais il ne cessait examinant avec ceux qui étaient-avec lui, quelle est chacune des choses qui existent. Ce serait certes un grand ouvrage de parcourir toutes choses, comme il les définissait, mais dans toutes celles où je crois devoir montrer aussi la manière de l'examen, j'en dirai tout autant. Et d'abord il examinait ainsi à peu près au sujet de la piété: « Dis-moi, dit-il, ô Euthydème, quelle chose penses-tu la piété être? - Et lui : Une très belle,

8-9-5

λιστον, νη Δί', έφη. - "Εγεις οὖν εἰπεῖν, ὁποῖός τις ὁ εὐσεδής έστιν; - Έμοι μέν δοχεῖ, έση, ὁ τοὺς θεοὺς τιμῶν. - Εζεστι δὲ ον ἄν τις βούληται τρόπον τοὺς θεοὺς τιμᾶν; — Οὕχ. ἀλλὰ νόμοι εἰσί, καθ' οὺς δεῖ τοῦτο ποιεῖν. - Οὕκουν ὁ τοὺς νόμους τούτους είδως είδείη ἄν, ως δεῖ τοὺς θεοὺς τιμᾶν; — Oῗμαι έγωγ', έφη. - Αρ' οὖν ό εἰδώς τοὺς θεοὺς τιμᾶν οὐχ άλλως οίεται δεῖν τοῦτο ποιεῖν ἡ ὡς οἶδεν; ... Οὐ γὰρ οὖν, ἔφη. ... Αλλως δέ τις θεούς τιμα ή ώς οἴεται δεῖν; - Οὐχ οἶμαι, ἔφη. - Ο άρα τὰ περὶ τοὺς θεοὺς νόμιμα εἰδὼς νομίμως αν τούς θεούς τιμώη; — Πάνυ μέν ούν. — Ούχουν ο γε νοιιίμως τιμών ώς δεῖ τιμᾶ; — Πώς γὰρ οὖ; — Ὁ δέ γε ώς δεῖ τιμῶν εὐσεθής ἐστι; - Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. - Ὁ ἄρα τὰ περὶ τοὺς

- Pourrais-tu dire quel est l'homme pieux? - C'est, je pense, celui qui honore les dieux. — Est-il permis à chacun d'honorer les dieux à sa fantaisie? — Non; il y a des lois qui règlent le culte. — Celui qui connaît les lois, sait donc comment il faut honorer les dieux? - Sans doute. — Et celui qui sait honorer les dieux pense-t-il qu'il faille les honorer autrement qu'il ne le fait? - Non certes. - Honore-t-on les dieux autrement qu'on ne croit le devoir? - Je ne le pense pas. -Donc celui qui connaît les lois relatives au culte rend aux dieux un culte légitime? — Cela est juste. — Donc celui qui rend aux dieux un culte légitime, les honore comme il faut? — Assurément. — Et celui qui les honore comme il faut est un homme pieux? - Sans doute.-

τη Δία, έφη. - "Εγεις οὖν εἰπεῖν, όποῖός τίς ἐστιν ὁ εὐσεδής: - Δοκεῖ μὲν ἐμοί, ἔρη, ό τιμῶν τοὺς θεούς. - Έξεστι δὲ τιμάν τούς θεούς ον τρόπον τις αν βούληται; - Oŭx. άλλα νόμοι είσί, κατά ους δεῖ ποιεῖν τούτο. - Ούχουν ό είδως τούτους τούς νόμους εἰδείη ἄν. ώς δεῖ τιμᾶν τοὺς θεούς; - Έγωγε οξμαι, έφη. — Άρα οὖν ό είδως τιμάν τούς θεούς οίεται δείν ποιείν τούτο ούχ ἄλλως η ώς οίδεν; - Οὐ γάρ οὖν, ἔφη. Τὶς δὲ τιμᾶ τοὺς θεοὺς άλλως η ώς οἵεται δείν; Οὐκ οἶμαι, ἔρη. --- 'Ο ἄρα εἰδώς τὰ νόμιμα περί τοὺς θεοὺς τιμώη αν νομίμως τούς θεούς; - Πάνυ μέν οὖν. - Ούχουν ο γε τιμών νομίμως

par Jupiter, dit-il. - As-tu donc à dire, quel est l'homme pieux? - Il semble à moi, dit-il, celui qui honore les dieux. - Mais est-il permis d'honorer les dieux de la manière que l'on veut? - Non: mais des lois sont, selon lesquelles il faut faire cela. - N'est-il donc pas vrai que celui qui sait ces lcis saurait. comment il faut honorer les dieux? - Moi je le crois, dit-il. - Est-ce que donc celui qui sait honorer les dieux pense falloir faire cela non autrement que comme il sait? - Non autrement en effet, dit-il. - Et quelqu'un honore-t-il les dieux autrement que comme il croit falloir? - Je ne crois pas, dit-il. - Ainsi celui qui sait les choses légales concernant les dieux honorerait légalement les dieux? - Tout à fait certes. - N'est-il donc pas vrai que celui du moins qui les honore légalement τιμα ώς δεί; les honore comme il faut? - Πῶς γὰρ οὕ; - Et comment non? - Et celui du moins qui les honore - 'Ο δέ γε τιμών ယ်၎ ဝိဧနိ comme il faut έστὶν εὐσεβής; est pieux? — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. - Tout à fait certes, dit-il. - 'Ο ἄρα είδως - Ainsi celui qui sait τὰ νόμιμα les choses légales

θεούς νόμιμα είδως όρθως αν ήμινι εύσεθης ωρισμένος είη; —

Έμοὶ γοῦν, ἔφη, δοχεῖ.

« Ανθρώποις δὲ ἄρα ἔξεστιν, δν ἄν τις τρόπον βούληται, χρῆσθαι; — Οὕχ. ἀλλὰ καὶ περὶ τούτους ὁ εἰδὼς ἄ ἐστι νόμιμα, καθ' ἀ δεῖ πως ² ἀλλήλοις χρῆσθαι, νόμιμος ἄν εἴη. — Οὕχουν οἱ κατὰ ταῦτα χρώμενοι ἀλλήλοις ὡς δεῖ χρῶνται; — Πῶς γὰρ οῦ; — Οὕχουν οἱ γε ὡς δεῖ χρώμενοι καλῶς χρῶνται; — Ηάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Οὕχουν οἱ γε τοῖς ἀνθρώποις καλῶς χρώμενοι καλῶς πράττουσι τὰνθρώπεια πράγματα; — Εἰκός γ', ἔφη. — Οὕχουν οἱ τοῖς νόμοις πειθόμενοι, δίκαια οῦτοι ποιοῦσι; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Δίκαια δὲ οἶσθα, ἔφη, ὁποῖα καλεῖται; — Α΄ οἱ νόμοι κελεύουσιν, ἔφη. — Οἱ ἄρα ποιοῦντες ὰ οἱ νόμοι

Nous aurions donc raison de définir l'homme pieux celui qui connaît le culte légitime? — C'est aussi mon avis.

« Est-il permis à chacun de traiter les hommes à sa fantaisie? — Non; mais celui qui connaît les lois faites pour régler les rapports des hommes entre eux, se conduit légitimement à leur égard.—Donc ceux qui se conforment à ces lois se traitent entre eux comme ils le doivent? —Oui.— Donc ceux qui se traitent comme il faut se traitent bien? — Sans doute.—Donc ceux qui traitent bien les hommes remplissent bien les devoirs de l'homme?—Assurément.—Donc ceux qui obéissent aux lois se conduisent selon la justice? — Oui. — Et sais-tu ce que l'on appelle la justice? — Ce que les lois ordonnent — Ainsi ceux qui font

## ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

περὶ τοὺς θεοὺς εἴη ἄν ὡρισμένος ἡμῖν εὐσεβής ὀρθῶς:

- Δοχεῖ γοῦν ἐμοί, ἔφη.

« Άρα δὲ ἔξεστι χρῆσθαι ἀνθρώποις

όν τρόπον τις αν βούληται;

Ούχ · άλλὰ καὶ ὁ εἰδώς

ἄ ἐστι νόμιμα περὶ τούτους, κατὰ ἃ ὸεῖ πως

χρῆσθαι ἀλλήλοις, εἴη ἄν νόμιμος.

Οὔκουν
οἱ γρώμενοι ἀλλήλοις

κατά ταῦτα χρῶνται ὡς δεῖ;

— Πῶς γὰρ οὕ;

Ο ὕχουν

ογ γε

χρώμενοι ώς δεῖ γρώνται καλῶς;

- Πάνυ μέν οὖν, ἔφη.

— Οὔκουν

οί γε χρώμενοι καλῶς τοῖς ἀνθρώποις πράττουσι καλῶς

τὰ πράγματα ἀνθρώπεια;

-- Εἰχός γε,

ἔφη.

- Ούχουν

οί πειθόμενοι τοῖς νόμοις, οὖτοι ποιοῦσι δίχαια;

Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη.

— Οἰσθα δέ, ἔφη,

όποῖα καλεῖται δίκαια;

- "A οἱ νόμοι κελεύουσιν, ἔφη.

Οἱ ἄρα ποιοῦντες

α οἱ νόμοι κελεύουσι,

concernant les dieux serait défini par nous pieux avec raison?

- Il paraît certes à moi, dit-il.

« Mais est-ce qu'il est permis de se servir des hommes de la manière que l'on veut?

- Non; mais encore celui qui sait

les choses qui sont légales concernant ceux-ci,

selon lesquelles

il faut d'une-certaine-façon se servir les uns des autres, serait un *homme* légal.

- N'est-il donc pas vrai que

ceux qui se servent les uns des antres

selon ces choses

s'en servent comme il faut?

- Et comment non?

- N'est-il donc pas vrai que

ceux du moins

qui se servent comme il faut

se servent bien?

- Tout à fait certes, dit-il.

— N'est-il donc pas vrai que ceux du moins qui se servent bien

des hommes font bien

les choses humaines?

- Cela est vraisemblable certes,

dit-il.

— N'est-il donc pas vrai que ceux qui obéissent aux lois, ceux-là font des choses justes?

- Tout à fait certes, dit-il.

- Et sais-tu, dit-il,

quelles choses sont appelées justes?
—Celles que les lois ordonnent, dit-il.

- Ainsi ceux qui font

les choses que les lois ordonnent,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

ποιούσι δίχαιά τε καὶ ά δεῖ;

- II ws yap ov;

- Ούχουν

oi ye

ποιούντες τὰ δίχαια είσι δίχαιοι:

- Έγωγε οξμαι, έφη.

- Οίει οὖν τινας

πείθεσθαι τοῖς νόμοις. μή είδότας

α οί νόμοι χελεύουσιν;

Οὐχ ἔγωγε, ἔφη.

- Οίει δέ τινας εἰδότας ἃ δεῖ ποιεῖν

οξεσθαι δείν μή ποιείν ταύτα;

- Ούκ οίμαι, έφη.

- Οξδας δέ τινας

ποιούντας ἄλλα

η α οίονται δείν ;

Οὐκ ἔγωγε, ἔφη.

- Οί ἄρα εἰδότες

τὰ νόμιμα

πεοί ανθρώπους,

ούτοι ποιούσι τὰ δίκαια;

Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη.

- Ούχουν

οί γε ποιούντες τὰ δίχαια είσὶ δίχαιοι;

Τίνες γὰρ ἄλλοι; ἔφη.

Οριζοίμεθα ἄρα ἄν ποτὲ

όριζόμενοι είναι δικαίους τούς είδότας τὰ νόμιμα (τὰ) περὶ ἀνθρώπους;

- Δοχεῖ ἔμοιγε, ἔφη.

« Τί δὲ αν φήσαιμεν σοφίαν είναι; είπέ μοι, πότερα οί σοφοί δοχούσί σοι

είναι σοφοί ταῦτα,

font des choses et justes et qu'il faut faire? - Et comment non?

- N'est-il donc pas vrai que ceux du moins

117

qui font les choses justes sont justes?

— Moi du moins je le crois, dit-il.

- Crois-tu donc quelques uns

obéir aux lois, ne sachant pas

les choses que les lois ordonnent?

- Non pas moi certes, dit-il.

- Et crois-tu quelques uns

sachant les choses qu'il faut faire croire falloir ne pas faire ces choses?

- Je ne crois pas, dit-il.

- Et connais-tu quelques uns

faisant d'autres choses

que celles qu'ils croient falloir?

- Non pas moi certes, dit-il.

- Ainsi ceux qui savent

les choses légales

concernant les hommes.

ceux-là font les choses justes?

- Tout à fait certes, dit-il.

- N'est-il donc pas vrai que ceux du moins qui font les choses

sont justes? **[iustes** 

-Et quels autres le seraient ? dit-il.

- Ainsi nous définirions enfin

raisonnablement.

définissant être justes

ceux qui savent les choses légales

concernant les hommes?

- Il parait à moi du moins, dit-il.

« Mais quoi dirions-nous

la sagesse être? dis-moi, si les sages paraissent à toi

être sages en ces choses,

116

κελεύουσι, δίκαιά τε ποιοῦσι καὶ ὰ δεῖ; — Πῶς γὰς οὐ; — Ούχουν οί γε 1 τὰ δίχαια ποιούντες δίχαιοί είσιν: - Οἶμαι έγωγ', ένη. - Οίει οὖν τινας πείθεσθαι τοῖς νόμοις, μὴ εἰδότας ἃ οί νόμοι χελεύουσιν; - Οὐχ ἔγωγ', ἔφη. - Εἰδότας δὲ ἃ δεῖ ποιεῖν οίει τινάς οίεσθαι δείν μη ποιείν ταῦτα; - Οὐκοἶμαι, ἔφη. -Οξόας² δέ τινας άλλα ποιούντας ή α δίονται δείν; - Ούκ έγωγ', έφη. — Οἱ ἄρα τὰ περὶ ἀνθρώπους νόμιμα εἰδότες, τὰ δίχαια οδτοι ποιούσιν; - Πάνυ μέν οὖν, έρη. - Οὐκουν οἴ γε τὰ δίκαια ποιούντες δίκαιοί είσι; - Τίνες γάρ άλλοι; έφη. - 'Ορθώς άν ποτε άρα δριζοίμεθα, δοιζόμενοι δικαίους εἶναι τοὺς εἰδότας τὰ περί ἀνθρώπους νόμιμα; - "Εμοιγε δοχεί, έφη.

« Σοφίαν δε τί αν φήσαιμεν είναι; είπε μοι, πότερά σοι δοχούσιν οί σοφοί, ά ἐπίστανται, ταῦτα σοφοί εἶναι, ἡ εἰσί τι-

ce que les lois ordonnent se conduisent selon la justice et le devoir? - Peut-il en être autrement? - Donc ceux qui se conduisent selon la justice sont des hommes justes? — Je le pense. — Crois-tu qu'on puisse obéir aux lois sans savoir ce qu'elles ordonnent? - Non. -Et quand on sait ce qu'il faut faire, pense-t-on ne pas devoir le faire? - Pas davantage. - Connais-tu des hommes qui fassent autre chose que ce qu'ils croient devoir faire? - Non. - Donc ceux qui connaissent les lois qui règlent les rapports entre les hommes, se conduisent selon la justice? - Cela est vrai. - Donc ceux qui se conduisent selon la justice, sont des hommes justes? - Autrement, qui pourrait l'être? - Nous aurions donc raison de définir l'homme juste celui qui connaît les lois qui règlent sa conduite envers les hommes? - Je le pense comme toi.

« Comment définirions-nous la sagesse? dis-moi, à ton avis, les sages le sont-ils seulement dans ce qu'ils savent, ou peut-on être sage νες, ἃ μὴ ἐπίστανται, σοφοί; — Ἦ ἐπίστανται δῆλον ὅτι, ἔφη· πῶς γὰρ ἄν τις, ἄ γε μὴ ἐπίσταιτο, ταῦτα σοφὸς εἴη; — Ἄρ' οὖν οἱ σοφοὶ ἐπιστήμη σοφοί εἰσι; — Τίνι γάρ, ἔφη, ἄλλῳ τις ἃν εἴη σοφοί, εἴ γε μὴ ἐπιστήμη; — Ἦλλο δέ τι σοφίαν οἴει εἶναι ἢ ῷ σοφοί εἰσιν; — Οὐα ἔγωγε. — Ἐπιστήμη ἄρα σοφία ἐστίν¹; — Ἦμοιγε δοχεῖ.—ഐ οὖν δοχεῖ σοι ἀνθρώπῳ δυνατὸν εἶναι τὰ ὄντα πάντα ἐπίστασθαι; — Οὐδέ, μὰ Δί', ἔμοιγε πολλοστὸν μέρος αὐτῶν. — Πάντα μὲν ἄρα σοφὸν οὺγ, οἷόν τε ἄνθρωπον εἶναι; — Μὰ Δί', οὐ δῆτα, ἔφη. — Ὁ ἄρα ἐπίσταται ἕχαστος, τοῦτο χαὶ σοφός ἐστιν; — Ἦμοιγε δοχεῖ.

« ¾ ρ' οὖν, ὦ Εὐθύδημε, καὶ τἀγαθὸν οὕτω ζητητέον ἐστί;

dans ce qu'on ne sait pas? — Ils sont sages dans ce qu'ils savent, évidemment; comment, en effet, pourrait on l'être dans ce qu'on ne sait pas? — Est-ce la science qui constitue les sages? — Eh! qui pourrait les rendre sages, si ce n'est la science? — La sagesse est-elle autre chose que ce qui fait les sages? — Je ne le crois pas. — La science est donc la sagesse? — Il me le semble. — Penses-tu qu'il soit possible à l'homme de tout savoir? — Par Jupiter, je crois bien plutôt qu'il ne peut savoir que fort peu de chose. — Un homme ne peut donc être sage en tout? — Non, par Jupiter. — Et il est sage dans ce qu'il sait? — C'est mon avis.

« Faut-il, Euthydème, rechercher de même la nature du bien? -

& ἐπίστανται. ή τινες είσι σοφοί ά μη ἐπίστανται; - Δῆλον ὅτι α επίστανται. έφη: πῶς γάρ τις άν είη σοφός ταῦτά γε. α μη επίσταιτο; Αρα οὖν οἱ σοφοὶ είσὶ σοφοί ἐπιστήμη; - Τίνι γὰρ ἄλλω, ěφη, τὶς ἄν εἴη σοφός. εί γε μή επιστήμη; - Οίει δὲ σοφίαν είναί τι άλλο ή ώ είσι σοφοί; - Οὐχ ἔγωγε. Έπιστήμη ἄρα έστι σοφία; — Δοχεῖ ἔμοιγε. — Άρα οὖν δοκεῖ σοι είναι δυνατόν άνθρώπω ἐπίστασθαι πάντα τὰ ὄντα: -- Έμοιγε οὐδέ, μὰ Δία, μέρος πολλοστὸν αὐτῶν. Οὐ μὲν ἄρα οἶόν τε ανθρωπον είναι σοφόν πάντα; — Μὰ Δία, οὐ δῆτα, ἔφη. — "Εκαστος άρα καί ἐστι σοφὸς τούτο, δ ἐπίσταται; Δοχεῖ ἔμοιγε. « Άρα οὖν, ὧ Εὐθύδημε. καὶ τὸ ἀγαθὸν έστὶ ζητητέον ούτω;

- Πως; ἔφη.

qu'ils savent, ou quelques uns sont-ils sages en des choses qu'ils ne savent pas? - Il est évident qu'ils le sont dans les choses qu'ils savent, dit-il; car comment quelqu'un serait-il sage en ces choses du moins, qu'il ne saurait pas? - Est-ce que donc les sages sont sages par la science? - Par quelle autre chose en effet, dit-il. quelqu'un serait-il sage, si ce n'était toutesois pas par la science? — Et crois-tu la sagesse être quelque autre chose que ce par quoi ils sont sages? - Non pas moi certes. - Ainsi la science est la sagesse? - Il paraît à moi du moins. - Est-ce que donc il paraît à toi être possible à l'homme de savoir toutes les choses qui sont? - Il paraît à moi du moins qu'il ne peut pas même savoir, par Jupiter, une partie très petite d'elles. - Ainsi il n'est pas possible un homme être sage en tout? - Par Jupiter, non certes, dit-il. - Ainsi chacun aussi est sage en cela, qu'il sait? - Il paraît à moi du moins. « Est-ce que donc, ô Euthydème, aussi le bien est devant être recherché ainsi? - Comment? dit-il.

- Πῶς; ἔφη. - Δοχεῖ σοι τὸ αὐτὸ πᾶσιν ὡφέλιμον εἶναι; -Οὐχ ἔμοιγε. - Τί δέ; τὸ ἄλλω ἀφέλιμον οὐ δοχεῖ σοι ἐνίστε άλλω βλαδερὸν εἶναι; — Καὶ μάλα, ἔφη. — "Αλλο δ' ἄν τι φαίης αγαθόν είναι ή το ώφελιμον; - Οὐκ έγωγ', έφη. - Το ἄρα ὢφέλιμον ἀγαθόν ἐστιν, ὅτω ᾶν ὢφέλιμον  $\tilde{\eta}$ ; —  $\Delta$ οχεῖ uoi, žon.

« Τὸ δὲ χαλὸν ἔγοιμεν ἄν πως ἄλλως εἰπεῖν, ἤ, εἰ ἔστιν. ονομάζειν καλόν ή σωμα ή σκεύος ή άλλ' ότιουν, δ οίσθα πρός πάντα καλὸν ὄν; — Μὰ  $\Delta$ ί', οὐκ ἔγωγ', ἔφη. — Åρ' οὖν, πρὸς ο αν έκαστον γρήσιμον ή, προς τοῦτο έκάστω καλώς έγει γρησθαι; - Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Καλὸν δὲ πρὸς ἄλλο τί ἐστιν έχαστον, ή πρὸς ὁ έχάστω καλῶς έχει γρῆσθαι; - Οὐδὲ πρὸς εν άλλο, έφη. — Τὸ γρήσιμον άρα καλόν ἐστι, πρὸς ὁ αν ή γρήσιμον: - Εμοιγε δοχεί, έση.

Comment nous y prendre? — Crois-tu que la même chose soit utile à tous? - Non vraiment. - Eh bien! ce qui est utile à l'un ne te semble-t-il pas nuisible à l'autre? — Sans doute. — Le bien est-il, selon toi, différent de ce qui est utile? - Nullement. - Une chose utile est donc un bien pour celui à qui elle est utile? — C'est ce que je crois.

« N'en est-il pas de même du beau? Quand tu parles de la beauté d'un corps, d'un vase, ou de quelque autre objet, entends-tu que cet objet soit beau pour quelque usage que ce soit? - Non sans doute. - Il est donc beau seulement pour l'usage auquel il doit servir? -Assurément. — Ce qui est beau sous un certain rapport d'utilité le sera-t-il encore sous d'autres rapports? - Ce n'est pas une conséquence. - Ainsi ce qui est utile est beau relativement à l'usage auquel il est utile? - C'est mon avis.

- Δοχεῖ σοι - Paraît-il à toi τὸ αὐτὸ εἶναι ἀφέλιμον πᾶσιν; la même chose être utile à tous? - Ούκ έμοιγε. - Non pas à moi certes. Τί δέ: τὸ ἀφέλιμον ἄλλω - Mais quoi? la chose utile à l'un ού δοχεῖ σοι ἐνίοτε ne paraît-elle pas à toi quelquefois είναι βλαβερόν ἄλλω; être nuisible à l'autre? - Καὶ μάλα, ἔφη. - Assurément, dit-il. — Φαίης δὲ ἂν - Mais dirais-tu τὶ ἄλλο ἢ τὸ ἀφέλιμον quelque chose autre que l'utile είναι άγαθόν; être bonne? Οὐκ ἔγωγε, ἔφη. - Non pas moi certes, dit-il. -- Τὸ ἄρα ἀφέλιμον - Ainsi l'utile έστὶν ἀγαθόν, est bon, pour celui δτω αν ή ωφέλιμον: à qui il est utile? - Il paraît à moi, dit-il. - Δοχεῖ μοι, ἔφη. « Έγοιμεν δὲ αν « Mais aurions-nous είπεῖν τὸ χαλὸν à dire (désigner) le beau **ἄλλως πως**, autrement de quelque facon. ή, εί ἔστιν, ὀνομάζειν καλὸν que, si cela est, de nommer beau η σώμα η σκεύος ou un corps ou un vase ή άλλο ότιοῦν, ou une autre chose quelconque, ο οἶσθα οੌν καλὸν que tu sais étant belle πρὸς πάντα; pour toutes choses? — Μὰ Δία, οὐχ ἔγωγε, - Par Jupiter, non pas moi certes, ἔφη. dit-il. - Άρα οὖν ἔγει καλῶς - Est-ce que donc il est bien χρῆσθαι έκάστω de se servir de chaque chose πρός τούτο. pour cela, πρός δ εκαστον αν ή χρήσιμον; pour quoi chaque chose est utile? - Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Tout à fait certes, dit-il. - Mais chaque chose est-elle belle — "Εχαστον δέ ἐστι χαλὸν πρός τι ἄλλο pour quelque autre chose que pour celle pour laquelle η πρός δ

πρός δ αν ή χρήσιμον; pour quoi il est utile? - Δοχεῖ ἔμοιγε, - Il paraît à moi du moins,

ἔχει καλῶς χρῆσθαι ἐκάστῳ;

- Πρός οὐδὲ ἐν ἄλλο, ἔφη.

Τὸ χρήσιμον ἄρα

έστὶ χαλόν.

dit-il. ENTRETIENS MÉMORABLES.-IV.

6

il est bien de se servir de chacune?

- Pour pas une autre, dit-il.

- Ainsi l'utile

est beau pour cela,

" Ανδρίαν δέ, ὅ Εὐθύδημε, ἄρα τῶν καλῶν νομίζεις εἶναι; — Κάλλιστον μὲν οὖν ἔγωγ', ἔφη. — Χρήσιμον ἄρα οὐ πρὸς τὰ ἔλάχιστα νομίζεις τὴν ἀνδρίαν; — Μὰ Δί', ἔφη, πρὸς τὰ μέγιστα μὲν οὖν. — Ἅρ' οὖν δοκεῖ σοι πρὸς τὰ δεινά τε καὶ ἐπικίνδυνα χρήσιμον εἶναι τὸ ἀγνοεῖν αὐτά; — "Ηκιστά γ', ἔφη. — Οἱ ἄρα μὴ φοβούμενοι τὰ τοιαῦτα, διὰ τὸ μὴ εἰδέναι τί ἐστιν, οὐκ ἀνδρεῖοί εἰσιν; — Νὴ Δί', ἔφη· πολλοὶ γὰρ ἀν οὕτω γε τῶν τε μαινομένων καὶ τῶν δειλῶν ἀνδρεῖοι εἶεν. — Τί δὲ οἱ καὶ τὰ μὴ δεινὰ δεδοικότες Ι; — Ἐτι γε, νὴ Δία, ῆττον, ἔφη. — Ἅρ' οὖν τοὺς μὲν ἀγαθοὺς πρὸς τὰ δεινὰ καὶ ἐπικίνδυνα ὄντας ἀνδρείους ἡγῆ εἶναι, τοὺς δὲ κακοὺς δειλούς; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Ἁγαθοὺς δὲ πρὸς τὰ τοιαῦτα νομίζεις ἄλλους τινὰς ἢ τοὺς

"Places-tu le courage parmi les belles choses? — Je le considère comme la plus belle de toutes. — Tu penses donc qu'il n'est pas utile pour de petites choses?—Non, par Jupiter, mais je le crois utile pour les plus grandes. — Crois-tu, lorsqu'on est en présence des dangers les plus terribles, qu'il soit avantageux de ne les pas connaître?—Pas le moins du monde.— Ainsi, ceux que les dangers n'épouvantent pas parce qu'ils n'en ont pas conscience, ne sont pas des hommes courageux? — Non certes; car alors il faudrait compter parmi les gens de cœur bon nombre de fous et de lâches. — Que diras-tu de ceux qui craignent même ce qui n'a rien de terrible? — Ils sont encore moins courageux que les premiers. — Tu appelles donc courageux ceux qui se comportent bien daus les dangers, et lâches ceux qui s'y comportent mal? — C'est cela même. — Appelles-tu coura-

« Άρα δέ, ὧ Εὐθύδημε, νομίζεις ανδρίαν είναι τῶν χαλῶν: - Έγωγε μέν οὖν κάλλιστον, έρη. Οὐ νομίζεις ἄρα την ανδρίαν χρήσιμον πρὸς τὰ ἐλάγιστα; - Μὰ Δία, ἔφη, πρὸς τὰ μέγιστα μὲν οὖν. - Άρα οὖν δοχεῖ σοι είναι χρήσιμον πρὸς τὰ δεινά τε καὶ ἐπικίνδυνα τὸ ἀγνοεῖν αὐτά; - "Ηκιστά γε, ἔφη. Οἱ ἄρα μὴ φοδούμενοι τὰ τοιαῦτα, διὰ τὸ μὴ εἰδέναι τί ἐστίν. ούχ είσιν άνδρεῖοι: - Nη Δία, ἔρη· πολλοί γάρ τῶν τε μαινομένων καὶ τῶν δειλῶν αν είεν ανδρείοι ούτω γε. - Τί δὲ οἱ δεδοικότες καὶ τὰ μὴ δεινά; - Έτι γε ήττον, νη Δία, ἔφη. — Άρα οὖν ἡγῆ τούς μέν όντας άγαθούς πρός τὰ δεινά καὶ ἐπικίνδυνα είναι άνδρείους, τούς δὲ κακούς δειλούς; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. - Νομίζεις δὲ ἀγαθούς πρὸς τὰ τοιαῦτα

τινάς άλλους

« Mais est-ce que, ô Euthydème, tu penses le courage être l'une des belles choses? - Moi certes donc je pense que c'est la plus belle, dit-il. - Ainsi tu ne penses pas le courage être utile pour les moindres choses? - Non par Jupiter, dit-il, īment. mais pour les plus grandes assuré-- Est-ce que donc il paraît à toi être utile pour les choses et terribles et dangereuses le ignorer elles? - Pas du tout certes, dit-il. - Ainsi ceux qui ne redoutent pas les choses telles, à cause du ne pas savoir quoi elles sont. ne sont pas courageux? - Oui par Jupiter, dit-il; car beaucoup et de ceux qui sontet des lâches lfous seraient courageux ainsi du moins. - Mais quoi ceux qui craignent mêmes les choses non terribles? - Encore moins assurément, par Jupiter, dit-il. - Est-ce que donc tu penses ceux qui sont bons pour les choses terribles et dangereuses être courageux. mais ceux qui sont mauvais pour être lâches? [cela - Tout à fait certes, dit-il. - Et penses-tu bons pour les choses telles

quelques autres

δυναμένους αὐτοῖς χαλῶς γρῆσθαι; - Οὕχ, ἀλλὰ τούτους, ἔφη. - Καχούς δὲ ἄρα τοὺς οΐους τούτοις καχῶς γρησθαι; - Τίνας γὰρ ἄλλους; ἔφη. — ἦρ' οὖν ἕκαστοι γρῶνται, ὡς οἴονται δεῖν; Πῶς γὰρ ἄλλως; ἔφη.
 ᾿Αρα οὖν οἱ μὴ δυνάμενοι καλῶς γρησθαι ζσασιν, ως δεί γρησθαι; - Ού δήπου γε, έφη. - Οί άρα είδότες ώς δεῖ γρῆσθαι, οὖτοι καὶ δύνανται; - Μόνοι γ', έφη. - Τί δέ; οἱ μὴ διημαρτηχότες ἄρα καχῶς χρῶνται τοῖς τοιούτοις; - Οὐχ οἴομαι, ἔφη. - Οἱ ἄρα κακῶς γρώμενοι διημαρτήχασιν; - Εἰχός γ', ἔφη. - Οἱ μὲν ἄρα ἐπιστάμενοι τοῖς δεινοίς τε καὶ ἐπικινδύνοις καλῶς γρησθαι ἀνδρεῖοί εἰσιν, οἱ δὲ διαμαρτάνοντες τούτου δειλοί;— Εμοιγε δοχούσιν, έφη.»

Βασιλείαν δε και τυραννίδα άργας μεν αμφοτέρας ήγειτο

geux d'autres hommes que ceux qui savent tirer parti des périls? -Non assurément. — Et tu appelles lâches ceux qui sont incapables d'en tirer parti? —A quels autres donnerais-je ce nom? — Chacun se conduit-il dans le péril comme il croit devoir le faire? —Comment se conduirait-on autrement? — Ceux qui s'y comportent mal, savent-ils comment il faut s'y comporter? — Non certes. — Ceux qui le savent s'y comportent donc bien? — Oui, eux seuls. — Mais quoi? ceux qui ne commettent pas de fautes se conduisent-ils mal dans de telles occasions? -Je ne le pense pas. - Ceux qui s'y conduisent mal commettent donc des fautes? - Cela est vraisemblable. - Donc ceux qui savent tirer parti des occasions dangereuses et terribles sont les hommes courageux, et les lâches sont ceux qui l'ignorent? - Je le crois ainsi. »

Socrate regardait la royanté et la tyrannie comme deux autorités,

ή τους δυναμένους γρήσθαι καλώς αὐτοῖς ; — Οὔχ, ἀλλὰ τούτους, ἔφη. — Κακούς δὲ ἄρα τούς οΐους χρησθαι κακῶς τούτοις; Τίνας γὰρ ἄλλους; έφη. — Άρα οὖν **ἕχαστοι** χρῶνται, ώς οίονται δείν; - Πῶς γὰρ ἄλλως; ἔφη. - Άρα οὖν οί μὴ δυνάμενοι χρῆσθαι καλῶς ζσασιν ώς δεζ χρησθαι; - Οὐ δήπου γε, ἔφη. - Οἱ ἄρα εἰδότες ώς δεῖ χρῆσθαι, ούτοι καὶ δύνανται; - Μόνοι γε, ἔφη. -- **Τ**ί δέ; οί μη διημαρτηχότες ᾶρα χρῶνται κακῶς τοῖς τοιούτοις: - Ούκ οίομαι, έφη. - Οί ἄρα χρώμενοι κακῶς διημαρτήκασιν; - Εἰκός γε, έφη.

 Οἱ μὲν ἄρα ἐπιστάμενοι γρησθαι καλώς τοῖς δεινοίς τε καὶ ἐπικινδύνοις είσιν ανδρείοι. οί δὲ διημαρτηχότες τούτου

δειλοί;

- Δοχοῦσιν ἔμοιγε, ἔφη. »

Ήγεῖτο δὲ βασιλείαν καὶ τυραννίδα είναι μέν άμφοτέρας άργάς, que ceux qui peuvent se servir bien d'elles? - Non, mais ceux-ci, dit-il.

- Et ainsi tu penses être mauvais ceux capables de se servir mal

de ces choses?

- Et quel autres croirais-je tels ?

dit-il.

-- Est-ce que donc chacuns se servent, comme ils croient falloir?

- Et comment autrement? dit-il.

- Est-ce que donc fbien ceux qui ne peuvent pas se servir savent comment il faut se servir?

- Non pas assurément, dit-il.

- Ainsi ceux qui savent comment il faut se servir, cenx-là aussi le peuvent? - Seuls assurément, dit-il.

-- Mais quoi?

ceux qui ne se trompent pas est-ce qu'ils se servent mal

des choses telles?

— Je ne crois pas, dit-il.

-- Ainsi ceux qui s'en servent mai

se trompent?

- Cela est vraisemblable du moins, dit-il.

- Ainsi ceux qui savent

se servir bien des choses et terribles et dangereuses

sont courageux.

et ceux qui se trompent en cela

sont lâches?

- Ils le paraissent à moi du moins, dit-il. >

Mais il estimait la royauté et la tyrannie, être toutes deux des pouvoirs,

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

AΠΟΜΝΗΜΟΝΕΥΜΑΤΩΝ ΒΙΒΑΙΟΝ IV.

είναι, διαφέρειν δὲ ἀλλήλων ἐνόμιζε τὴν μὲν γὰρ έχόντων τε τῶν ἀνθρώπων καὶ κατὰ νόμους τῶν πόλεων Ι ἀργήν, βασιλείαν ήγεϊτο, τὴν δὲ ἀκόντων τε καὶ μὴ κατὰ νόμους, ἀλλ' ὅπως δ άργων βούλοιτο, τυραννίδα καὶ ὅπου μέν ἐκ τῶν τὰ νόμιμα έπιτελούντων αί άρχαὶ καθίστανται, ταύτην την πολιτείαν άριστοχρατίαν ἐνόμιζεν εἶναι, ὅπου δ' ἐχ τιμημάτων, πλουτοχρατίαν, όπου δ' έχ πάντων, δημοχρατίαν.

Εί δέ τις αὐτῷ περί του ἀντιλέγοι, μηδὲν ἔχων σαφὲς λέγειν, ἀλλ΄ ἄνευ ἀποδείζεως ήτοι σοφώτερον φάσχων εἶναι, δν αὐτὸς λέγοι, ἢ πολιτικώτερον ἢ ἀνδρειότερον ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων, ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν ² ἐπανῆγεν ἂν πάντα τὸν λόγον ὧὸέ πως « Φής συ άμείνω πολίτην είναι ον συ έπαινείς ή ον έγω; — Φημὶ γὰρ οὖν<sup>3</sup>. — Τί οὖν οὐκ ἐκεῖνο πρῶτον ἐπεσκεψάμεθα, τί έστιν έργον αγαθοῦ πολίτου; - Ποιῶμεν τοῦτο. - Οὔχουν ἐν

mais il établissait entre elles une différence : il appelait royauté un pouvoir accepté par les hommes et qui se règle toujours sur les lois de l'État; il nommait au contraire tyrannie un pouvoir qui s'impose et qui ne connaît d'autres lois que les caprices du chef; il appelait encore aristocratie la république gouvernée par des citoyens amis des lois; ploutocratie, celle où dominent les riches; démocratie, celle où le peuple entier est souverain.

Si l'on venait le contredire sans apporter de preuves bien claires, si l'on avançait, sans le démontrer, que tel citoyen était plus sage, ou plus habile politique, ou plus courageux que celui dont il parlait, il ramenait toute la question aux premiers principes, à peu près de la manière suivante : « Tu dis que l'homme dont tu fais l'éloge est meilleur citoyen que celui que je loue? — Oui. — Pourquoi donc ne pas examiner d'abord à quoi l'on reconnaît un bon citoyen? — Je le ένόμιζε δέ διαφέρειν άλλήλων. ήγεῖτο μὲν γὰρ βασιλείαν τὴν ἀργὴν τῶν τε ἀνθρώπων έχόντων καὶ τῶν πόλεων κατὰ νόμους. τυραννίδα δέ, την ακόντων τε καὶ μὴ κατά νόμους, άλλὰ ὅπως ὁ ἄρχων βούλοιτο. καὶ ὅπου μὲν αἱ ἀργαὶ τὰ νόμιμα, ἐνόμιζε ταύτην τὴν πολιτείαν είναι άριστοχρατίαν, έδ υοπο **ὅ**που δὲ ἐχ πάντων. δημοχρατίαν. Εὶ δέ τις ἀντιλέγοι αὐτῶ περί του, έχων λέγειν μηδέν σαφές, άλλὰ φάσχων ἄνευ ἀποδείξεως ον αὐτὸς λέγοι είναι ήτοι σοφώτερον η πολιτικώτερον η ανδρειότερον ή τι άλλο τῶν τοιούτων, ἐπανῆγεν ἂν πάντα τὸν λόγον ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν ὧδέ πως: « Φής σύ ον σύ έπαινεῖς είναι άμείνω πολίτην η ον έγώ; Φημὶ γὰρ οὖν.

- Τί οὖν

ούχ ἐπεσχεψάμεθα

- Ποιώμεν τούτο.

τί ἐστιν ἔργον ἀγαθοῦ πολίτου;

έχεῖνο πρῶτον,

- Ούχουν

mais il pensait elles différer l'une de l'autre : car il estimait *être* une royauté le commandement et des hommes le voulant-bien et des villes selon les lois, et une tyrannie, le commandement et sur des hommes ne-voulant-pas et non selon les lois, mais comme le commandant veut; et où les pouvoirs καθίστανται έκ τῶν ἐπιτελούντων se composent de ceux qui payent les choses légales, il pensait ce gouvernement être une aristocratie, mais où ils se composent έκιτων τιμημάτων, πλουτοκρατίαν, d'après les cens, une ploutocratie, et où ils se composent de tous, une démocratie.

127

Et si quelqu'un contredisait lui sur quelque chose, n'ayant à dire rien de clair, mais affirmant sans démonstration celui que lui-même disait être ou plus sage ou plus habile-politique ou plus courageux ou quelque autre des choses telles, il ramenait tout le discours vers le sujet ainsi à peu près : « Dis-tu celui que tu loues être un meilleur citoven que celui que je loue? — Je le dis assurément. - Pourquoi donc n'avons-nous pas examiné ceci d'abord.

quel est l'acte d'un bon citoyen? - Faisons cela.

- N'est-il donc pas vrai que

μέν χρημάτων διοιχήσει χρατοίη αν ό χρήμασιν εὐπορωτέραν ποιῶν τὴν πόλιν; — Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη. — Ἐν δέ γε πολέμω, δ χαθυπερτέραν τῶν ἀντιπάλων; — Πῶς γὰρ οὖ; — Ἐν δὲ πρεσδεία, ਕρα δς αν φίλους ἀντὶ πολεμίων παρασχευάζη; — Εἰχότως γε. — Οὖχουν χαὶ ἐν δημηγορία, δ στάσεις τε παύων χαὶ ὁμόνοιαν ἐμποιῶν; — Ἦνοιγε δοχεῖ.»

Οὕτω δὲ τῶν λόγων ἐπαναγομένων <sup>1</sup>, καὶ τοῖς ἀντιλέγουσιν αὐτοῖς φανερὸν ἐγίγνετο τὰληθές. <sup>6</sup>Οπότε δὲ αὐτός τι τῷ λόγῳ διεξίοι, διὰ τῶν μάλιστα δμολογουμένων ἐπορεύετο, νομίζων ταύτην τὴν ἀσφάλειαν εἶναι λόγου τοιγαροῦν πολὸ μάλιστα ὧν ἐγὼ οἶδα, ὅτε λέγοι, τοὺς ἀκούοντας ὁμολογοῦντας παρεῖχεν.
ἔφη δὲ καὶ <sup>6</sup>Ομηρον <sup>2</sup> τῷ <sup>7</sup>Οδυσσεῖ ἀναθεῖναι τὸ ἀσφαλῆ ῥή-

veux bien. — Dans l'administration des finances, celui qui enrichira sa patrie l'emportera sur les autres citoyens? — Sans doute. — A la guerre, celui qui la mettra au-dessus de ses ennemis? — Cela est certain. — Dans une ambassade, celui qui lui fera des amis de ses ennemis? — Assurément. — Et dans l'assemblée du peuple, celui qui arrêtera les séditions et fera naître la concorde? — Je le pense avec toi. »

C'est ainsi qu'en ramenant les questions à leur principe, il rendait la vérité sensible même à ses adversaires. Quand il parlait seul, il procédait par les principes les plus généralement reconnus, convaincu que c'était là une méthode de raisonnement infaillible; aussi n'ai-je connu personne qui sût mieux que lui amener ses auditeurs à partager son sentiment : il disait encore qu'Homère avait appelé Ulysse

έν μεν διοιχήσει γρημάτων ό ποιῶν τὴν πόλιν εὐπορωτέραν χρήμασιν αν κρατοίη; - Πάνυ μέν οὖν, ἔφη. - Έν δέ γε πολέμω. δ καθυπερτέραν τῶν ἀντιπάλων; - Πῶς γὰρ ού; Έν δὲ πρεσβεία, άρα ος αν παρασκευάζη φίλους ἀντὶ πολεμίων; - Εἰκότως γε. - Οὔχουν καὶ εν δημηγορία δ παύων τε στάσεις καὶ ἐμποιῶν διιόνοιαν: - Δοχεῖ ἔμοιγε. » Τῶν δὲ λόγων ἐπαναγομένων οὕτω, τὸ ἀληθὲς ἐγίγνετο φανερὸν χαὶ τοῖς ἀντιλέγουσιν αὐτοῖς. 'Οπότε δὲ αὐτὸς διεξίοι τι τῷ λόγῳ, έπορεύετο διά τῶν δμολογουμένων μάλιστα, νομίζων ταύτην είναι την ἀσφάλειαν λόγου. τοιγαρούν πολύ μάλιστα ων έγω οξδα παρείγεν, ότε λέγοι, τούς ἀχούοντας δικολογούντας. ἔφη δὲ καὶ "Ομηρον άναθεῖναι τῶ 'Οδυσσεῖ τὸ εἶναι ῥήτορα ἀσφαλῆ,

dans l'administration des fonds celui rendant la ville mieux-fournie en richesses l'emporterait? - Tout à fait certes, dit-il. - Et dans une guerre certes, celui qui la rendrait supérieure à ses adversaires? - Et comment non? - Et dans une ambassade, est-ce celui qui lui procurerait des amis au lieu d'ennemis? - Vraisemblablement du moins. - N'est-il donc pas vrai aussi que ce serait dans une assemblée-du-peucelui et faisant-cesser les divisions [ple et mettant-dans les esprits la concorde? - Il paraît à moi du moins. » Et les discours étant ramenés ainsi au sujet, le vrai devenait évident aussi pour ceux qui contredisaient eux-mêmes. Mais lorsque lui-même il parcourait quelque chose par la parole, il s'avançait par les choses qui sont reconnues le plus, pensant cette marche être la sûreté du discours : en conséquence de beaucoup le plus de ceux que je connais, il rendait, quand il parlait, ceux qui l'écoutaient convenant de ce qu'il disait: et il disait encore Homère avoir accordé à Ulysse

ie être un orateur sûr,

τορα είναι, ώς ίκανὸν αὐτὸν ὄντα διὰ τῶν δοκούντων τοῖς ἀνθρώποις ἄγειν τοὺς λόγους.

VII. "Οτι μέν οὖν άπλῶς τὴν έαυτοῦ γνώμην ἀπεφαίνετο Σωκράτης πρὸς τοὺς όμιλοῦντας αὐτῷ, δοκεῖ μοι δηλον ἐκ τῶν εἰρημένων είναι. ότι δε και αυτάρκεις εν ταις προςηκούσαις πραξεσιν 1 αὐτοὺς εἶναι ἐπεμελεῖτο2, νῦν τοῦτο λέξω. Πάντων μὲν γὰρ ών έγω οἶδα μάλιστα ἔμελεν αὐτῶ εἰδέναι, ὅτου τις ἐπιστήμων είη τῶν συνόντων αὐτῶ, ὧν δὲ προςήχει ἀνδρὶ καλῶ κάγαθῶ εἰδέναι, ὅ τι μὲν αὐτὸς εἰδείη, πάντων προθυμότατα ἐδίδασχεν, ότου δε αὐτὸς ἀπειρότερος είη, πρὸς τοὺς ἐπισταμένους ἦγεν αὐτούς. Έδιδασκε δε καὶ μέχρι ότου δέοι έμπειρον εἶναι έκάστου πράγματος τὸν ὀρθῶς πεπαιδευμένον αὐτίκα<sup>3</sup> γεωμετρίαν μέγρι μεν τούτου έφη δεῖν μανθάνειν, ἔως ίχανός τις γένοιτο, εἴ ποτε δεήσειε, γην μέτρω όρθως ή παραλαδείν ή παραδούναι ή

un orateur sûr de sa cause, parce qu'il savait déduire ses raisons des idées admises chez tous les hommes.

VII. Il est évident, d'après tout ce que j'ai dit plus haut, que socrate exposait ses opinions à ses disciples avec une entière simplicité; je vais rapporter maintenant comment il s'appliquait à les rendre capables de remplir les fonctions qui leur convenaient. Je n'ai connu personne qui ent à cœur autant que lui, de connaître les talents de ceux qui le fréquentaient; il s'empressait de leur enseigner ce qu'il savait des connaissances nécessaires à un homme parfait, et il les menait auprès de maîtres instruits pour leur faire apprendre ce que lui-même savait moins bien. Il leur montrait aussi jusqu'où un homme bien élevé doit pousser ses études dans chaque science : ainsi, il conseillait d'apprendre la géométrie, jusqu'à ce qu'on fût capable de mesurer exactement une terre que l'on veut acheter, ou vendre, ou diviώς αὐτὸν ὄντα ξχανὸν άγειν τούς λόγους διά τῶν δοχούντων τοῖς ἀνθρώποις.

VII. Δοχεῖ μέν οὖν μοι είναι δήλον έχ τῶν εἰρημένων, την γνώμην έαυτοῦ πρός τούς όμιλουντας αὐτῷ. νῦν δὲ λέξω τοῦτο, ότι καὶ ἐπεμελείτο αὐτοὺς εἶναι αὐτάρχεις έν ταῖς πράξεσ: προςηκούσαις. "Εμελε γαρ αὐτῶ μάλιστα πάντων ών έγω οίδα εἰδέναι, ὅτου τις τῶν συνόντων αὐτῷ αν είη έπιστήμων, έδίδασχε δὲ προθυμότατα πάντων ο τι μέν αὐτὸς εἰδείη ών προςήκει είδένα: ἀνδρὶ καλῷ καὶ ἀγαθῷ. ότου δὲ αὐτὸς είη ἀπειρότερος, ήγεν αὐτοὺς πρός τούς έπισταμένους. 'Εδίδασκε δὲ καὶ μέχρι ὅτου δέοι τὸν πεπαιδευμένον ὀρθῶς είναι ἔμπειρον έκάστου πράγματος. αὐτίκα ἔφη δεῖν μανθάνειν γεωμετρίαν μέχρι μέν τούτου, εως τις γένοιτο ίχανός, εί δεήσειέ ποτε, παραλαβεῖν ὀρθῶς γῆν

η παραδούναι η διανείμαι

comme lui étant capable de conduire ses discours par les choses qui paraissaient vraies aux hommes.

VII. Il paraît donc à moi être évident d'après les choses qui ont été dites, ότι Σωχράτης ἀπεφαίνετο ἀπλώς que Socrate découvrait simplement la pensée de lui-même à ceux qui fréquentaient lui; et maintenant je dirai ceci, que aussi il prenait-soin eux être suffisant à eux-mêmes dans les actions convenant à eux: Car il était-soin à lui le plus de tous ceux que je connais de savoir, de quoi quelqu'un de ceux qui étaient-avec lui était instruit, et il *leur* enseignait avec le-plus-de-bonne-volonté de tous ce que lui-même savait. des choses qu'il convient de savoir à un homme beau et bon, et pour ce dont lui-même était plus inexpérimenté, il conduisait eux vers ceux qui savaient, Et il leur enseignait aussi jusqu'à quel point il faut celui qui a été élevé convenablement être expérimenté de chaque chose: par exemple il disait falloir apprendre la géométrie à-la-vérité jusqu'à ceci, jusqu'à ce que l'on fût devenu capable, s'il le fallait jamais, d'acheter bien une terre ou de la vendre ou de la diviser

διανείμαι, ή έργον ἀποδείζασθαι!· οὕτω δὲ τοῦτο ράδιον εἶναι μαθεῖν, ὡςτε τὸν προςέχοντα τὸν νοῦν τῆ μετρήσει ἄμα τήν τε γῆν, ὁπόση ἐστίν, εἰδέναι, καὶ ὡς μετρεῖται ἐπιστάμενον ἀπιέναι. Τὸ δὲ μέχρι τῶν δυςξυνέτων διαγραμμάτων γεωμετρίαν μανθάνειν ἀπεδοχίμαζεν· ὅ τι μὲν γὰρ ὡφελοίη ταῦτα, οὐχ ἔψη ὁρᾶν· χαίτοι οὐχ ἄπειρός² γε αὐτῶν ἦν· ἔφη δὲ ταῦτα ἱκανὰ εἶναι ἀνθρώπου βίον κατατρίδειν, καὶ ἄλλων πολλῶν τε καὶ ὡφελίμων μαθημάτων ἀποχωλύειν. Ἐχέλευε δὲ καὶ ἀστρολογίας ἐμπείρους γίγνεσθαι, καὶ ταύτης μέντοι μέχρι τοῦ νυκτός τε καὶ πλοῦ καὶ ἐνιαυτοῦ δύνασθαι γιγνώσκειν, ἔνεκα πορείας τε καὶ πλοῦ καὶ φυλακῆς, καὶ ὅσα ἄλλα ἡ νυκτός, ἡ μηνός, ἡ ἐνιαυτοῦ πράττεται, πρὸς ταῦτ' ἔχειν τεκμηρίοις χρῆσθαι, τὰς ὡρας τῶν εἰρημένων διαγιγνώσκοντας· καὶ ταῦτα δὲ ράδια εἶ-

ser, ou labourer : cela est si facile, disait-il, que pour peu qu'on s'applique à l'arpentage, on connaît bien vite et la grandeur de la terre et la manière de la mesurer. Mais il désapprouvait qu'on portât l'étude de la géométrie jusqu'aux problèmes les plus difficiles; il ne voyait pas quelle pouvait en être l'utilité : cependant, il ne les ignorait pas lui-même, mais il disait que la recherche de ces problèmes suffisait pour consumer la vie de l'homme, et le détournerait d'une foule d'autres études utiles. Il leur recommandait d'apprendre assez d'astronomie pour reconnaître les divisions de la nuit, du mois et de l'année, lorsqu'ils voyageraient sur terre ou sur mer ou qu'ils seraient en sentinelle, et pour avoir des signes qui les avertiraient des devoirs qu'ils auraient à remplir la nuit, ou dans le cours du mois ou dans celui de

μέτρω, η αποδείξασθαι έργον. τοῦτο δὲ εἶναι ούτω ράδιον μαθείν, ώςτε τὸν προςέχοντα τὸν νοῦν τη μετρήσει αμα εἰδέναι τε τὴν γῆν, δπόση έστί. καὶ ἐπιστάμενον ὡς μετρεῖται ἀπιέναι. Απεδοχίμαζε δὲ τὸ μανθάνειν γεωμετρίαν μέχρι τῶν διαγραμμάτων δυςξυνέτων. ἔφη μὲν γὰρ οὐχ ὁρᾶν ο τι ταύτα ώφελοίη. καίτοι ούκ ήν γε άπειρος αὐτῶν\* ἔφη δὲ ταῦτα εἶναι ίχανά κατατρίδειν βίον ἀνθρώπου, καὶ ἀποκωλύειν άλλων μαθημάτων πολλών τε καὶ ἀφελίμων Έχελευε δὲ καὶ γίγνεσθαι έμπείρους άστρολογίας, καὶ ταύτης μέντοι μέχοι τοῦ δύνασθαι γιγνώσκειν **ώραν νυχτός τε** καὶ μηνὸς καὶ ἐνιαυτοῦ, ένεκα πορείας τε καὶ πλοῦ καὶ φυλακής, καὶ ἔχειν χρῆσθαι τεκμηρίοις πρὸς ταῦτα. **όσα άλλα πράττεται** η νυκτός, η μηνός, . η ένιαυτοῦ, διαγιγνώσκοντας τὰς ὥρας των είρημένων.

καὶ ταῦτα δὲ

avec la mesure, ou de faire-voir la culture; or ceci être tellement facile à apprendre, que celui qui applique son esprit à l'arpentage à la fois et savoir la terre, combien grande elle est. et sachant comment elle se mesure s'en aller. Mais il désapprouvait le apprendre la géométrie jusqu'aux problèmes difficiles-à-comprendre; car il disait ne pas voir en quoi ces choses sont-utiles; cependant il n'était pas certes inexpérimenté d'elles; mais il disait elles être suffisantes pour consumer la vie d'un homme, et détourner d'autres études et nombreuses et utiles. Et il leur conseillait aussi de devenir expérimentés en astronomie, et en cette science toutefois iusqu'au pouvoir connaître la division et de la nuit et du mois et de l'année, pour et un voyage et une navigation et une garde, et avoir à se servir de signes pour ces choses, toutes les autres qui se font ou dans la nuit, ou dans le mois, ou dans l'année, distinguant les temps des choses dites; et ces choses encore

ναι μαθείν παρά τε τῶν νυκτοθηρῶν καὶ κυδερνητῶν καὶ ἄλουν πολλῶν, οἶς ἐπιμελὲς ταῦτα εἰδέναι. Τὸ δὲ ἀστρονομίαν μανθάνειν, μέχριτοῦ καὶ τὰ μὴ ἐν τῆ αὐτῆ περιφορᾳ ὅνται τὰς ἀποστάσεις αὐτῶν ἀπὸ τῆς γῆς καὶ τὰς περιόδους καὶ τὰς ἀποστάσεις αὐτῶν ἀπὸ τῆς γῆς καὶ τὰς περιόδους καὶ τὰς αἰτίας αὐτῶν ³ ζητοῦντας κατατρίδεσθαι, ἰσχρυρῶς ἀπέτρεπεν⁴ τούτων γε ἀνήκοος ⁵ ἢν. ἔφη δὲ καὶ ταῦτα ἱκανὰ εἶναι κατατρίδειν ἀνθρώπου βίον, καὶ πολλῶν καὶ ὡφελίμων ἀποκωλύειν. Ολως δὲ τῶν οὐρανίων6, ἢ ἕκαστα δ θεὸς μηχανᾶται, φροντιστὴν γίνεσθαι ἀπέτρεπεν. οὐτε γὰρ εὕρετὰ ἀνθρώποις αὐτὰ ἐνόμιζεν εἶναι, οὔτε γαρίζεσθαι θεοῖς ὰν ἡγεῖτο τὸν ζητοῦντα ἀ ἐκεῖνοι σαφηνίσαι οὐκ ἐδουλήθησαν. κινδυνεῦσαι δ' ὰν ἔφη καὶ

l'année; il ajoutait qu'il était facile d'apprendre ces signes auprès des chasseurs de nuit, des pilotes, de tous ceux qui ont intérêt à les posséder. Mais il dissuadait fortement ses disciples de perdre leur temps en recherches astronomiques pour connaître les astres qui ne suivent pas le mouvement de rotation du ciel, les planètes et les comètes, pour étudier leur distance de la terre, le temps qu'elles emploient à faire leur révolution et les causes qui les produisent: cependant il n'était pas lui-même ignorant dans ces hautes spéculations, mais il disait d'elles, comme de la géométrie, qu'elles suffiraient pour consumer la vie de l'homme, et l'empêchaient de suivre une foule d'autres études utiles. En général, il détournait de l'étude des choses célestes et des lois suivant lesquelles la divinité les dirige; il pensait que ces secrets sont impénétrables à l'homme, et qu'on déplairait aux dieux en voulant sonder les mystères qu'ils n'ont pas daigné nous manifester; d'ail-

είναι ράδια μαθείν ταρά τε τῶν νυχτοθηςῶν ιαὶ χυβερνητῶν καὶ πολλῶν ἄλλων, οίς έπιμελές εἰδέναι ταῦτα. Άπέτρεπε δὲ ἰσχυρῶς τὸ μανθάνειν ἀστρονομίαν, μέχρι τοῦ γνῶναι καὶ τὰ μὴ ὄντα έν τη αὐτη περιφορά καὶ τοὺς πλάνητάς τε καὶ ἀστέρας ἀσταθμήτους, καὶ κατατρίβεσθαι ζητοῦντας τὰς ἀποστάσεις αὐτῶν ἀπὸ τῆς γῆς καὶ τὰς περιόδους καὶ τὰς αἰτίας αὐτῶν: ἔφη μὲν γὰρ ὁρᾶν οὐδὲ ἐν τούτοις ούδεμίαν ώφέλειαν. καίτοι οὐδὲ ἦν γε άνήχοος τούτων. ἔση δὲ καὶ ταῦτα είναι ίχανὰ κατατρίδειν βίον άνθρώπου. καὶ ἀποκωλύειν πολλών καὶ ώφελίμων. "Ολως δὲ ἀπέτρεπε γίνεσθαι φροντιστήν τῶν οὐρανίων, ή δ θεὸς μηγανᾶται ἕκαστα. οὔτε γὰρ ἐνόμιζεν αὐτὰ εἶναι εύρετὰ άνθρώποις, ούτε ήγεῖτο αν γαρίζεσθαι θεοίς τὸν ζητοῦντα α έχεῖνοι ούχ έδουλήθησαν σαφηνίσαι. έφη δὲ καὶ

être faciles à apprendre et de la part des chasseurs-de-nuit et des pilotes et de beaucoup d'autres, auxquels il est important de savoir ces choses. Mais il les détournait fortement du apprendre l'astronomie, jusqu'au connaitre et les *corps* qui ne sont pas dans le même mouvement-de-rotation et les planètes et les astres incommensurables, et s'user cherchant les éloignements d'eux de la terre et les révolutions et les causes d'eux; car il disait ne voir non plus dans ces choses aucune utilité: cependant il n'était certes pas non plus sans-avoir-entendu-parler d'elles; mais il disait aussi ces choses être suffisantes pour consumer la vie d'un homme, et l'éloigner d'études nombreuses et utiles. Et en général il détournait de devenir curieux des choses célestes, comment dieu règle chacunes; car et il ne pensait pas elles être possibles-à-trouver pour des hommes et il n'estimait pas pouvoir faire-plaisir aux dieux celui qui cherche les choses que ceux-là n'ont pas voulu rendre-claires; et il disait encore

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

τὸν μεριμνῶντα ταῦτα αν χινδυνεύσαι παραφρονήσαι,

ούδεν ήττον η

Άναξαγόρας παρεφρόνησεν, δ φρονήσας μέγιστον

έπὶ τῷ ἐξηγεῖσθαι

τὰς μηγανάς τῶν θεῶν.

Έχεῖνος γάρ,

λέγων μέν πύο τε καὶ ήλιον

είναι τὸ αὐτό.

ήγνόει ώς οί άνθρωποι

καθορῶσι μὲν ράδίως τὸ πῦρ,

ού δύνανται δὲ ἀντιδλέπειν

είς τὸν ἥλιον.

καὶ καταλαμπόμενοι μὲν

ύπὸ τοῦ ήλίου,

έγουσι τὰ γρώματα μελάντερα

ύπὸ δὲ τοῦ πυρὸς οὔ.

ήγνόει δὲ ὅτι καὶ

άνευ μέν αὐγῆς ήλίου

ούδὲν τῶν φυομένων

έκ τῆς γῆς

δύναται αύξεσθαι καλῶς. πάντα δὲ ἀπόλλυται

θερμαινόμενα ύπὸ τοῦ πυρός.

φάσκων δὲ τὸν ἥλιον

είναι λίθον διάπυρον,

ήγνόει καὶ τοῦτο,

ότι λίθος μέν ὢν έν πυρί

ούτε λάμπει,

ούτε αντέγει πολύν γρόνον,

ό δὲ ήλιος διαμένει

πάντα τὸν χρόνον

ών λαμπρότατος πάντων.

Έκελευε δὲ καὶ

μανθάνειν λογισμούς, έκέλευε δὲ φυλάττεσθαι

την μάταιον πραγματείαν

καὶ τούτων

όμοίως τοῖς ἄλλοις,

celui qui s'occupe de ces choses courir-risque de déraisonner. en rien moins que Anaxagore a déraisonné, lui qui a pensé le plus grandement

137

au sujet du expliquer

les opérations des dieux.

Car celui-là,

disant et le feu et le soleil

être la même chose,

ignorait que les hommes

regardent facilement le feu, mais ne peuvent regarder-en-face

vers le soleil;

et que étant éclairés

par le soleil,

ils ont les couleurs plus noires.

mais par le feu non; et il ignorait que aussi

sans l'éclat du soleil

aucune des choses qui sont produite

de la terre

ne peut croître bien. mais que toutes périssent

étant chanffées par le feu;

et disant le soleil

être une pierre enflammée,

il ignorait encore ceci,

qu'une pierre étant dans le feu

et ne brille pas,

et ne résiste pas un long temps,

mais que le soleil dure

depuis tout le temps

etant le plus brillant de tous les corps.

Et il les engageait aussi à apprendre les nombres,

mais il les engageait à éviter

la vaine étude

aussi de ces choses

semblablement aux autres.

παραφρονήσαι τὸν ταῦτα μεριμνῶντα, οὐδὲν ἦττον ἡ ἀναξαγόρας παρεφρόνησεν, δ μέγιστον φρονήσας ἐπὶ τῷ τὰς τῶν θεῶν μηγανάς έξηγεῖσθαι. Έχεῖνος γάρ, λέγων μέν τὸ αὐτὸ εἶναι πῦρ τε καὶ ἥλιον², ἦγνόει ὡς τὸ μὲν πῦρ οἱ ἄνθρωποι ραδίως καθορῶσιν, εἰς δὲ τὸν ήλιον οὐ δύνανται ἀντιδλέπειν · καί , ὑπὸ μέν τοῦ ήλίου χαταλαμπόμενοι, τὰ χρώματα μελάντερα έγουσιν. ύπὸ δὲ τοῦ πυρὸς οὐ. ἠγνόει δὲ ὅτι καὶ τῶν ἐκ τῆς γῆς φυομένων άνευ μεν ήλίου αὐγης οὐδεν δύναται καλώς αὔξεσθαι, ὑπὸ δὲ τοῦ πυρὸς θερμαινόμενα πάντα ἀπόλλυται φάσχων δὲ τὸν ήλιον λίθον διάπυρον είναι, καὶ τοῦτο ήγγόει, ὅτι λίθος μὲν ἐν πυρὶ ὢν οὖτε λάμπει, οὖτε πολύν χρόνον ἀντέγει, ὁ δὲ ἥλιος τὸν πάντα χρόνον πάντων λαμπρότατος ῶν διαμένει. Ἐχέλευε δέ καὶ λογισμούς μανθάνειν, καὶ τούτων δέ διμοίως τοῖς ἄλλοις εχέλευε φυλάττεσθαι την μάταιον πραγματείαν, μέγρι δέ τοῦ

leurs, en se livrant à de semblables recherches, on risquait, selon lui, de tomber en démence, comme cet Anaxagore qui se vantait avec tant d'orgueil d'expliquer les secrets des dieux. Lorsqu'il prétendait que le soleil est la même chose que le feu, il ignorait que les hommes regardent facilement le feu, tandis qu'ils ne peuvent envisager le soleil; que les rayons du soleil noircissent la peau, effet que ne produit pas le feu; il ignorait aussi que la chaleur du soleil est nécessaire à la vie et à l'accroissement des productions de la terre, tandis que celle du feu les fait périr : enfin, lorsqu'il disait que le soleil est une masse pierreuse enflammée, il ignorait encore que la pierre, exposée à l'action du feu, ne donne pas de flamme et ne résiste pas longtemps, tandis que le soleil demeure depuis le commencement du temps le plus éclatant de tous les corps. Il conseillait d'étudier la science des nombres; mais il recommandait, comme pour les autres sciences, de ne pas s'engager dans des recherches vaines, et il examinait et disῶφελίμου πάντα καὶ αὐτὸς συνεπεσχόπει καὶ συνδιεξήει τοῖς συνουσι. Προέτρεπε δὲ σφόδρα καὶ ὑγιείας ἐπιμελεῖσθαι τοὺς συνόντας, παρά τε τῶν εἰδότων μανθάνοντας ὅσα ἐνδέχοιτο, καὶ ἑαυτῷ ἔκαστον προςέχοντα διὰ παντὸς τοῦ βίου, τί βρῶμα ἢ τί πόμα ἢ ποῖος πόνος συμφέροι αὐτῷ, καὶ πῶς τούτοις χρώμενος ὑγιεινότατ' ἀν διάγοι· τὸν γὰρ οὕτω προςέχοντα ἑαυτῷ ἔργον ἔφη εἶναι εὑρεῖν ἰατρὸν τὰ πρὸς ὑγίειαν συμφέροντα αὐτῷ μᾶλλον διαγιγνώσκοντα έαυτοῦ ¹. Εἰ δέ τις μᾶλλον ἢ κατὰ τὴν ἀνθρωπίνην σοφίαν ὡφελεῖσθαι βούλοιτο, συνεδούλευε μαντικῆς ἐπιμελεῖσθαι· τὸν γὰρ εἰδότα, δι' ὧν οἱ θεοὶ τοῖς ἀνθρώποις περὶ τῶν πραγμάτων σημαίνουσιν, οὐδέποτ' ἔρημον ἔφη γίγνεσθαι συμδουλῆς θεῶν.

VIII. Εὶ δέ τις, ὅτι φάσχοντος αὐτοῦ τὸ δαιμόνιον έαυτῷ προσημαίνειν ἄ τε δέοι καὶ ἃ μὴ δέοι ποιεῖν, ὑπὸ τῶν δικαστῶν κα-

cutait avec ses disciples jusqu'à quel point toutes les connaissances pouvaient être utiles. Il les engageait vivement à ne pas négliger leur santé, à consulter des gens instruits sur le régime qu'ils devaient suivre, à étudier eux-mêmes pendant tout le cours de leur vie, quels aliments, quelles boissons, quels exercices leur convenaient le mieux, et comment ils devaient en user pour conserver la santé la plus parfaite: il disait que l'homme qui s'observe ainsi aurait de la peine à trouver un médecin qui sût discerner mieux que lui ce qui convient à sa santé. Si quelqu'un voulait s'éléver au dessus des connaissances humaines, il lui conseillait de s'adonner à la divination, lui assurant que quand on sait par quels signes les dieux font connaître leur volonté à l'homme, on n'est jamais privé de leurs avis.

VIII. Si l'on pense que la condamnation capitale portée contre Socrate par ses juges, le convainc de mensonge au sujet de ce génie

αὐτὸς δὲ καὶ συνεπεσκόπει καὶ συνδιεξήει τοῖς συνούσι πάντα μέχρι τοῦ ἀφελίμου. Προέτρεπε δὲ σφόδρα τούς συνόντας καὶ ἐπιμελεῖσθαι ὑγιείας, μανθάνοντάς τε παρά τῶν εἰδότων όσα ένδέγοιτο, καὶ ἕκαστον προςέχοντα έαυτῷ διὰ παντὸς τοῦ βίου, τι βρῶμα ἢ τί πόμα η ποῖος πόνος συμφέροι αὐτῷ, καὶ πῶς χρώμενος τούτοις αν διάγοι ύγιεινότατα. ἔφη γὰρ εἶναι ἔργον τὸν προςέχοντα οὕτως έαυτῷ εύρεῖν ἰατρὸν διαγιγνώσχοντα μαλλον έαυτου τὰ συμφέροντα αὐτῷ πρὸς ὑγίειαν. Εί δέ τις βούλοιτο ώσελεῖσθαι μαλλον η κατά την σοφίαν άνθρωπίνην, συνεδούλευεν έπιμελεῖσθαι uavtikūc. ἔφη γὰρ τὸν εἰδότα διὰ ὧν οί θεοὶ σημαίνουσι τοῖς ἀνθρώποις περί τῶν πραγμάτων, οὐδέποτε γίγνεσθαι ἔρημον συμβουλής θεών. VIII. Εἰ δέ τις οἴεται αὐτὸν

ν Π. Ει σε τις οιεται αυτον ἐλέγχεσθαι ψευδόμενον περὶ τοῦ δαιμονίου, ὅτι θάνατος κατεγνώσθη ὑπὸ τῶν δικαστῶν αὐτοῦ φάσκοντος τὸ δαιμόνιον et lui-même et examinait-avec et parcourait-avec ceux qui étaient-avec lui toutes choses jusqu'à l'utile. Et il poussait fortement ceux qui étaient-avec lui aussi à prendre-soin de leur santé, et apprenant de la part de ceux qui les savaient toutes les choses qu'il était-possible, et chacun faisant-attention à lui-même pendant toute sa vie, quel aliment ou quelle boisson ou quel travail convenait à lui, et comment usant de ces choses il vivrait en-la-meilleure-santé: car il disait être une peine celui qui fait-attention ainsi à lui-même trouver un médecin discernant mieux que lui-même les choses qui sont utiles à lui pour la santé. Et si quelqu'un voulait être aidé plus que selon la sagesse humaine, il lui conseillait de s'occuper de l'art divinatoire : car il disait celui qui sait les moyens par lesquels les dieux donnent-des-signes aux hommes au sujet des choses, jamais n'être privé du conseil des dieux.

VIII. Mais si quelqu'un croit lui être convaincu mentant au sujet de la divinité, parce que la mort fut prononcée par ses juges contre lui disant la divinité τεγνώσθη θάνατος<sup>1</sup>, οἴεται αὐτὸν ἐλέγχεσθαι περὶ τοῦ δαιμονίου ψευδόμενον, ἐννοησάτω πρῶτον μέν, ὅτι οὕτως ἤδη τότε πόρρω τῆς ἡλιχίας ἦν², ὡςτ', εἰ καὶ μὴ τότε, οὐκ ἄν πολλῷ ὕστερον τελευτῆσαι τὸν βίον³, εἶτα ὅτι τὸ μὲν ἀχθεινότατον τοῦ βίου, καὶ ἐν ῷ πάντες τὴν διάνοιαν μειοῦνται, ἀπέλειπεν, ἀντὶ δὲ τούτου τῆς ψυχῆς τὴν ρώμην ἐπιδειξάμενος εὕκλειαν προςεκτήσατο, τήν τε δίκην πάντων ἀνθρώπων ἀληθέστατα καὶ ἐλευθεριώτατα καὶ δικαιότατα εἰπών, καὶ τὴν κατάγνωσιν τοῦ θανάτου πραότατα καὶ ἀνδρωδέστατα ἐνεγκών. 'Ομολογεῖται γὰρ οὐδένα πω <sup>4</sup> τῶν μνημονευομένων ἀνθρώπων κάλλιον θάνατον ἐνεγκεῖν ἀνάγκη μὲν γὰρ ἐγένετο αὐτῷ μετὰ τὴν κρίσιν τριάκοντα ἡμέρας βιῶναι, διὰ τὸ Δήλια <sup>5</sup> μὲν ἐκείνου τοῦ μηνὸς εἶναι, τὸν δὲ νόμον μηδένα ἐᾳν δημοσίᾳ ἀποθνήσκειν, ἔως ἄν ἡ θεωρία ἐκ

dont les signes, toujours certains, lui apprenaient ce qu'il devait saire et ne pas saire, qu'on résléchisse bien à ceci : Socrate était d'un âge assez avancé pour n'avoir plus que fort peu de temps à vivre; il n'a perdu que la partie la plus pénible de la vie, celle où l'intelligence s'affaiblit chez tous les hommes; en y renonçant, il a fait voir toute la vigueur de son âme; il s'est couvert de gloire par la vérité, la liberté et la justice peu communes de sa désense, autant que par la douceur et le courage avec lesquels il reçut l'arrêt de sa mort. On convient qu'aucun homme dont on ait conservé la mémoire, ne supporta plus noblement la mort : il sut obligé de vivre encore trente jours après son jugement, parce que les sêtes de Délos avaient lieu dans le même mois, et que la loi désend de mettre à mort aucun condamné avant le retour de la députation envoyée à Délos. Il vécut, pendant

προσημαίνειν έαυτῶ α τε δέοι καὶ ᾶ μὴ δέοι ποιεῖν, εννοησάτω πρῶτον μέν, ότι ην ήδη τότε ούτω πόρρω της ήλικίας, ώςτε, εί καὶ μὴ τότε, ούκ ἂν τελευτήσαι τὸν βίον πολλώ υστερον. εἶτα ὅτι ἀπέλειπε μὲν τὸ ἀγθεινότατον τοῦ βίου, καὶ ἐν ὧ πάντες μειούνται την διάνοιαν, άντὶ δὲ τούτου ἐπιδειξάμενος την δώμην της ψυχης προςεκτήσατο εὔκλειαν, είπών τε την δίχην άληθέστατα καὶ ἐλευθεριώτατα καὶ δικαιότατα πάντων ἀνθρώπων, καὶ ἐνεγκών πραότατα καὶ ἀνδρωδέστατα τὴν κατάγνωσιν τοῦ θανάτου. Όμολογεῖται γὰρ οὐδένα πω τῶν ἀνθρώπων μνημονευομένων ένεγχεῖν χάλλιον θάνατον: ἀνάγχη μὲν γὰρ ἐγένετο αὐτῷ βιῶναι τριάχοντα ἡμέρας μετά τὴν χρίσιν, διὰ τὸ Δήλια μὲν είναι έχείνου τοῦ μηνός, τὸν δὲ νόμον ἐᾶν μηδένα ἀποθνήσχειν δημοσία, εως ή θεωρία αν επανέλθη έχ Δήλου. Καὶ ἐγένετο φανερὸς απασι τοῖς συνήθεσι τοῦτον τὸν χρόνον

signifier-d'avance à lui-même et les choses qu'il fallait et celles qu'il ne fallait pas faire. qu'il réfléchisse d'abord, qu'il était déjà alors tellement en avant de l'âge, que, si même non alors, ne paś avoir pu finir sa vie beaucoup plus tard, ensuite qu'il abandonnait la partie la plus pénible de la vie, et dans laquelle tous sont amoindris quant à l'intelligence, et qu'au lieu de cela ayant fait-voir la force de son âme il acquit une belle-gloire, et ayant dit (plaidé) son procès avec-le-plus-de-vérité et avec-le-plus-de-liberté et avec-le-plus-de-justice de tous les hommes, et ayant supporté avec-le-plus-de-douceur et avec-le-plus-de-courage l'arrêt de la mort. Car il est reconnu aucun encore des hommes qui sont mentionnés n'avoir supporté mieux la mort; car nécessité fut à lui de vivre trente jours après le jugement, à cause du les fêtes de-Délos être de ce mois, et la loi *ne* permettre personne mourir publiquement, jusqu'à ce que la députation soit revenue de Délos. Et il fut manifeste pour tous ses familiers pendant ce temps

φανερὸς εγένετο οὐδεν άλλοιότερον διαδιούς ή τὸν ἔμπροσθεν γρόνον χαίτοι τὸν ἔμπροσθέν γε πάντων ἀνθρώπων μάλιστα έθαυμάζετο ἐπὶ τῶ εὐθύμως τε καὶ εὐκόλως ζῆν. Καὶ πῶς ἄν τις κάλλιον ή ούτως ἀποθάνοι; ή ποῖος ᾶν είη θάνατος καλλίων ή δν αν κάλλιστά τις ἀποθάνοι; ποῖος δ' αν γένοιτο θάνατος εὐδαιμονέστερος τοῦ καλλίστου; ἢ ποῖος θεοφιλέστερος τοῦ εὐδαιμονεστάου; Λέζω δε και α Ερμογένους Ι τοῦ Ίππονίκου ήκουσα 2 περί αὐτοῦ· ἔφη γάρ, ἤδη Μελήτου <sup>3</sup> γεγραμμένου αὐτὸν τὴν γραφήν <sup>4</sup>, αὐτὸς ἀκούων αὐτοῦ πάντα μᾶλλον ἡ περὶ τῆς δίκης διαλεγομένου λέγειν αὐτῶ, ὡς γρή σκοπεῖν ὅ τι ἀπολογήσεται. Τὸν δὲ τὸ μέν πρώτον εἰπεῖν· «Οὐ γὰρ δοχώ 5 σοι τοῦτο μελετών διαδεδιωχέναι; » ἐπεὶ δὲ αὐτὸν ἤρετο, ὅπως; εἰπεῖν αὐτόν, ὅτι οὐδὲν ἄλλο ποιών διαγεγένηται ή διασχοπών μέν τά τε δίχαια χαὶ τὰ άδικα, πράττων δε τὰ δίκαια καὶ τῶν ἀδίκων ἀπεγόμενος,

tout ce temps, sous les yeux de ses amis, comme il avait vécu jusqu'alors; et on avait toujours admiré le calme rare et la sécurité de sa vie. Quelle mort plus belle que la sienne? ou plutôt est-il une mort plus belle que celle de l'homme qui sait le mieux mourir? Est-il une mort plus heureuse que la plus belle? Est-il une mort plus agréable aux dieux que la plus heureuse? Je vais rapporter encore ce que j'ai entendu dire de lui par Hermogène, le fils d'Hipponique : Mélitus avait déjà porté son accusation; Hermogène, qui entendait Socrate discourir sur tout autre chose que son procès, lui dit qu'il devrait bien s'occuper de sa défense. Socrate lui répondit : « Ne te semble-t-il pas que je m'en suis occupé toute ma vie? —Comment cela? — C'est que j'ai toujours vécu en considérant ce qui est juste et ce qui est injuste, en me conformant à la justice et m'abstenant de l'iniquité; certes je

διαδιούς οὐδὲν ἀλλοιότερον η τὸν γρόνον ἔμπροσθεν. χαίτοι τὸν ἔμπροσθέν γε έθαυμάζετο μάλιστα πάντων ἀνθρώπων ἐπὶ τῷ ζῆν εὐθύμως τε καὶ εὐκόλως. Καὶ πῶς τις αν αποθάνοι καλλιον η ούτως; η ποῖος θάνατος αν εἴη καλλίων η όν τις αν ἀποθάνοι κάλλιστα; ποῖος δὲ θάνατος αν γένοιτο εὐδαιμονέστερος τοῦ καλλίστου: η ποῖος θεοφιλέστερος τοῦ εὐδαιμονεστάτου; Λέξω δὲ καὶ ά ήχουσα περί αύτοῦ Έρμογένους τοῦ Ίππονίχου. ἔφη γάρ, Μελήτου ἤδη γεγραμμένου αὐτὸν τὴν γραφήν, αὐτὸς ἀχούων αὐτοῦ διαλεγομένου πάντα μαλλον ή περί της δίκης, λέγειν αὐτῷ, ὡς γρὴ σχοπεῖν ο τι άπολογήσεται. Τὸν δὲ τὸ μὲν πρῶτον εἰπεῖν: « Ού γὰρ δοχῶ σοι διαδεδιωχέναι με) ετῶν τοῦτο; » έπεὶ δὲ ἤρετο αὐτόν, **ὅπως**; αὐτὸν εἰπεῖν, ὅτι διαγεγένηται τά τε δίχαια καὶ τὰ ἄδικα, πράττων δὲ τὰ δίκαια καὶ ἀπεγόμενος τῶν ἀδίκων, ήνπερ νομίζοι είναι

n'ayant vécu en rien autrement que pendant le temps d'auparavant; et certes pendant celui d'auparavant du moins il était admiré le plus de tous les hommes au sujet du vivre et avec calme et avec tranquillité. Et comment quelqu'un pourrait-il mourir mieux qu'ainsi? on quelle mort serait plus belle que celle par laquelle quelqu'un mourrait le mieux? et quelle mort pourrait être plus heureuse que la plus belle? ou quelle plus agréable-aux-dieux que la plus heureuse? Mais ie dirai encore les choses que j'ai entendues sur lui d'Hermogène le fils d'Hipponique : car il disait, Mélitus déjà ayant écrit contre lui l'accusation, lui-même entendant lui discourant de toutes choses plutôt qu'au sujet du procès, dire à lui, qu'il faut examiner par quoi il se justifiera. Mais celui-ci d'abord avoir dit : « Est-ce que je ne parais pas à toi avoir vécu-jusqu'au-bout méditant cela? » et comme il interrogeait lui, comment? lui avoir dit, qu'il a persévéré ποιῶν οὐδὲν ἄλλο ἢ διασχοπῶν μὲν ne faisant rien autre qu'examinant et les choses justes et les injustes, et faisant les choses justes et s'abstenant des choses injustes, laquelle il pensait être

ἤνπερ νομίζοι καλλίστην μελέτην ἀπολογίας εἶναι. Αὐτὸς δὲ Ι πάλιν εἰπεῖν· « Οὐχ ὁρᾶς, ὧ Σώκρατες, ὅτι οἱ ᾿Αθήνησι δικασταὶ πολλοὺς μὲν ἤδη μηδὲν ἀδικοῦντας λόγω παραχθέντες ἀπέκτει-ναν, πολλοὺς δὲ ἀδικοῦντας ἀπέλυσαν; ᾿Αλλά, νὴ τὸν Δία, φάναι αὐτόν, ὧ Ἑρμόγενες, ἤδη μου ἐπιχειροῦντος φροντίσαι τῆς πρὸς τοὺς δικαστὰς ἀπολογίας, ἤναντιώθη τὸ δαιμόνιον. Καὶ αὐτὸς εἰπεῖν· Θαυμαστὰ λέγεις· τὸν δέ· Θαυμάζεις, φάναι, εἰ τῷ θεῷ ὅοκεῖ βέλτιον εἶναι ἐμὲ τελευτᾶν τὸν βίον ἤδη; Οὐκ οἶσθ', ὅτι μέχρι μέν τοῦδε τοῦ χρόνου ἐγὼ οὐδενὶ ἀνθρώπων ὑφείμην αν οὕτε βέλτιον οὕθ' ἤδιον ἐμοῦ βεδιωκέναι; ἄριστα μὲν γὰρ σῶμις ζῆν τοὺς ἄριστα ἐπιμελουμένους τοῦ ὡς βελτίστους γίγνεσθαι, ἤδιστα δὲ τοὺς μάλιστα αἰσθανομένους ὅτι βελτίους γίγνονται. Ἡ ἐγὼ μέχρι τοῦδε τοῦ χρόνου αἰσθανόμενος ἐμαυτῷ συμβαίνοντα, καὶ τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις ἐντυγχάνων, καὶ πρὸς τοὺς ἄλλους παραθεωρῶν ἐμαυτόν, οὕτω διατετέλεχα περὶ ἐμαυ-

ne pouvais méditer une plus belle défense.— Ne vois-tu pas, Socrate, que les juges d'Athènes, séduits par la parole, ont déjà fait périr bien des innocents et absous bien des coupables? — Eh bien! Hermogène, j'ai essayé de méditer une défense que je présenterais à mes juges, mais mon génie s'y est opposé. — Ce que tu dis m'étonne. — Pourquoi t'étonner, si les dieux jugent qu'il est plus avantageux pour moi de quitter à présent la vie? Ne sais-tu pas que jusqu'à ce moment aucun homme n'a mieux ni plus agréablement vécu que moi? car je crois qu'on ne peut mieux vivre qu'en cherchant à se rendre meilleur, ni plus agréablement qu'en sentant qu'on devient en effet meilleur. J'ai goûté jusqu'à présent ce bonheur, je me suis constamment jugé en interrogeant ma conscience et en me comparant aux hommes que

χαλλίστην μελέτην ἀπολογίας. Αὐτὸς δὲ εἰπεῖν πάλιν. « Ούχ δρᾶς, ὧ Σώκρατες, ότι οι δικασταί Άθήνησι παραχθέντες λόγω ἀπέχτειναν μὲν ἤδη πολλοὺς άδικοῦντας μηδέν, ἀπέλυσαν δὲ πολλούς άδιχούντας; Αλλά, νὴ τὸν Δία, ῶ Έρμόγενες, φάναι αὐτόν, ήδη μου έπιχειρούντος φροντίσαι της ἀπολογίας πρός τούς δικαστάς, τὸ δαιμόνιον ήναντιώθη. - Καὶ αὐτὸς εἰπεῖν . Λέγεις θαυμαστά: τὸν δέ. Θαυμάζεις, φάναι, εὶ δοχεῖ τῷ θεῷ εἶναι βέλτιον έμε τελευταν ήδη τὸν βίον; Ούκ οξσθα. ότι μέχρι μέν τοῦδε τοῦ χρόνου έγω αν ύσείμην ούδενὶ ἀνθρώπων βεδιωχέναι ούτε βέλτιον ούτε ήδιον έμου; οξμαι μέν γάρ ζην άριστα τούς ἐπιμελουμένους ἄριστα τοῦ γίγνεσθαι ώς βελτίστους, ήδιστα δὲ τούς αἰσθανομένους μάλιστα ότι γίγνονται βελτίους. Α έγω μέχρι τοῦδε τοῦ γρόνου αίσθανόμενος συμβαίνοντα έμαυτῷ, καὶ ἐντυγχάνων τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις, καὶ παραθεωρῶν ἐμαυτὸν πρός τούς άλλους. διατετέλεχα γιγνώσχων ούτω

la plus belle méditation d'apologie. Et lui avoir dit de nouveau: « Ne vois-tu pas, ô Socrate, que les juges à Athènes ayant été détournés par la parole ont fait-périr déjà beaucoup d'homqui n'étaient-injustes en rien. | mes et en ont relâché beaucoup qui étaient-injustes? - Eh bien, par Jupiter, ô Hermogène, avoir dit lui (Socrate), déjà moi essavant de songer à mon apologie devant les juges. la divinité s'est opposée. - Et lui avoir dit : Tu dis des choses étonnantes: mais celui-ci: Tu t'étonnes, avoir dit, s'il parait au dieu être meilleur moi finir déjà ma vie? Ne sais-tu pas. que du moins jusqu'à ce temps moi je n'aurais cédé à aucun des hommes d'avoir vécu ni mieux ni plus agréablement que moi? car je crois vivre le mieux ceux qui prennent-soin le mieux du devenir le meilleurs possible, et le plus agréablement ceux qui s'aperçoivent le plus qu'ils deviennent meilleurs. Choses que moi jusqu'à ce temps sentant arrivant à moi-même, et rencontrant les autres hommes, et examinant moi-même en comparaison des autres, j'ai persévéré pensant ainsi

ENTRETIENS MÉMORABLES.-IV.

τοῦ γιγνώσκων καὶ οὐ μόνον έγώ, άλλὰ καὶ οἱ έμοὶ φίλοι οὕτως. έγοντες περί έμοῦ Ι διατελοῦσιν, οὐ διὰ τὸ φιλεῖν ἐμέ, καὶ γὰρ οί τους άλλους φιλούντες ούτως αν είγον πρός τους έαυτων φίλους, άλλα διόπερ και αὐτοί αν οἴονται ἐμοὶ συνόντες βέλτιστοι γίγνεσθαι. Εὶ δὲ βιώσομαι πλείω χρόνον, ἴσως ἀναγκαῖον ἔσται τὰ τοῦ γήρως ἐπιτελεῖσθαι, καὶ ὁρᾶν τε καὶ ἀκούειν ἦττον, καὶ διανοεῖσθαι χεῖρον, καὶ δυςμαθέστερον καὶ ἐπιλησμονέστερον αποδαίνειν, καὶ ὧν πρότερον βελτίων ἢν, τούτων γείρω γίγνεσθαι άλλά μήν ταῦτά γε μή αἰσθανομένω μέν ἀδίωτος αν εἴη δ βίος 2, αἰσθανόμενον δὲ πῶς οὐκ ἀνάγκη χεῖρόν τε καὶ ἀηδέστερον ζην; Άλλα μην εί γε αδίχως αποθανούμαι 3, τοῖς μέν αδίχως έμέ αποκτείνασιν αίσγρον αν είη τοῦτο εί γάρ τὸ άδικεῖν αίσγρον έστι. πῶς οὐκ κὰσγρὸν καὶ τὸ ἀδίκως ότιοῦν ποιεῖν; ἐμοὶ δὲ τί αἰσγρὸν τὸ

ie fréquentais; mes amis m'ont toujours jugé comme moi, non parce qu'ils m'aiment, car chacun aurait la même opinion de ses amis, mais parce qu'ils ont cru qu'en me fréquentant ils devenaient meilleurs. Si je vivais plus longtemps, il me faudrait sans doute payer mon tribut à la vieillesse; mes yeux et mes oreilles s'affaibliraient, mon intelligence baisserait, j'apprendrais avec plus de peine, j'oublierais plus vite, je perdrais tous mes avantages : si je n'avais pas le sentiment de toutes ces pertes, ce serait avoir déjà cessé de vivre; et si je pouvais les sentir, ma vie ne serait-elle pas plus triste et plus malheureuse? Si je meurs injustement, ce sera une honte pour ceux qui m'auront fait injustement périr; car si l'injustice est une honte, comment un acte injuste n'en serait-il pas une? Sera-ce une honte pour moi,

περὶ ἐμαυτοῦ: καὶ οὐ μόνον ἐγώ, άλλά καὶ οἱ ἐμοὶ φίλοι διατελούσιν έγοντες ούτω περί έμου, ού διὰ τὸ φιλεῖν ἐμέ. αν είγον ούτω πρός τούς φίλους έαυτῶν, άλλὰ διόπερ οἴονται αν γίγνεσθαι βέλτιστοι καὶ αὐτοὶ συνόντες έμοί. Εὶ δὲ βιώσομαι πλείω γρόνον, ίσως ἔσται ἀναγκαῖον τὰ τοῦ γήρως ἐπιτελεῖσθαι, χαὶ ὁρᾶν τε χαὶ ἀχούειν ἦττον, καὶ διανοεῖσθαι γεῖρον. χαὶ ἀποδαίνειν δυςμαθέστερον καὶ ἐπιλησμονέστερον, καὶ γίγνεσθαι χείρω τούτων ών πρότερον ην βελτίων. άλλὰ μὴν ὁ μὲν βίος αν είη αδίωτος μή αἰσθανομένω ταῦτά γε. πῶς δὲ οὐκ ἀνάγκη αἰσθανόμενον ζῆν γεῖρόν τε καὶ ἀηδέστερον: Άλλὰ μήν, εἴ γε ἀποθανοῦμαι ἀδίκως, τοῦτο ἄν είη αἰσχρὸν τοῖς μὲν ἀποκτείνασιν ἐμὲ άδίχως. εί γάρ τὸ ἀδικεῖν ἐστιν αἰσχρόν, πῶς οὐκ αἰσγρὸν καὶ τὸ ποιεῖν ότιοῦν άδίχως; τί δὲ αἰσγρὸν ἐμοὶ

au sujet de moi-même; et non seulement moi, mais encore mes amis persévèrent étant disposés ainsi au sujet de moi, non à cause du aimer moi, καὶ γὰρ οἱ φιλοῦντες τοὺς ἄλλους et en effet ceux qui aiment les autres seraient disposés ainsi envers les amis d'eux-mêmes, mais parce qu'ils croient pouvoir devenir très bons aussi eux-mêmes étant-avec moi. Mais si je vis un plus long temps, peut-être il sera nécessaire les choses de la vieillesse s'accomplir, et voir et entendre moins, et comprendre plus mal. et devenir apprenant-plus-difficilement et plus oublieux, et me trouver inférieur à ceux auxquels précédemment j'étais supérieur; or la vie serait non-vivable (insupportable) pour moi ne sentant pas ces choses, et comment n'y a-t-il pas nécessité moi les sentant vivre et plus mal et plus désagréablement? Bien plus, si toutefois je meurs injustement, cela sera honteux pour ceux qui auront fait-périr moi injustement; car si le être-injuste est honteux, comment n'est-il pas honteux aussi le faire quelque chose que ce soit injustement?

mais en quoi est honteux pour moi

ENTRETIENS MÉMORABLES. LIVRE IV.

149

έτέρους μὴ δύνασθαι περὶ ἐμοῦ τὰ δίκαια μήτε γνῶναι μήτε ποιῆσαι; 'Ορῶ δ' ἔγωγε καὶ τὴν δόξαν τῶν προγεγονότων ἀνθρώπων ἐν τοῖς ἐπιγιγνομένοις οὐχ ὁμοίαν καταλειπομένην τῶν τε ἀδικησάντων καὶ τῶν ἀδικηθέντων· οἶδα δέ, ὅτι καὶ ἐγὼ ἐπιμελείας τεύξομαι ὑπ' ἀνθρώπων, καὶ ἐὰν νῦν ἀποθάνω, οὐχ ὁμοίως τοῖς ἐμὲ ἀποκτείνασιν· οἶδα γὰρ ἀεὶ μαρτυρήσεσθαί ι μοι, ὅτι ἐγὼ ἢδίκησα μὲν οὐδένα πώποτε ἀνθρώπων, οὐδὲ χείρω ἐποίησα, βελτίους δὲ ποιεῖν ἐπειρώμην ἀεὶ τοὺς ἐμοὶ συνόντας. » Τοιαῦτα μὲν πρὸς Ἑρμογένην τε διελέχθη καὶ πρὸς τοὺς ἄλλους. Τῶν δὲ Σωκράτην γιγνωσκόντων, οἷος ἦν, οἱ ἀρετῆς ἐφιέμενοι πάντες ἔτι καὶ νῦν διατελοῦσι πάντων μάλιστα ποθοῦντες ἐκεῖνον, ὡς ἀφελιμώτατον ὄντα πρὸς ἀρετῆς ἐπιμέλειαν. Ἐμοὶ μὲν δὴ τοιοῦτος ὧν, οἷον ἐγὼ διήγημαι, εὐσεδής μὲν οὕτως, ὥςτε

que d'autres n'aient pu ni reconnaître la justice ni la pratiquer à mon égard? Je vois que les anciens passent à la postérité avec une réputation bien différente, selon qu'ils ont été auteurs ou victimes de l'injustice; je sais encore que si je meurs aujourd'hui, les hommes n'auront pas les mêmes sentiments pour moi et pour ceux qui me font mourir; ils me rendront tonjours ce témoignage, que jamais je n'ai fait de tort à personne, que loin de corrompre ceux qui me fréquentaient, je me suis toujours efforcé de les rendre meilleurs. » Voilà comment Socrate parlait à Hermogène et à quelques autres de ses amis. Parmi ceux qui l'ont véritablement connu, tous ceux qui aimaient la vertu le regrettent encore, parce qu'il leur était d'un grand secours pour la pratiquer. Pour moi, qui l'ai vu el que je l'ai dé-

τὸ έτέρους δύνασθαι μήτε γνῶναι μήτε ποιῆσαι τὰ δίχαια περὶ ἐμοῦ; Έγωγε δὲ όρῶ καὶ τὴν δόξαν τῶν ἀνθρώπων προγεονότων καταλειπομένην ούχ όμοίαν έν τοῖς ἐπιγιγνομένοις τῶν τε ἀδιχησάντων καὶ τῶν άδιχηθέντων. Οίδα δέ, ὅτι καὶ ἐγώ, καὶ ἐὰν ἀποθάνω νῦν, τεύξομαι ἐπιμελείας ύπο ανθρώπων ούχ όμοίως τοῖς ἀποχτείνασιν ἐμέ · οίδα γάρ ἀεὶ μαρτυρήσεσθαί μοι, ότι έγω ήδίκησα μέν οὐδὲ ἐποίησα γείρω οὐδένα πώποτε ἀνθρώπων, έπειρώμην δὲ ἀεὶ ποιείν βελτίους τούς συνόντας έμοί.» Διελέχθη μέν τοιαῦτα πρὸς Έρμογένην τε χαὶ πρὸς τοὺς ἄλλους. Τῶν δὲ γιγνωσκόντων Σωκράτην, olos nv. πάντες οἱ ἐφιέμενοι ἀρετῆς διατελούσιν έτι καὶ νῦν ποθούντες έχεῖνον μάλιστα πάντων, ώς ὄντα ώφελιμώτατον πρὸς ἐπιμέλειαν ἀρετῆς. 'Εδόχει μεν δη έμοί, ῶν τοιοῦτος,

οξον έγω διήγημαι,

ούτω μέν εύσεβής,

le d'autres ne pouvoir ni penser ni faire les choses justes au sujet de moi? Mais moi certes je vois aussi la réputation des hommes qui ont existé-aupararavant étant laissée non pareille parmi ceux qui naissent-ensuite et pour ceux qui ont agi-injustement et pour ceux qui ont été traités-injustement. Or je sais, que aussi moi, et si je meurs maintenant, j'obtiendrai un soin de la part des hommes non semblablement à ceux qui auront fait-périr moi; car je sais toujours devoir-être-rendu-témoignage à moi, que moi je n'ai traité-injustement ni je n'ai rendu pire aucun jamais des hommes, mais je me suis efforcé toujours de rendre meilleurs ceux qui étaient-avec moi. » Il dit de telles choses et à Hermogène et aux autres. Or de ceux qui connaissaient Socrate, quel il était, tous ceux qui desirent la vertu persévèrent encore aussi maintenant regrettant lui le plus de tous, comme étant le plus utile pour la pratique de la vertu. Il paraissait donc à moi, étant tel, que moi je l'ai raconté, tellement pieux,

μηδεν άνευ τῆς τῶν θεῶν γνώμης ποιεῖν, δίχαιος δέ, ὅςτε βλάπτειν μεν μηδε μιχρὸν μηδένα, ὡφελεῖν δὲ τὰ μέγιστα τοὺς χρωμένους αὐτῷ, ἐγχρατής δέ, ὅςτε μηδέποτε προαιρεῖσθαι τὸ ἥδιον ἀντὶ τοῦ βελτίονος, φρόνιμος δέ, ὅςτε μὴ διαμαρτάνειν χρίνων τὰ βελτίω καὶ τὰ χείρω, μηδὲ ἄλλου προςδέεσθαι, ἀλλὶ αὐτάρχης εἶναι πρὸς τὴν τούτων γνῶσιν, ἱχανὸς δὲ καὶ λόγῳ εἰπεῖν τε καὶ διορίσασθαι τὰ τοιαῦτα, ἱχανὸς δὲ καὶ ἄλλους δοχιμάσαι τε καὶ ἀμαρτάνοντας ἐξελέγξαι καὶ προτρέψασθαι ἐπὶ ἀρετὴν καὶ καλοκάγαθίαν, ἐδόχει τοιοῦτος εἶναι, οῖος ὰν εἴη ἀριστός τε ἀνὴρ καὶ εὐδαιμονέστατος. Εἰ δέ τῳ μὴ ἀρέσκει ταῦτα, παραβάλλων τὸ ἄλλων ἦθος πρὸς ταῦτα, οὕτω κρινέτω.

peint, si pieux, qu'il ne faisait rien sans l'assentiment des dieux; si juste, qu'il ne nuisit jamais à personne et rendit toujours à ceux qui le fréquentaient les plus grands services; si tempérant, qu'il ne préféra jamais l'agréable à l'honnête; si prudent, qu'il discernait infailliblement le bien du mal, sans le secours de personne, mais avec ses seules lumières; capable de tout expliquer et de tout définir, habile à juger les hommes, à relever leurs fautes, à les porter à l'honneur et à la vertu, il me paraissait tout réunir pour être le meilleur et le plus heureux des hommes. Si quelqu'un n'est pas de mon avis, qu'il compare les mœurs des autres hommes à celles de Socrate, et qu'il juge.

ώςτε ποιείν μηδέν άνευ της γνώμης των θεών, δίχαιος δέ. ώςτε βλάπτειν μέν μηδένα ούδὲ μιχρόν. ώφελεῖν δὲ τὰ μέγιστα τούς χρωμένους αὐτῷ, έγχρατής δέ, ώςτε μηδέποτε προαιρείσθαι τὸ ἥδιον ἀντὶ τοῦ βελτίονος, φρόνιμος δέ, ώςτε μή διαμαρτάνειν χρίνων τὰ βελτίω καὶ τὰ χείοω, μηδὲ προςδέεσθαι άλλου, άλλα είναι αὐτάρχης πρός την γνώσιν τούτων, ίχανὸς δὲ χαὶ εἰπεῖν τε καὶ διορίσασθαι λόγω τὰ τοιαῦτα, ξαανός δὲ καὶ δοχιμάσαι τε άλλους καὶ ἐξελέγξαι άμαρτάνοντας καὶ προτρέψασθαι πρὸς ἀρετὴν καὶ καλοκάγαθίαν, είναι τοιούτος. οίος αν είη άνηρ άριστός τε καὶ εὐδαιμονέστατος. Εί δὲ ταῦτα μή ἀρέσκει τω, παραβάλλων πρός ταῦτα τὸ ήθος ἄλλων, χρινέτω ούτω.

que ne faire rien sans l'avis des dieux, et tellement juste, que ne nuire à personne pas même en une chose petite, mais être-utile en les plus grandes choses à ceux qui se servaient de lui, et tellement tempérant. que jamais ne préférer le plus agréable au lieu du meilleur, et tellement sensé, que ne pas se tromper jugeant les choses meilleures et les plus mauvaises, ni avoir-besoin d'un autre, mais être suffisant à lui-même pour la connaissance de ces choses, et capable aussi et de dire et de définir par la parole les choses telles, et capable aussi et d'éprouver les autres et de les convaincre se trompant et de les tourner vers la vertu et l'honnêteté, il paraissait à moi être tel, que serait l'homme et le plus veret le plus heureux. tueux Mais si ces choses ne plaisent pas à quelqu'un, comparant à cela le caractère d'autres, qu'il juge ainsi.

## **NOTES**

## SUR LE IVe LIVRE DES ENTRETIENS DE SOCRATE.

- Page 2.— 1. Καὶ εἰ μετρίως αἰσθανομένω. Selon Hermann, καὶ εἰ, etiamsi, s'emploie pour une chose que l'on suppose vraie, quanquam, pour une chose qui existe réellement. Le verbe αἰσθάνεσθαι est ici synonyme de φρόνιμον εἶναι. Le latin intelligere, qui correspond à αἰσθάνεσθαι, prend aussi quelquefois le même sens. Cicéron, Brutus, XLIX, 183: an alii probantur a multitudine, alii autem ab iis, qui intelliqunt.
- 2. 'Οπουούν καὶ ἐν ότφοῦν πράγματι. 'Οπουούν, ὁςτιςούν, de même qu'en latin ubicunque, quicunque, etc., doivent toujours se construire de telle sorte, que l'on puisse répéter à côté d'eux le verbe principal du membre de phrase où ils sont placés, ou sous-entendre εἶναι, esse. Ovide, Amours, III, 10, 5:

Te, dea, munificam gentes ubicunque loquuntur.

Ubicunque, c'est-à-dire, ubicunque sunt.

- 3. Ἀποδέχεσθαί τινα, suivre la doctrine de quelqu'un. Ἀποδέχεσθαί τι, adopter un principe.
- Page 4. 1. ἀνθρώποις τε καὶ ἀνθρωπίνοις πράγμασιν εὖ χρῆσθαι. Zeune: εὖ χρῆσθαι ἀνθρώποις, est ita se gerere erga homines ut illi non noceant, sed prosint; ergo opus est ut suos cujusque mores, ingenium facultatesque noscas. Verum τοῖς ἀνθρωπίνοις πράγμασιν εὖ χρῆσθαι est discernere bonas malasve res, ut has vites, illas secteris. On omet l'article dans les phrases semblables à celle-ci, où les deux idées exprimées par les substantifs semblent se confondre en une seule. Thucydide, II, 72: πόλις καὶ οἰκίαι.
- Page 6.— 1. Καλῶς ἀχθείσας (χύνας), chiens bien dressés. Terme de chasse.
- 2. των ἄν ἐγχειρῶσι. A partir de Xénophon, on ne trouve plus d'exemples du verbe ἐγχειρεῖν régissant l'accusatif; on en rencontre dans Platon quelques exemples qui sont les derniers. Ἐγχειρεῖν veut toujours son régime au génitif.

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV. 153

- Page 10. 1. Εὐθύδημον τὸν καλόν. Heindorf pense que cette épi thète, τὸν καλόν, n'est pas autre chose qu'une politesse attique. Il en apporte plusieurs exemples. Platon, Phèdre, Ἰσοκράτην τὸν καλόν; Philèbe, Φίληθος ὁ καλός; Protagoras, Καλλία τῷ καλῷ. Χέπορhon, Helléniques, II, Κριτία τῷ καλῷ.
- 2. Διαφέρειν τῶν ἡλικιωτῶν ἐπὶ σοφία. Construction rare. On dit plus souvent avec le datif sans préposition διαφέρειν τινῶν σοφία.
- 3. Διὰ νεότητα. Il fallait être âgé de vingt ans pour avoir le droit de prendre la parole dans les assemblées du peuple. Schneider cite ce vers d'Aristophane, les Cavaliers, 1373:

## Οὐδ' ἀγοράσει γ' ἀγένειος οὐδεὶς ἐν ἀγορῷ.

- Page 12.—1. Πρὸς ἐκεῖνον ἀποβλέπειν τὴν πόλιν. Ἀποβλέπειν πρός τινα, jeter les yeux sur quelqu'un comme pour lui demander du secours on un conseil. On dit aussi εἴς τινα. Helléniques, VI, 1: ἡ σὴ πατρὶς εἰς σὲ ἀποβλέπει.
  - 2. Kiverv, lacessere, piquer.
- 3. Σπουδαΐος τὴν τέχνην est absolument la même chose que δεινὸς τὴν τέχνην, habile dans un art.
- 4. ἀπὸ ταὐτομάτου est à peu près la même chose que φύσει, naturellement. On trouve dans le discours de Démosthène sur la Couronne: τὸν αὐτόματον θάνατον περιμένειν.
- 5. Εὐθύδημος ούτοσί. Les noms propres ne prennent jamais l'article, lorsqu'ils sont accompagnés des pronoms ούτος, ἐκεῖνος, ὅδε, αὐτός.
- 6. Ἐν ἡλικία γενόμενος. Ἡλικια, lorsqu'il n'est déterminé par aucun autre mot, désigne particulièrement l'âge viril, de dix-huit ans à quarante.
- 7. Τῆς πόλεως λόγον περί τινος προτιθείσης. Dans les assemblées publiques, le héraut déclarait que la discussion allait commencer, en disant: Τίς ἀγορεύειν βούλεται;
- Page 14.—1. "Ο τι ἄν ἐπίη μοι, ce qui se présentera à mon esprit. On emploie dans le même sens le verbe παρίστασθαι. On trouve aussi dans Démosthène, discours sur la Couronne: τοῦτ' ἐπῆλθέ σοι ποιῆσαι.
- 2. Άρμόσειε... προοιμιάζεσθαι. Άρμόττειν, suivi d'un infinitif, est à peu près la même chose que πρέπειν.
- 3. Παρὰ τῆς πόλεως ἰατριχὸν ἔργον λαβεῖν. Il y avait à Athènes des médecins publics (δημοσιεύοντες), choisis dans les assemblées, qui donnaient gratuitement leurs soins aux pauvres. Dans les Acharniennes d'Aristophane, 1030, un médecin répond à un cultivateur qui lui

7.

154 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. — L. IV. demande, sans vouloir le payer, un onguent pour les yeux :

'Αλλ', ὧ πόνηρ', οὐ δημοσιεύων τυγχάνω.

- 4. Μαθεῖν... μεμαθηκέναι. Voyez livre III, note 4 de la page 4.

Page 16. — 1. Ἐν ὑμῖν ἀποκινδυνεύων. Schneider cite avec raison, pour la rapprocher de ce passage, la phrase de Pline, XXIX, 1: Discunt (medici) periculis nostris, et experimenta per mortes agunt.

--2. Πάντα ποιούντες καὶ ὑπομένοντες. Horace, Art Poétique, 412

Qui studet optatam cursu contingere metam, multa tulit fecitque puer, sudavit et alsit.

- -3.  $\Omega$ ς οὐχ ἄν ἄλλως ἀξιόλογοι γενόμενοι. C'est comme s'il y avait : νομίζοντες ὅτι οὐχ ἄν ἄλλως ἀξιόλογοι γένοιντο.
- Page 18. 1. ἀχούοντος Εὐθυδήμου, c'est-à-dire, Euthydème se contentant d'écouter, sans interroger ni répondre.
- 2. Συνήχας. Forme attique plus rare que συναγήοχας; seconde personne du parfait de συνάγω.
  - 3. Nη την "Hραν. Voyez livre I, note 4 de la page 104.

Page 20. — 1. Τοῦτο, pour cela, pour cette profession.

- ?. Οὔχουν, nullo prorsus modo.
- 3. "Ωςπερ ὁ Θεόδωρος. Théodore de Cyrène, maître de Socrate. Platon en parle dans son Théétète.
- 4. ἀστρολόγος. Ce mot signifie simplement astronome, et non pas astrologue; de même ἀστρολογία veut dire astronomie. En latin, les écrivains du siècle d'Auguste disent toujours astrologus et astrologia. Cependant, en grec, le substantif ἀστρονομία existait déjà nous allons le rencontrer au chap. VII.
- Page. 22 1. Αὐτοὺς δὲ πάνυ ἡλιθίους ὄντας. Avant l'époque de Socrate, les rhapsodes étaient en grand honneur dans la Grèce; on les estima moins à mesure que l'usage de l'écriture devint plus répandu. Voyez le dialogue de Platon, intitulé *Ion*, qui n'est en grande partie que le développement de la pensée indiquée ici par Xénophon.
- Page 24. 1. Τοῦτο κατείργασαι. Τοῦτο, c'est-à-dire, δίκαιον εἶναι.
- 2. Ἐνταυθοῖ. Quelques éditeurs ont donné ἐνταυθί, prétendant que la première forme, ἐνταυθοῖ, est ionienne, tandis que la seconde seule est attique. C'est à tort; car on rencontre assez fréquemment ἐνταυθοῖ dans Platon, dans Xénophon, dans Euripide et dans Aristophane. Δ est la première lettre de δικαιοσύνη, justice, et A, la première de ἀδικία, injustice.
- Page 26.—1. Οὐδὲν ἡμῖν τούτων κείσεται. Ἡμῖν a ici la même force

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV. 155

que les mots latins nostro judicio. De même aussi dans Tacite, Annales, 1, 42: Cives, quibus tam projecta senatus auctoritas. Quibus, c'est-à-dire, quorum judicio.

- Page 28.— 1. 'Εθήκαμεν. L'aoriste en κα, dit Kühner, est peu usité chez les Attiques; ainsi au lieu de ἐθήκαμεν, ils disent habituellement ἔθεμεν. ΜΟΕΒΙS: 'Α πέδο μεν, ἀπέδο τε, ἀπέδο σαν 'Αττικῶς, ἀπεδώκαμεν, ἀπεδώκατε, ἀπέδωκαν 'Ελληνικῶς. On trouve, Helléniques, I, 2, les deux formes employées dans une même phrase: ἀριστεῖα ἔδωκαν—, καὶ οἰκεῖν ἀτέλειαν ἔδοσαν τῷ βουλομένω ἀεί.
- 2. 'Ως άπλούστατον είναι. Sous-entendez τὸν στρατηγόν.
- 3. Έαν δέ τις... Lucrèce, I, 9, 35:

Sed veluti pueris absinthia tetra medentes cum dare conantur, prius oras pocula circum continguut mellis dulci flavoque liquore, ut puerorum ætas improvida ludificetur labrorum tenus, interea perpotet amarum absinthi laticem, deceptaque non capiatur, sed potius tali facto recreata valescat.

- Page 30.— 1. Διαχρήσηται έαυτόν. Les verbes διαχρήσθαι et καταχρήσθαι, lorsqu'ils ont le sens de détruire, faire périr, se construisent avec l'accusatif.
  - 2. Μετατίθεμαι τὰ εἰρημένα. Voyez livre I, note 1 de la page 54.
     Page 32. 1. Αὐτά, c'est-à-dire γράφειν καὶ ἀναγιγνώσκειν.
- 2. Τὰ δίκαια δέ. Schneider: Sophismate satis puerili usum Socratem miror: grammatica enim sola litterarum scientia constat; sed justitia non scientia sed factis continetur, nec justus is, qui quæ cuique debeantur, scit, sed qui facit ea, quæ cuique deberi scit, dicitur.
- Page 34. 1. Φράζων... φράζη. L'emploi du participe à côté de son verbe est assez fréquent dans Platon et dans Xénophon. De même, au chapitre VI: ὁ τοὺς νόμους τούτους εἰδὼς εἰδείη ἄν. Cyropédie, VIII, 4, 9: ἀλλ' ὑπαχούων σχολἢ ὑπήχουσα.
  - 2. 'Aλλ' ἄρα, at fortasse.
- Page 36.—1. Φιλοσοφεῖν φιλοσοφίαν, inire rationem. Souvent, d'après Schneider, φιλοσοφεῖν veut dire : diligenter meditando aliquid reperire.
- Page 38.— 1. Γνῶθι σεαυτόν. On gravait dans le temple d'Apollon, à Delphes, les sentences des sages. Le précepte γνῶθι σεαυτόν était du Lacédémonien Chilon.—Comparez Cicéron, Tusculanes, I, 22. Dans

## 156 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV.

le *Phèdre* de Platon, Socrate dit: Οὐ δύναμαί πω κατὰ τὸ Δελφικὸν γράμμα γνῶναι ἐμαυτόν. Juvénal, XI, 27:

#### ... e cælo descendit Γνῶθι σεαυτόν.

- Page 40. 1. Οὕτως ἔμοιγε δοκεῖ. Schneider explique: D'après ton raisonnement, je conclus que... etc. On voit quelle est la valeur de οὕτως dans les phrases semblables.
- 2. Ἐψεῦσθαι ἐαυτῶν, est synonyme de μὴ εἰδέναι ἐαυτούς. De même, plus bas, dans le même chapitre : διεψευσμένοι τῆς ἑαυτῶν δυνάμεως. Voyez Matthiæ, II, § 338.
- Page 42. 1. Πρός τε τοὺς ἄλλους ἀνθρώπους... ὁμοίως διάκεινται, c'est-à-dire, ils sont dans la même ignorance à l'égard des autres nommes, etc.
- 2. Οἴ τε ὅμοιοι τούτοις ἡδέως χρῶνται. Ernesti entend par ὅμοιοι, similes prudentia et felicitate; Zeune : qui sunt ejusdem dignitatis, conditionis vel muneris; Schütz : qui similiter in republica cum laude versantur. Τούτοις dépend de χρῶνται , et non pas de ὅμοιοι.
- 3. Ζημιοῦνταί τε καὶ κολάζονται. Ζημιοῦν τινα, punir quelqu'un d'une amende, par exemple, pour infraction aux lois. Κολάζειν τινά, réprimander quelqu'un pour le corriger. Ces deux verbes sont souvent placés l'un à côté de l'autre.
- Page 44.— 1. 'Ως πάνυ μοι δοχοῦν... οὕτως ἴσθι. Le participe δοχοῦν n'est pas ici un accusatif absolu, mais dépend de ἴσθι. Cette construction est fort rare. En voici un autre exemple, tiré de l'Anabase, I, 3, 15: 'Ως μὲν στρατη γήσοντα ἐμὲ ταύτην τὴν στρατηγίαν μηδεὶς ὑμῶν λεγέτω. Ordinairement avec les verbes εἰδέναι, ἐπίστασθαι, νοεῖν, ἔχειν γνώμην et autres, on met le génitif absolu précédé de la conjonction ὡς.
- 2. Εἰ ἐθελήσαις ἄν. Cette forme vulgaire de l'optatif se rencontre assez fréquemment chez les bons auteurs attiques. La phrase suivante, République d'Athènes, II, 15, est remarquable en ce qu'elle offre les deux formes : Εἰ στασιάσαιεν, ἐλπίδα ἄν ἔχοντες ἐν τοῖς πολεμίοις στασιάσειαν.
- Page 48. 1. Τὸν Δαίδαλον... ὑπὸ Μίνω. On connaît suffisamment l'histoire de l'Athénien Dédale, qui construisit le labyrinthe de Crète. —Voyez Ovide, Métamorphoses, VIII, 183-259, et Hyginus, Fables, 39 et 40.
- 2. Τοὺς Βαρθάρους. Cocalus, roi des Sicules. Voyez Ovide, Métamorphoses, VIII, 261.
  - 3. Παλαμήδους. Hindenburg: Palamedes, quia detexit simu-

## NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.— L. IV. 157

latam Ulixis insaniam, in ejus odium incurrit et in proditionis crimen vocatus ab eo lapidibus obrutus fuit ab exercitu. Voyez encore Hyginus, Fables, 105.

- 4. Πρὸς βασιλέα. Voyez livre III, note 3 de la page 58.
- Page 52. 1. Τελεῖν, se dit des citoyens qui payent une certaine somme d'impôts, selon la classe à laquelle ils appartiennent.
  - Page 54. 1. A $\pi\lambda\tilde{\omega}\zeta$ , omnino.
- Page 56. 1. Λεκτικούς... μηχανικούς. Coray : λεκτικός, τοῦ λέγειν ἔμπειρος· πρακτικός, πράττειν δυνατός· μηχανικός, εύρετικός, ἐπινοητικός.
  - 2. Ἐπῆλθεν ἐνθυμηθῆναι. Voyez la note 1 de la page 14.
- Page 58 1. "Ενεκά γε τῶν ἡμετέρων ὀφθαλμῶν. Si nous n'avions pas cette lumière, si les dieux ne nous l'avaient donnée, nous serions, malgré nos yeux, semblables à des aveugles. Il faut donc remarquer le double sens que prend ἕνεκα, quant à et nonobstant, malgré. De même Plutarque, de la Fortune, III: ὥςπερ ἡλίου μὴ ὄντος, ἕνεκα τῶν ἄλλων ἄστρων εὐφρόνην ἄν ἤγομεν... οὕτως ἕνεκα τῶν αἰσθήσεων, εἰ μὴ νοῦν μηδὲ λόγον ὁ ἄνθρωπος ἔσχεν, οὐδὲν ἄν διέφερε τῷ βίῳ τῶν θηρίων.
- 2. Τὰς ὥρας τῆς ἡμέρας, ne signifie pas les heures du jour, mais bien les parties, les divisions du jour, le matin, le midi, l'après-midi, le soir. C'est seulement chez les écrivains d'un âge postérieur que l'on trouve le mot ὥρα employé avec la signification de notre mot heure. Du temps de Xénophon, on disait ὧραι τῆς ἡμέρας, comme ὧραι τοῦ μηνός, c'est-à-dire les trois parties du mois (ἱσταμένου, μεσοῦντος et φθίνοντος), ὧραι τοῦ ἐνιαυτοῦ ou simplement ὧραι, c'est-à-dire les quatre divisions ou saisons de l'année. De même, par ὧραι τῆς νυπός (IV, 7, 4) on entend les divisions de la nuit (φυλακαί), dont la plus connue, celle dont on parlait le plus souvent, était le μεσονύκτιον.
- 3. ἀσαφεστέρα. Kühner: Schneiderus interpretatur: nihil patitur oculis distinguere, ut vim activam habeat: quod vereor ut recte sese habeat. Simplicior ratio est hæc: Nox propter tenebras obscurior est, quam ut ejus singulæ partes discerni possint. Vix credam hoc vocabulum per se habere posse vim activam.
- 4. Τοῦ μηνὸς τὰ μέρη. Nous verrons au chap. VII, dans le même sens, μηνὸς ὁραι. Les dissérentes parties du mois étaient indiquées non-seulement par les mots ίσταμένου, μεσοῦντος et λήγοντος ou φθίγοντος, que l'on ajoutait au nombre des jours, mais encore par les diverses épithètes de la lune, χυρτή, ὰμφίχυρτος, χοίλη, ἡμίτομος et autres.
- Page 60. 1. Σκότους. Le substantif σκότος est à la fois masculin et neutre; le génitif masculin serait σκότου. Passow prétend à tort, dit

## 158 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV.

Kühner, que le neutre σχότος est rarement employé par les Attiques. On en trouve plusieurs exemples dans Xénophon.

—2. J'ai supprimé ici, à l'exemple de plusieurs éditeurs, une phrase qui n'est évidemment pas de Xénophon, mais qui a été ajoutée par quelque copiste. La voici : Τὸ δὲ καὶ ἀέρα ἡμῖν ἀφθόνως οὕτω πανταχοῦ διαχῦσαι, οὐ μόνον πρόμαχον καὶ σύντροφον ζωῆς, ἀλλὰ καὶ πελάγη περἄν δι' αὐτοῦ καὶ τὰ ἐπιτήδεια ἄλλους ἀλλαχόθι καὶ ἐν ἀλλοδαπῆ στελλομένους πορίζεσθαι, πῶς οὐχ ὑπὲρ λόγον; — ἀνέκφραστον. — Cette phrase ne se trouve d'ailleurs que dans un seul manuscrit.

Page 62.-1. Τὰ μὲν άδρύνοντα, τὰ δὲ ξηραίνοντα. Comparez Homère, Odyssée, VII, 119 et suiv.

- -2. ΤΩν καιρὸς διελήλυθεν, c'est-à-dire, qui sont parvenus à leur maturité.
- 3. El άρα, an forte.

Page 64.— 1. Άνθρώπων ἕνεχα. Comparez Aristote, *Politique*, I, 8, et Cicéron, *De la nature des dieux*, II, 62.

Page 66.—1. Τοῖς ἀνθρώποις... ἀπολαύομεν. Ce changement de construction est très-fréquent en grec. Platon , Gorgias: Εὶ μὴ ηὑρί σκο μεν δι' ἡμᾶς μηδένα βελτίω γεγονότα τὸ σῶμα, οὐ καταγέλαστον ἀν ἡν τἢ ἀληθεία εἰς τοσοῦτον ἀνοίας ἐλθεῖν ἀνθρώπους;

- Page 68. 1. Τὰς μορφάς. Cicéron, De la nature des dieux, I, 12: Xenophon paucioribus verbis eadem fere peccat: facit eniri in iis, quæ a Socrate dicta retulit, Socratem disputantem, formam Dei quæri non oportere: eumdemque et solem et animum Deum dicere: et modo unum, tum autem plures deos; quæ sunt iisdem in erratis fere, quibus ea, quæ de Platone diximus. Voyez aussi Lactance, De la Colère, II, 13.
- 2. Οἴ τε γὰρ ἄλλοι. Socrate et ses disciples, Platon, les Stoïciens, Cicéron, croyaient à l'existence d'un être suprême et d'autres dieux d'un ordre inférieur, quoique immortels comme lui et d'une nature bien plus parfaite que celle de l'homme, dont ce dieu se servait comme d'agents pour intervenir dans la conduite du monde et dans les affaires des hommes.
- 3. Υγιᾶ. Cyropédie, VIII, 7, 22: θεοὺς τοὺς ἀεὶ ὄντας καὶ πάντ' ἐφορῶντας καὶ πάντα δυναμένους, οἱ καὶ τήνδε τὴν τῶν ὅλων κάξιν συν-έχουσιν ἀτριβῆ καὶ ἀγήρατον καὶ ἀναμάρτητον καὶ ὑπὸ κάλλους καὶ μεγέθους ἀδιήγητον. Passage cité par Schneider.
- 4. Τάδε, c'est-à-dire, τὰ μέγιστα. L'emploi du pronom ταῦτα, à la place de τάδε, serait plus régulier.

## NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.- L. IV. 159

Page 70.—1. Κεραυνός, ἄνεμοι, etc., lorsque leur sens n'est restreint par aucun autre mot, s'emploient souvent sans article.

— 2. Les verbes ἀθυμεῖν, ἀπορεῖν, se construisent avec l'accusatif de la chosc qui cause le découragement ou l'embarras.

Page 72. — 1. Νόμφ πόλεως. Voyez livre 1er, ch. III. Comparez Cicéron, Des lois, II, 16.

- —2. Κατὰ δύναμιν, pro suis quisque facultatibus. Voyez livre 1<sup>er</sup>, ch. III.
- 3. Ίεροῖς θεοὺς ἀρέσχεσθαι, apaiser les dieux, se rendre les dieux propices en leur sacrifiant. On trouve ordinairement le verbe ἀρέσχεσθαι construit avec le datif. Œconomiques, V, 3: ὥςτε ἔχειν καὶ θεοῖς ἔξαρέσχεσθαι θύοντας. La construction ἀρέσχεσθαί τινά τινι est homérique.
- 4. Ἐλλείποντα. Joignez ἐλλείποντα à τιμᾶν. Le verbe ἐλλείπειν se construit toujours avec un participe; mais ici, le voisinage des deux participes ἐλλείποντα et τιμῶντα aurait rendu la phrase trop obscure.
- 5. Οὐ γὰρ παρ' ἄλλων... σωφρονοίη. Comme s'il y avait: οὐ γὰρ ἄν τις σωφρονοίη, εἰ παρ' ἄλλων μείζω ἐλπίζοι.

Page 74. — 1. Παρὰ τοὺς ἄλλους, præter ceteros, præ ceteris.

- 2. Ἐπιστάτης γενόμενος. Voyez livre 1er, ch. I, où Xénophon donne plus de détails sur le fait qu'il se contente d'indiquer ici par une simple allusion.
- 3. Τοῖς νέοις... διαλέγεσθαι. Voyez livre 1er, ch. II.
- 4. Τινά, allusion à Léon de Salamine. Platon, Apologie de Socrate: Ἐπειδὴ δὲ δλιγαρχία ἐγένετο, οἱ τριάχοντα αὖ μεταπεμψάμενοί με πέμπτον αὐτὸν εἰς τὴν θόλον προςέταξαν ἀγαγεῖν ἐκ Σαλαμῖνος Λέοντα τὸν Σαλαμίνιον, ἵν' ἀποθάνοι. Voyezaussi Helléniques, II, 3, 39, et Diogène de Laërce, II, 24.

Page 76. — 1. Τὴν ὑπὸ Μελήτου γραφὴν ἔφευγε. Διώκειν, accuser; φεύγειν γραφήν ου δίκην, être accusé. — Sur Mélitus, voyez livre  $1^{\rm er}$ , note 3, de la page 2.

- 2. Πρὸς χάριν. Apologie de Socrate, 4: Οὐχ ὁρῷς τὰ ᾿Αθηναίων δικαστήρια, ὡς πολλάκις μὲν οὐδὲν ἀδικοῦντας λόγω παραχθέντες ἀπέκτειναν, πολλάκις δὲ ἀδικοῦντας ἢ ἐκ τοῦ λόγου οἰκτίσαντες, ἢ ἐπιχαρίτως εἰπόντας ἀπέλυσαν; Pollux, VIII, 177, en parlant du tribunal de l'Aréopage: προοιμιάζεσθαι δὲ οὖκ ἐξῆν οὐδὲ οἰκτίζεσθαι. Quintilien, VI, 1, 7: Athenis affectus movere etiam per præconem prohibebatur orator. Aussi, après δεῖσθαι, Xénophon ajonte παρὰ τοὺς νόμους.
  - 3. Οὐδὲν τῶν εἰωθότων, sous-entendez ποιεῖσθαι.
  - 4. Ίππίαν τὸν Ἡλεῖον. Hippias d'Élée, célèbre sophiste, contem-

## 160 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. L. IV.

porain de Socrate; deux dialogues de Platon portent son nom. Quintilien, XII, 11, 21: Ut Eleum Hippiam transeam, qui non liberalium modo disciplinarum præ se scientiam tulit, sed vestem et annulum crepidasque, quæ omnia manu sua fecerat, in usu habuit.

- 5. Διὰ χρόνου. Voyez livre II, note t de la page 126. Hippias venait alors pour la seconde fois à Athènes, comme le prouve la suite.

Page 78.—1. Διααίους Ruhnkenius: Δίααιος dicitur vel de re vel de persona, in qua nec abundat aliquid nec deficit, quæ muneri suo par est, numeris suis absoluta: Cyropédie, II, 2, 26, ἄρμα δίααιον, VIII, 3, 38, γήδιον διααιότατον. Traité de la Cavalerie, III, 5, ἄδιαος γνάθος, houche qui ne sent pas le frein. Virgile, Géorgiques, II, 447: Justissima tellus. Note de kuhner.

- 2. Πόσα καὶ ποῖα Σωκράτους ἐστίν. Combien de lettres et quelles lettres composent le nom de Socrate. Platon, Alcibiade 1er : Τί δ', ἄν ἐγὼ μὲν ἔρωμαι, ποῖα γράμματα Σωκράτους;

Page 82. — 1. Οὐδὲν παύομαι. Οὐδέν, nulla ratione, est une négation plus forte que oὐ; de même en latin on emploie quelquefois nihit pour non, lorsqu'on veut renforcer la négation.

Page 84. -- 1. Σκέψαι ἐάν. L'emploi de ἐάν est plus fréquent que ceiui de εἰ, après les verbes qui expriment doute, délibération.

Page 88. — 1. Κρίνωσιν, d'après Schneider, est pour ἐγκρίνωσιν, décernent le prix.

- 2. Αἰρῶνται. Schneider: ut iisdem poetis præmia decernant in tudis scenicis Baccho sacris.

Page 90. — 1. Τίνι dépend de παρακαταθέσθαι, et non pas de πιστεύσειε.

— 2. Τίνι... πιστεύσειαν... ἀνοχάς. Πιστεύειν τί τινι, ne vent pas toujours dire confier quelque chose à quelqu'un, mais souvent aussi avoir confiance en quelqu'un pour ou dans quelque chose.

Page 92. — 1. Έθεντο, et plus has, τεθεικέναι. Ernesti, cité par Kühner: homines dicuntur θέσθαι νόμους, quia sibimet ipsis constituunt, dii autem θεῖναι, quia aliis, scilicet hominibus.

Page 94. — 1. Θεοὺς σέδειν. On rencontre rarement en prose la torme active du verbe σέδειν. Agésilas, I, 27, σέδοιεν, et Thucydide, II, 53, σέδειν.

- 2. Τί δή; quid tandem?

- 3. Τοὺς ὑπὸ τῶν θεῶν κειμένους νόμους, leges a diis latas.

Page 96. — 1. Le verbe διώχειν n'est pas employé ici dans le sens du latin persequi, mais de sequi, sectari.

## NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV. 161

- 2. "Αλλα τῶν διχαίων. "Αλλος, ἀλλοῖος, ἀλλότριος, ἔτερος, ἐναντίος, prennent après eux le génitif. Voyez Matthiæ, II, § 366.
- 3. Σχολη. Voyez livre III, note 2, de la page 134.
- Page 98. 1. Ἰπάρχειν ἀγαθὸν εἶναι. Construisez: νομίζων ἀγαθὸν εἶναι ὑπάρχειν ἐγκράτειαν. Il faut distinguer l'emploi de ce verbe ὑπάρχειν avec εἶναι seul ou avec εἶναι accompagné d'un adjectif, comme nous l'avons ici; dans le premier cas, il a le sens de licere; dans le second, il signifie suppetere, adesse. De la Chasse, XIII, 17: ὥςτε ὑπάρχειν θεοφιλεῖς τ' εἶναι καὶ εὐσεβεῖς. De la République d'Athènes, III, 9: ὧςτε μέντοι ὑπάργειν δημοκρατίαν μὲν εἶναι.
- 2. Le second πάντων est un pluriel neutre.
- 3. Τῶν διὰ τοῦ σώματος ἡδονῶν. On dit aussi, et Kühner en apporte des exemples, αὶ τοῦ σώματος ἡδοναί. Cependant, dans la plupart des cas, on trouve la préposition.

Page 100. — 1. Ἰσως γάρ. Fortasse igitur ?

Page 102.— 1. Ἐκπλήξασα. Le verbe ἐκπλήττειν τινά, ne signifie pasici frapper quelqu'un de terreur, mais l'attirer, le ravir par tant de séductions, par des attraits si puissants, qu'il ne soit plus maître de lui. Platon, Gorgias: Οἱ δικασταὶ ὑπὸ τούτων ἐκπλήττονται. Τούτων, c'està-dire la beauté, la dignité, la puissance. Banquet, IV, 23, ὑπὸ τοῖ ἔρωτος ἐκπλαγέντα.

— 2. Αὐτὰ γὰρ... ἔργα ἐστίν. Construisez : ἔΕργα σωφροσύνης καὶ ἀκρασίας ἐστὶν αὐτὰ τὰ ἔναντία.

Page 104.—1. Δίψαν. Le substantif δίψα appartient surtout à Homère; les écrivains postérieurs employaient de préférence le neutre δίψος.

- 2. Περιμείναντας. Comparez II, 1.

Page 106. — 1. Τοῖς ἀναγκαιοτάτοις τε καὶ συνεχεστάτοις. Kühner: Voluptatibus maxime necessariis (id est naturalibus) et continuis (id est usque redeuntibus), ut cupiditate edendi, bibendi, dormiendi etc.

- 2. 'Αξιολόγως est à peu près la même chose que l'expression qui, se trouve à la ligne suivante, ἀξίως μνήμης. Nous avons vu au ch III: ἀξιόλογον ἄνδρα ὅντα.
- 3. Οἶχον... οἰχονομήσειε. Ces pléonasmes sont très-fréquents en grec. On trouve à chaque instant dans Homère οἶνον οἰνοχοεύειν; dans l'Anabase, όδὸν όδοιπορεῖν.
  - 4. Πράττοντες αὐτά, c'est-à-dire, τὸ μαθεῖν τι καλὸν κτλ.

Page 108. — 1. Τὰς ἐγγυτάτω ἡδονάς. Kühner: Voluptates in promptu positas. De même, II, 1, αὶ παραυτίχα ἡδοναί.

## 162 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV.

- 2. Τί γὰρ διαφέρει, quid igitur differt? Les écrivains des âges suivants disent plus volontiers: τίνι γὰρ διαφέρει;
- 3. Διαλέγοντας κατὰ γένη. Comparez le commencement du chapitre suivant.
- 4. Καὶ οὕτως... δυνατωτάτους. Schneider regarde cette phrase comme une interpolation.
- Page 110. 1. Ποτόν τι. Pour la valeur de τι, voyez livre I, note 4, de la page 2.
- Page 114. 1. Ήμῖν, comme plus haut, IV, 2, nostro judicio.
- -2. Πως, certo quodam modo.
- Page 116. 1. Oŭxouv ol ye: Quæ bis leguntur, priore loco post Weiskium plerique damnaverunt. Sed Langius duplicem syllogismum ex hoc loco componit, alterum: Qui faciunt legitima circa homines, faciunt justa; qui justa faciunt, sunt justi; ergo qui legitima circa homines faciunt, justi sunt. Alterum: Qui justa noverunt, eos facere quoque justa oportet; jam qui justa faciunt, justi sunt: ergo justi sunt, qui justa noverunt. In utroque syllogismo, medius terminus est: qui justa faciunt, sunt justi: prior argumentatio definitionem justi hominis efficit; altera evincitur, justa facere et justa novisse esse idem. Sauppe.
- 2. Οἴδας, forme ionienne pour οἴσθα, qui est la forme attique. On trouve aussi dans Xénophon οἴδασιν et οἴδαμεν.
- Page 118. 1. Ἐπιστήμη ἄρα σοφία ἐστίν; Schneider rapproche avec raison de ce passage les lignes suivantes du Théétète de Platon, où Socrate procède de la même manière: Ἡρ' οὐ τὸ μανθάνειν ἐστὶ τὸ σοφώτερον γίγνεσθαι περὶ ὅ μανθάνει τις; ... Σοφία ὅε γ', οἰμαι, σοφοὶ οἱ σοφοί... Μῶν διαφέρει τι ἐπιστήμης ἡ σοφία; ἢ οὕχ, ἄπερ ἐπιστήμονες, ταῦτα καὶ σοφοί;... ταὐτὸν ἄρα σοφία καὶ ἐπιστήμη.
- Page 122. 1. Τί δὲ οἰ... δεδοικότες. Sous-entendez δοχοῦσί σοι. Lorsque plusieurs interrogations se succèdent rapidement, les ellipses de ce genre sont très-fréquentes et n'ont rien d'embarrassant.
- Page 124. 1. Βασιλείαν. Comparez Euripide, les Suppliantes, 415 et suiv.
- Page 126. 1. Τῶν πόλεων, non societatum civilium, sed civitatum liberarum interpretatur Weiskius, ut Aristidis Themistoclisve tempore civitas Athenarum fuerit e sententia Socratis βασιλεία, quia hi viri summo quidem imperio præditi erant, sed secundum leges et volentibus civibus imperabant; contra Periclis Alcibiadisve tempore τυραννίς fuerit. Kühner

## NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV. 163

- 2. Υπόθεσις est le sujet même sur lequel on discute.
- 3. Φημὶ γὰρ οὖν, aio utique.

Page 128. — 1. Ἐπαναγομένων, sous-entendez ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν.

— 2. "Ομηρον. Denys d'Halicarnasse, de l'Art oratoire, XI, 8 : Καὶ "Ομηρος δ' εἶπε ·

# ..... ό δὲ ἀσφαλέως ἀγορεύει (Odyssée, VIII, 171.)

τῆ ἀποδείξει τῶν όμολυγουμένων ἀμφις βητούμενον λύειν δυνάμενος · τοῦτο καὶ Ξενορῶν καὶ Πλάτων λέγουσι περὶ Σωκράτους, ὅτι διὰ τῶν ὁ μολογουμένων ἐπορεύετο, ἐπεὶ διδάσχειν ἐβούλετο.

Page 130. — 1. Αὐτάρχεις ἐν ταῖς προςηχούσαις πράξεσιν. Kühner: qui ipsi, sine aliorum ope, ad officia sibi commissa rite explenda idonei sunt. — Revertitur jam Xenophon ad id, quod supra, VI, 3, promisit. Postquam enim exposuit quomodo Socrates discipulos suos reddiderit primum πραχτιχούς, deinde διαλεχτιχούς, iam docere instituit, quomodo eos fecerit μηγανιχούς.

- 2. Αὐτοὺς εἴναι ἐπεμελεῖτο. Le verbe ἐπιμελεῖσθαι se construit rarement avec un infinitif, que cet infinitif soit ou non accompagné d'un accusatif.
- 3. Αὐτίκα, statim, continuo, exempli gratia. Virgile, Géorgiques, I, 356:

## Continuo ventis surgentibus, etc.

Page 132. — 1. Γήν... ή ἔργον ἀποδείξασθαι. Coray: Διαφόρως ἐξηγησαμένων τῶν χριτικῶν τὸ ἔργον ἀποδείξασθαι, ἔμοιγε οὐδὲν πλέον σημαίνειν δοκεί ἢ ἀγρὸν ἑαυτῷ ποιῆσαι σπείραντα, συντομώτερον, ἐργάσασθαι. labourer. Έργον γὰρ κατ' ἐξοχὴν λέγεται ἡ γεωργία, καὶ αὐτὴ προςέτι ἡ γεγεωργημένη γῆ · πολλὴ τούτου γρῆσις παρὰ τῷ Ποιητὴ, οἰον (Ἰλιάδ. β΄, 751),

Καὶ πεδία λωτεῦντα, καὶ ἀνδρῶν πίον α ἔργα.

- 2. Οὐχ ἄπειρος. Socrate avait étudié la géométrie sous Théodore de Cyrène.

Page 134. — 1. Τὰ μὴ ἐν τῷ αὐτῷ περιφορῷ ὄντα, c'est-à-dire, les astres qui ne sont pas emportés par le mouvement de rotation du ciel, mais ont une marche qui leur est propre.

- 2. 'Ασταθμήτους ἀστέρας désigne les comètes plutôt que les planètes. Kühner.
  - -- 3. Τὰς περιόδους καὶ τὰς αἰτίας αὐτῶν. Τὰς περιόδους, le temps

employé par les comètes et les planètes à faire leur révolution. Τὰς αἰτῶς αἰτῶν, les causes qui produisent les comètes et les planètes, car αὐτῶν remplace ici τῶν ἀστέρων. C'était en effet une question qui préoccupait fortement les anciens. Sénèque, Questions naturelles, VII, 11: Quibusdam antiquorum hæc placet ratio, quum ex stellis errantibus altera se alteri applicuit, confuso in unum duarum lumine, faciem longioris sideris (cometæ) reddi. Nec hoc tum tantum evenit, quum stella stellam attingit, sed etiam quum appropinquavit; intervallum enim, quod inter duas est, illustratur ab utraque, inflammaturque et longum ignem efficit.

- 4. Τὸ δὲ μανθάνειν... ἰσχυρῶς ἀπέτρεπεν. On ne dit pas ἀποτρέπειν τι, détourner de quelque chose; mais l'article τό est mis ici devant l'infinitif μανθάνειν avec la même valeur qu'auraient les mots latins quod attinet ad.
- 5. Οὐδὲ τούτων γε ἀνήκοος. On dit en effet que Socrate eut pour maître Archélaüs, disciple d'Anaxagore. Voy. Platon, Phédon, 46.
- 6. "Ολως δὲ τῶν οὐρανίων κτλ. Cicéron, Académ. I, 4, 15: Socrates mihi videtur, id quod constat inter omnes, primus a rebus occultis et ab ipsa natura involutis, in quibus omnes ante eum philosophi occupati fuerant, avocavisse philosophiam et ad vitam communem adduxisse, ut de virtutibus et vitiis omninoque de bonis rebus et malis quæreret; cælestia autem vel procul esse a nostra cognitione censeret, vel, si maxime cognita essent, nihil tamen ad bene vivendum.
- Page 136. 1. Anaxagore de Clazomène, philosophe de l'école ionienne, s'adonna à l'étude des sciences naturelles, et inventa le système des homœoméries, suivant lequel les moindres parties d'un tout sont de même forme et de même nature que ce tout. Anaxagore vivait du temps de Périclès; il mourut dans l'exil à Lampsaque.
- 2. Τὸ αὐτὸ εἶναι πῦρ τε καὶ ἥλιον. Diogène de Laërce. II, 8: Οὕτος ἔλεγε τὸν ἥλιον μύδρον εἶναι διάπυρον καὶ μείζω Πελοποννήσου. Par μύδρον διάπυρον, il faut entendre λίθον διάπυρον, que nous allons voir quelques lighes plus bas, une pierre ou masse pierreuse enflammée.
- 3. Λογισμούς, c'est-à-dire τὴν λογιστικήν. Kühner renvoie au Gorgias, page 451, pour la différence qui existe entre cette science et l'arithmétique.

Page 138.—1. Μᾶλλον διαγιγνώσκοντα έαυτοῦ. Tacite, Annales, VI, 46: (Tiberius) solitus (erat) eludere medicorum artes, eosque, qui post tricesimum ætatis annum ad internoscenda corpori suo uti-

#### NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE. - L. IV. 1

lia vel noxia alieni consilii indigerent. Plutarque, De sanitate tuenda: ήκουσα Τιδέριόν ποτε Καίσαρα εἰπεῖν, ὡς ἀνὴρ ὑπὲρ έξήκοντα γεγονὼς ἔτη, καὶ προτείνων ἰατρῷ χεῖρα, καταγέλαστός ἐστιν.

Page 140. — 1. Κατεγνώσθη θάνατος. Joignez ces mots à φάσχοντος αὐτοῦ. Helléniques, III, 25 : θάνατος αὐτοῦ χατεγνώσθη.

- 2. Πόρξω τῆς ἡλικίας ἦν. Socrate avait alors soixante et dix ans, selon Diogène de Laërce (II, 44) et Maxime de Tyr (IX, 8).
- 3. Οὐχ ἄν πολλῷ ὕστερον τελευτῆσαι τὸν βίον. La négation ne retombe pas sur la phrase entière, mais seulement sur les mots πολλῷ ὕστερον, peu de temps après.
  - -4. Οὐδένα πω. Après οὐδείς, on met également bien πω et πώποτε.
- 5. Δήλια. Comparez livre III, 3, 12. Platon, Phédon, sect. 1. Έτυχε τῆ προτεραία τῆς δίκης ἡ πρύμνα ἐστεμμένη τοῦ πλοίου, ὅ εἰς Δῆλον Ἀθηναῖοι πέμπουσι κατ' ἔτος. Τοῦτό ἐστι τὸ πλοῖον, ὡς φασὶν Ἀθηναῖοι, ἐν ῷ Θησεύς ποτε εἰς Κρήτην τοὺς δὶς ἔπτὰ ἐκείνους ῷχετο ἄγων καὶ ἔσωσέ τε καὶ αὐτὸς ἐσώθη. Τῷ οὖν Ἀπόλλωνι εὔξαντο τότε, εἰ σωθεῖεν, ἐκάστου ἔτους θεωρίαν ἀπάξειν εἰς Δῆλον· ἡν δὴ ἀεὶ καὶ νῦν ἔτι ἐξ ἐκείνου κατ' ἐνιαυτὸν τῷ θεῷ πέμπουσιν. Ἐπειδὰν οὖν ἄρξωνται τῆς θεωρίας, νόμος ἐστὶν αὐτοῖς ἐν τῷ χρόνῳ τούτῳ καθαρεύειν τὴν πόλιν καὶ δημοσία μηδένα ἀποκτιννύναι, πρὶν ἄν εἰς Δῆλον ἀφίκηται τὸ πλοῖον καὶ πάλιν δεῦρο. Τοῦτο δ' ἐνίστε ἐν πολλῷ χρόνῳ γίγνεται, ὅταν τύχωσιν οἱ ἀνεμοι ἀπολαβόντες αὐτούς. Ἁρχὴ δὲ τῆς θεωρίας, ἐπειδὰν ὁ ἱερεὺς τοῦ Ἀπόλλωνος στέψη τὴν πρύμναν τοῦ πλοίου.

Page 142.— 1. Έρμογένους. Voy. livre II, note 1 de la page 138.

- 2. <sup>\*</sup>Ηχουσα. Xénophon était alors en Asie avec le jeune Cyrus.
   Voy. l'Apologie, 2 et suivants.
  - 3. Μελήτου. Voy. livre I, note 3 de la page 2.
- 4. Γεγραμμένου αὐτὸν τὴν γραφήν. On trouve la même construction dans le discours de Démosthène sur la Couronne: οὐδεμίαν γὰρ πώποτ' ἐγράψατό με οὐδ' ἐδίωξε γραφήν.
- -5. Οὐ γὰρ δοκῶ. Nonne igitur videor?
- Page 144. 1. Αὐτός, Hermogène. Sous-entendez ἔφη. Tout ce qui suit se retrouve dans l'*Apologie*, et y est exprimé avec plus d'élégance et de brièveté. Aussi, bon nombre de critiques regardent ce dernier chapitre comme une addition qui n'est pas de la main de Xénophon.

Page 146 — 1. Οὕτως ἔγοντες περὶ ἐμοῦ, sic sentientes de me.

— 2. ἀβίωτος βίος. De même en latin vita vitalis, expression qu'Ennius paraît avoir employée le premier. Cicéron, de l'Amitié, VI, 22: Qui potest esse vita vitalis, ut ait Ennius, quæ non in amici mutua benevolentia conquiescat?

## 166 NOTES SUR LES ENTRETIENS DE SOCRATE.-L. IV.

- 3. Εί γε ἀδίχως ἀποθανοῦμαι. Voy. l'Apologie, 26.

Page. 148 — 1. Μαρτυρήσεσθαι. Apologie, 26: ἐμοὶ μαρτυρήσεται ὑπό τε τοῦ ἐπιόντος χαὶ ὑπὸ τοῦ παρεληλυθότος χρόνου, ὅτι ἠδίχησα μὲν οὐδένα κτλ. — Μαρτυρήσεσθαι est un futur de forme moyenne, qui a la signification passive. Voy. livre I, note 1 de la page 8.

